
        
            
                
            
        

    
PHẬT THUYẾT A DI ĐÀ KINH 

YẾU GIẢI GIẢNG KÝ 

佛說阿彌陀經

要解講記

越語本 

Diêu Tần Tam Tạng Pháp Sư Cưu Ma La Thập dịch kinh 

姚秦三藏法師鳩摩羅什譯 

Sa-môn Tây Hữu Ngẫu Ích Trí Húc chú giải vào đời Thanh

清西有沙門蕅益智旭解 

Pháp sư Tịnh Không giảng thuật 

淨空法師講述 

Cư sĩ Lưu Thừa Phù ghi chép 

劉承符居士記 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa  

(theo bản in của Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội năm 2006) 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang, Vạn Từ và Đức Phong

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải 

Giảng Ký 

佛說阿彌陀經要解講記

Diêu Tần Tam Tạng Pháp Sư Cưu Ma La Thập dịch kinh 

姚秦三藏法師鳩摩羅什譯 

Sa-môn Tây Hữu Ngẫu Ích Trí Húc chú giải vào đời Thanh

清西有沙門蕅益智旭解 

Pháp sư Tịnh Không giảng thuật 

淨空法師講述 

Cư sĩ Lưu Thừa Phù ghi chép 

劉承符居士記 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa  

(theo bản in của Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội năm 2006) 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang, Vạn Từ và Đức Phong 

Lời tựa sách Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Bậc cao đức đương thời là pháp sư Tịnh Không, họ ngoài đời là Từ, 

tên  tự  là  Nghiệp  Hồng,  thuộc  gia  đình  vọng  tộc  ở  An  Huy.  Từ  trẻ  đã 

quảy  tráp  sang  Nam  Kinh,  tuổi  tráng  niên  vào  lính,  báo  ân  quốc  gia. 

Thần Châu1 thay đổi màu cờ, Sư vượt biển đến Đài Loan. Sẵn có huệ căn, 

tâm  Sư  hướng  đến  Phật  thừa,  ngộ  thế  sự  vô  thường,  chán  lìa  sanh  tử. 

Trước và sau khi xuống tóc, Sư đã từng cầu pháp nơi các vị tôn túc như 

1  Thần  Châu  là  một  tên  gọi  khác  Trung  Hoa.  Theo  thần  thoại,  thời  cổ  ở  Trung 

Nguyên có hai vị vua là Viêm Đế và Hoàng Đế. Viêm Đế lấy lửa tượng trưng cho 

đức hạnh của chính mình, nên lãnh thổ cai trị của ông ta gọi là Xích Huyện. Hoàng 

Đế lấy đất làm biểu trưng, lãnh thổ cai trị của ông ta được gọi là Thần Châu. Về sau, 

Hoàng Đế đánh bại Viêm Đế, sát nhập Xích Huyện vào Thần Châu, nên người Trung 

Hoa thường gọi vùng Trung Nguyên là Xích Huyện Thần Châu và tự xưng là  “Viêm

 Hoàng tử tôn”  (con cháu của Viêm Hoàng). “Thần Châu thay đổi màu cờ”: Khi Mao

Trạch Đông chiến thắng Quốc Dân Đảng, biến Hoa Lục thành Cộng Hòa Nhân Dân 

Trung Hoa, chánh quyền Trung Hoa Dân Quốc của Tưởng Giới Thạch phải chạy ra 

Đài Loan. 

 Lời Tựa - Nội Dung Sách A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký

 3

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Chương Gia đại sư, trưởng lão Bạch Thánh2, cụ Lý Bỉnh Nam, rồi theo 

học tại Trung Quốc Tam Tạng Phật Giáo Học Viện tại Đài Bắc, dốc lòng 

nơi thánh điển, xem  rộng khắp kinh luận, hạnh lẫn giải đều sâu, thành 

tựu trác việt. 

Gặp thời Mạt Pháp, các sự khổ chen nhau nung nấu, đời ác ngũ trược, 

tam  độc  hừng  hực,  Sư  ôm  lòng  bi  mẫn  tha  thiết,  dốc  chí độ sanh,  cân 

nhắc  vận  mạng  của  giáo  pháp  rồi  chuyên  tâm  hoằng  dương  Tịnh  Độ. 

Suốt ba mươi mấy năm, Sư qua lại các nơi như Đài Loan, Hương Cảng, 

Singapore, Mã Lai, Mỹ, Gia Nã Đại v.v... hoằng Tông, diễn Giáo, xướng 

suất niệm Phật, vì pháp quên thân, nằm chẳng ấm chiếu, dốc sức tận tụy, 

lưỡi bỏng, môi khô. 



Hôm trước, hội trưởng Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội cầm bản thảo 

cuốn Di Đà Yếu Giải Giảng Ký của Sư tới đây, sai Vân viết lời tựa. Vân 

mở sách đọc qua, cảm nhận sâu xa [lời Sư giảng giải] đã trần thuật tông 

chỉ, trình bày mạch lạc, đáng ca ngợi là một tác phẩm khế lý, khế cơ. 



Xét ra, phương pháp tu học trong Phật giáo được mệnh danh là  “tám

 vạn  bốn  ngàn  pháp  môn” ,  rộng  rãi,  tinh  vi,  sâu  thẳm,  ngàn  muôn  đầu 

mối, hạng phàm phu lè tè sát đất quả thật chẳng thể nắm được tông chỉ, 

yếu  lãnh.  Sách  Di  Đà  Yếu  Giải  là  bộ  sách  trọng  yếu  xiển  dương,  giải 

thích kinh A Di Đà. Kinh A Di Đà là kinh pháp khai thị  “trì danh niệm 

2 Trưởng lão Bạch Thánh (1904-1989) quê ở Ứng Thành, tỉnh Hồ Bắc, họ ngoài đời 

là Hồ, tên là Tất Khang, tên tự là Khiết Nhân. Xin xuất gia với ngài Long Nham tại 

chùa Kỳ Viên núi Cửu Hoa vào năm 18 tuổi, pháp danh là Đông Phú, sau đó ít lâu, 

Sư thọ Cụ Túc Giới, pháp tự là Bạch Thánh. Sư từng tham học với những vị tôn túc 

nổi tiếng thời ấy như Độ Ách (Sư học kinh Lăng Nghiêm từ vị này), Từ Châu, Trí 

Diệu, Đạo Giới v.v... và bế quan suốt ba năm tại Vũ Xương để nghiên cứu Đại Tạng 

Kinh. Sư tốt nghiệp từ Pháp Tạng Phật Học Viện ở Thượng Hải, rồi sang Giang Tô, 

tham học với thiền sư Lai Quả chùa Cao Mân. Sau đó, đi tham học khắp nơi. Sau khi 

tham học, Sư đảm nhận chức xử lý thường vụ phân hội Phật giáo Thượng Hải, chủ 

nhiệm  giáo  vụ  của  Lăng  Nghiêm  Phật  Học  Viện  tại  Thượng  Hải,  rồi  trụ  trì  chùa 

Phong Lâm thuộc Tây Hồ, Hàng Châu, giám viện Tịnh An Tự (Thượng Hải), kiêm 

viện trưởng Phật Học Viện tại chùa này. Sư sang Đài Loan năm 1948, tổ chức Trung 

Quốc Phật Giáo Hội, lãnh chức vụ Hội Trưởng nhiều năm, trụ trì các chùa Thập Phổ 

(Đài Bắc), Lâm Tế Hộ Quốc Thiền Tự, chùa Cực Lạc (Mã Lai)... Đồng thời, sáng lập 

và  điều  hành  Trung  Quốc  Phật  Giáo  Tam  Tạng  Học  Viện,  Trung  Quốc  Phật  Giáo 

Nghiên Cứu Sở. Sư để lại những tác phẩm Phật Giáo Là Gì, Sổ Tay Cho Người Trụ 

Trì Tông Lâm Tế, Lăng Nghiêm Kinh Biểu Giải, Tứ Phần Giới Bổn Biểu Giải, Học 

Thiền Phương Tiện Đàm, Thiền Tông Sử Luận Tập, Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới 

Bổn Giảng Ký, Duy Ma Cật Kinh Giảng Lục... 

 Lời Tựa - Nội Dung Sách A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký

 4

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Phật, đới nghiệp vãng sanh, vượt thoát khỏi tam giới theo chiều ngang” . 

Pháp môn này  “thích  hợp  trọn  khắp  ba  căn,  thâu  tóm  lợi  căn  lẫn  độn 

 căn” , thực hiện dễ, thành công cao. Chỉ cần đầy đủ ba món tư lương sẽ 

đạt được ba môn Bất Thoái. Quả thật là pháp  “thuận tiện nhất trong các 

 pháp thuận tiện, là con đường tắt nhất trong những con đường tắt” . Do

vậy, cổ đức đã từng bảo:  “Nhân thiên lộ thượng, tác phước vi tiên, sanh 

 tử hải trung, niệm Phật đệ nhất”  (Trong nẻo trời người, làm phước đứng 

đầu, trong biển sanh tử, niệm Phật bậc nhất). 



Nay Tịnh công pháp sư3 vận dụng duệ trí, biện tài, tuyên thuyết chân 

nghĩa  của  sách  Yếu  Giải,  lại  được  trưởng  giả  Lưu  Thừa  Phù  chép  lại 

thành sách, in tặng, lưu truyền, lợi lạc khắp mọi căn cơ. Dụng tâm hết 

sức tốt đẹp, công đức vô lượng. Vân ăn bám Như Lai, chẳng làm được 

một điều gì, kinh sợ, viết bài văn thừa thãi này hòng tùy hỷ tán thán! 

Cuối  tháng  Chạp  năm  1996,  Thích  Tường  Vân  viết  lời  tựa  tại  Đài 

Loan

Nội dung sách Phật Thuyết Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 I. Dẫn nhập  

 II.  [Giảng  giải]  lời  tựa  nêu  nguyên  do  soạn  sách  Yếu  Giải  [của 

 Ngẫu Ích đại sư]. 

 III. Giải thích phần Huyền Nghĩa  

 1. Thích Danh (giải thích tên kinh). 

 2. Biện Thể (luận định Thể). 

 3. Minh Tông (giảng về Tông, tức điều được đề cao, cương lãnh 

 tu học của bản kinh này). 

 4.  Luận  Dụng  (luận  định  lực  dụng,  tức  hiệu  quả  giáo  hóa  của 

 kinh này). 

 5. Minh Giáo Tướng (phán định giáo tướng, tức luận định kinh 

 này  thuộc  về  thời  nào,  giáo  nào  trong  Ngũ  Thời  Bát  Giáo,  căn  cơ 

 nào được hóa độ bởi bản kinh này). 

 IV. Chính thức giảng vào nội dung bài kinh:  

3 Tịnh công pháp sư: Từ ngữ để gọi hòa thượng Tịnh Không với ý tôn trọng, không 

gọi rõ pháp danh, pháp tự ra. 

 Lời Tựa - Nội Dung Sách A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký

 5

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 1. Phần Tự  

 1.1. Thông Tự. 

 1.2. Biệt Tự. 

 2. Phần Chánh Tông 

 2.1. Trình bày chi tiết sự trang nghiêm nơi y báo và chánh 

 báo của diệu quả để khơi gợi lòng tin. 

 2.2. Khuyên chúng sanh hãy nên phát nguyện cầu vãng sanh. 

 2.3. Dạy hãy lập hạnh chấp trì danh hiệu. 

 3. Phần Lưu Thông  

 3.1 Phổ Khuyến 

 3.1.1. Khuyến tín lưu thông. 

 3.1.2. Khuyến nguyện lưu thông. 

 3.1.3. khuyến hành lưu thông. 

      3.2. Kết khuyến. 

 Lời Tựa - Nội Dung Sách A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký

 6

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải 

Giảng Ký 

I. Dẫn nhập  

 (Từ  ngày  mồng  Hai  tháng  Sáu  năm  1993,  pháp  sư  Tịnh  Không  giảng  Di  Đà 

 Kinh Yếu Giải suốt hai tháng tại học viện Đức An Sạ (Deanza), California, Hoa Kỳ, 

 được thâu âm thành bốn mươi tám cuốn băng.  [Cư sĩ Lưu Thừa Phù] chép lại để 

 cúng dường độc giả)  



Thưa các vị đồng học! 



Tháng  Sáu  năm  ngoái,  tôi  đã  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  tại  phòng 

học nơi này; năm nay, cũng trong khoảng tháng này, tôi lại cùng các vị 

nghiên cứu một bộ sách trọng yếu khác của Tịnh Tông, đó là bộ Di Đà 

Yếu  Giải  do  Ngẫu  Ích  đại  sư  trước  tác.  Trong  quá  khứ,  khi  kinh  Vô 

Lượng Thọ chưa được lưu thông phổ biến thì những kinh điển để người 

tu học  Tịnh  Tông nương  tựa  chính là  A  Di  Đà  Kinh,  sách  Di  Đà  Yếu 

Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sư  và  Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sư. 

Trong gần một ngàn năm, những người tu học Tịnh Tông có thể thành 

tựu chính là nhờ vào hai bộ chú giải ấy, nhất là bộ Di Đà Yếu Giải trọn 

đủ thẩm quyền4. Trong quá khứ, Ấn Quang đại sư đã đề cao Di Đà Yếu 

Giải đến tột bậc. Ngài nói:  “Dẫu cho A Di Đà Phật giáng thế viết chú 

 giải cho A Di Đà Kinh, cũng chẳng thể hay hơn tác phẩm này” . Thậm 

chí, Ngài khẳng định bộ chú giải này hoàn toàn thể hiện tâm ý của A Di 

Đà Phật, chẳng sai lầm một điểm nào! Chúng ta đều biết Ấn Quang đại 

sư là Đại Thế Chí Bồ Tát hóa thân, tuy thân phận của Ngẫu Ích đại sư 

không được tiết lộ, nhưng nhất định Ngài phải là bậc tái lai. Ấn Quang 

đại sư đã tôn sùng Yếu Giải như vậy thì Ngẫu Ích đại sư nếu chẳng phải 

là A Di Đà Phật tái lai thì cũng phải là một vị [có chứng ngộ] giống như 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu không, sẽ chẳng thể nào kham nổi lời Đại 

Thế Chí Bồ Tát tán thán như vậy! 



Trong thời kỳ Mạt Pháp, đặc biệt là trong thời đại hiện tại, con người 

phiền não nặng nề, lắm khổ nạn. Nếu muốn đạt được lợi ích chân thật 

trong một đời, giải quyết vấn đề hiện tiền, thì bất cứ cá nhân, gia đình, 

sự nghiệp, cũng như nói ở một mức độ cao hơn là giải quyết một vấn đề 

4 Ý nói Di Đà Kinh Yếu Giải là tác phẩm giải thích kinh tường tận, trọn vẹn, tinh xác 

nhất. 

 Dẫn Nhập

 7

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

vĩnh  hằng,  thường  được  nhà  Phật  gọi  là   “sanh  tử  đại  sự”   thật  sự  hữu 

hiệu,  thật  sự  thực  hiện  được  [phương  cách  giải  quyết  vấn  đề  ấy],  thì 

trong tất cả hết thảy pháp môn, chỉ có mình pháp môn Tịnh Độ là có thể 

đảm đương! Cổ đức nói pháp môn này đơn giản, dễ dàng, nhanh chóng, 

ổn thỏa, thích đáng, trọn đủ những điều thù thắng khôn sánh. Các vị tổ 

sư đại đức đều khác miệng cùng lời gọi pháp môn này là  “pháp khó tin” . 

Từ cổ đến nay, những người tu trì pháp môn Tịnh Độ thật sự đạt thành 

tựu chỉ có hai hạng người:  



- Hạng thứ nhất là những người thiện căn sâu dầy, căn tánh rất nhạy 

bén, đặc biệt thông minh, vừa nghe đến đạo lý và sự thật trong pháp môn 

này, liền có thể tin tưởng sâu xa, chẳng nghi ngờ, dốc cạn lòng Thành 

tiếp nhận. 



- Hạng thứ hai là những kẻ có phước, [phước được nói ở đây] chẳng 

phải là phước trong ngũ dục, lục trần của thế gian. Sự vinh hoa, phú quý 

trong thế gian toàn là giả. Phước báo chân chánh chính là nghe kinh này 

xong, tuy chưa hiểu đạo lý, vẫn tin tưởng sâu đậm, chí thành tuân hành. 



Khó nhất là những kẻ lưng chừng, hạng này chiếm đến đa số, tức là 

[những kẻ được] các vị cao tăng, đại thiện tri thức các đời buốt lòng rát 

miệng giảng giải, giới thiệu [pháp môn Tịnh Độ, nhưng họ vẫn nửa tin, 

nửa ngờ, không chịu dốc lòng tu tập]; họ cũng thuộc vào hàng căn tánh 

bậc trung. 

Phật giáo chính là nền giáo dục tốt nhất của đức Phật dành cho hết 

thảy chúng sanh, trọn chớ nên coi Phật giáo là tôn giáo. Đức Phật thuyết 

pháp suốt bốn mươi chín năm, giảng kinh hơn ba trăm hội. Những pháp 

do Phật nói ra được người đời sau chỉnh lý, truyền sang Trung Quốc, lại 

được các vị cổ đức phiên dịch, chỉnh lý, phân loại, biên tập thành một bộ 

đại tùng thư, mệnh danh là Đại Tạng Kinh. Có thể dùng một câu nói để 

bao quát toàn bộ nội dung [Đại Tạng Kinh]:  “Giảng nói chân tướng của 

 vũ trụ và nhân sinh”. 

Hôm  nay,  tôi  giảng  bộ  Yếu  Giải  này  cũng  nhằm  nghiên  cứu  chân 

tướng của nhân sinh và vũ trụ. 

II. Giảng giải lời tựa [nêu lý do] soạn sách Di Đà Yếu Giải  

 (Tự) Nguyên phù chư Phật mẫn niệm quần mê, tùy cơ thi hóa. Tuy  

 quy  nguyên  vô  nhị,  nhi  phương  tiện  đa  môn.  Nhiên,  ư  nhất  thiết 

 phương tiện chi trung, cầu kỳ chí trực tiệp, chí viên đốn giả, tắc mạc 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 8

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nhược  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Hựu,  ư  nhất  thiết  Niệm  Phật 

 pháp  môn  chi  trung,  cầu  kỳ  chí  giản  dị,  chí  ổn  đáng  giả,  tắc  mạc 

 nhược tín nguyện chuyên trì danh hiệu. Thị cố, Tịnh Độ tam kinh tịnh 

 hành ư thế, nhi cổ nhân độc dĩ A Di Đà Kinh liệt vi nhật khóa. Khởi 

 phi hữu kiến ư trì danh nhất pháp, phổ bị tam căn, nhiếp Sự, Lý dĩ vô 

 di, thống Tông, Giáo nhi vô ngoại, vưu vi bất khả tư nghị dã tai! Cổ 

 lai  chú sớ, đại bất phạp nhân.  Thế viễn,  tựu  yên, sở tồn  vô kỷ!  Vân 

 Thê hòa thượng trước vi Sớ Sao, quảng đại tinh vi. U Khê sư bá thuật 

 Viên Trung Sao, cao thâm hồng bác. Cái như nhật nguyệt trung thiên, 

 hữu  mục  giai  đổ.  Đặc  dĩ,  văn  phú,  nghĩa  phồn,  biên  nhai  mạc  trắc, 

 hoặc trí sơ cơ thiển thức, tín nguyện nan giai. Cố phục phất sủy dung 

 ngu, tái thuật Yếu Giải. Bất cảm dữ nhị ông cạnh dị, diệc bất tất dữ 

 nhị ông cưỡng đồng dã. Thí như trắc khán thành phong, hoành khán 

 thành lãnh. Túng giai bất tận Lô Sơn chân cảnh, yếu bất thất vi các 

 các thân kiến Lô Sơn nhi dĩ. Tương thích kinh văn, ngũ trùng huyền 

 nghĩa. 

(序) 原夫諸佛憫念群迷。隨機施化。雖歸元無二。而方

便多門。然於一切方便之中。求其至直捷。至圓頓者。則

莫若念佛。求生淨土。又。於一切念佛法門之中。求其至

簡易。至穩當者。則莫若信願專持名號。是故淨土三經。

並行於世。而古人獨以阿彌陀經。列為日課。豈非有見於

持名一法。普被三根。攝事理以無遺。統宗教而無外。尤

為不可思議也哉。古來註疏。代不乏人。世遠就湮。所存

無幾。雲棲和尚。著為疏鈔。廣大精微。幽谿師伯。述圓

中鈔。高深洪博。蓋如日月中天。有目皆睹。特以文富義

繁。邊涯莫測。或致初機淺識。信願難階。故復弗揣庸

愚。再述要解。不敢與二翁競異。亦不必與二翁強同也。

譬如側看成峰。橫看成嶺。縱皆不盡廬山真境。要不失為

各各親見廬山而已。將釋經文。五重玄義。

 (Lời tựa: Nguyên vì  chư  Phật  nghĩ  thương  xót  quần  mê,tùy  theo  

 từng  căn  cơ  mà  lập  cách  hóa  độ.  Trở  về  nguồn  thì  chẳng  hai,  nhưng 

 phương tiện có nhiều cửa. Trong hết thảy các phương tiện, cầu lấy một 

 phương  tiện  thẳng  chóng  nhất,  viên  đốn  nhất,  thì  không  gì  bằng  niệm 

 Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Lại  nữa,  trong  hết  thảy  các  pháp  môn  Niệm 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 9

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Phật, cầu lấy một pháp đơn giản nhất, dễ dàng nhất, ổn thỏa nhất, thích 

 đáng nhất, thì không gì bằng “tín, nguyện, chuyên trì danh hiệu”. Vì thế, 

 ba kinh Tịnh Độ cùng được lưu hành trong cõi đời, nhưng cổ nhân lại 

 xếp riêng kinh A Di Đà vào khóa tụng thường ngày, há chẳng phải là vì 

 thấy pháp Trì Danh thích hợp trọn khắp ba căn, thâu nhiếp Sự lẫn Lý 

 chẳng sót, bao trùm Tông lẫn Giáo chẳng thừa, thật là chẳng thể nghĩ 

 bàn đó ư? Từ xưa đến nay, không đời nào thiếu người chú sớ kinh này, 

 nhưng thời đại đã lâu, khiến những bản văn ấy bị mất mát, chẳng còn lại 

 được mấy! Hòa thượng Vân Thê trước tác bộ Sớ Sao, rộng lớn, tinh vi. 

 Sư bá U Khê soạn cuốn Viên Trung Sao, cao sâu, mênh mông, bát ngát. 

 Giống hệt  như  mặt  trời,  mặt  trăng giữa trời,  kẻ nào  có  mắt đều  trông 

 thấy, nhưng  vì  văn  nhiều, nghĩa lắm,  khó  lường được bến bờ;  chắc sẽ 

 đến nỗi khiến cho kẻ sơ cơ, kém hiểu biết, khó thành tựu tín nguyện. Vì 

 thế, tôi chẳng nề hà chính mình tầm thường, ngu muội, lại viết cuốn Yếu 

 Giải. Chẳng dám ganh đua cho khác với hai ông, mà cũng không nhất 

 thiết phải gượng ép cho giống với hai vị. Ví như nhìn dọc thành ngọn, 

 nhìn ngang thành rặng, dẫu đều chẳng thể thấy trọn hết cảnh Lô Sơn, 

 chỉ cốt sao ai nấy chẳng đánh mất cảnh Lô Sơn theo như chính mình đã 

 thấy mà thôi! Kinh văn được giải thích theo năm tầng huyền nghĩa. )



Kinh này có tựa đề là Phật Thuyết A Di Đà Kinh. Có những bộ kinh, 

phần tựa đề được bắt đầu bằng hai chữ  “Phật  Thuyết” , có kinh chẳng 

thêm [hai chữ này]. Như Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh, Diệu Pháp 

Liên  Hoa  Kinh  đều  chẳng  thêm  hai  chữ   “Phật  Thuyết” ,  nhưng  cả  hai 

kinh ấy quả thật đều do đức Phật nói. Theo thông lệ, nếu câu thứ nhất 

trong phần Chánh Tông của kinh điển được bắt đầu bằng  “Phật Thuyết” 

thì tựa đề kinh sẽ ghi thêm hai chữ  “Phật Thuyết” . Nếu không phải là 

hai chữ  “Phật Thuyết”  thì không thêm. 



Từ nội dung và tánh chất, những kinh do đức Phật được giảng được 

phân loại thành  “mười hai phần giáo”  5. Trong ấy, có một loại là Vô Vấn 

5 [Cư sĩ Lưu Thừa Phù ghi chú]: Trong phần trên, lão pháp sư nhắc tới  “mười hai 

 phần giáo” , chúng còn được gọi là Mười Hai Bộ (Thập Nhị Bộ Kinh), tức là căn cứ 

trên thể tài của kinh điển mà chia thành mười hai loại. Có bài kệ như sau:  

 Trường Hàng, Trùng Tụng và Cô Khởi, 

  

 Thí Dụ, Nhân Duyên, cùng Tự Thuyết, 

  

 Bổn Sự, Bổn Sanh, Vị Tằng Hữu, 

  

 Phương Quảng, Luận Nghị, và Thọ Ký. 

(1) Trường Hàng: Thể văn xuôi từng hàng, từng hàng một. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 10

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Tự Thuyết (không ai hỏi mà đức Phật tự nói): Đức Phật thấy cơ duyên 

của chúng sanh đã chín muồi, có thể tiếp nhận một tầng giáo hóa nào đó, 

liền chẳng do ai hỏi mà tự nói. A Di Đà (Amitābha) là tiếng Phạn, A là 

Vô,  Di  Đà  là  Lượng,  Phật  là  Giác.  A  Di  Đà  Phật  chính  là  Vô  Lượng 

Giác. Phật vốn là hết thảy vô lượng, nhưng trong kinh này chỉ đặc biệt 

nói đến hai ý nghĩa, tức là Vô Lượng Thọ và Vô Lượng Quang. Thọ chỉ 

thời gian, tức quá khứ, hiện tại, vị lai. Quang chỉ không gian, tức mười 

phương thế giới. Thời gian và không gian bao gồm hết thảy. Quang và 

Thọ  tượng  trưng  cho  không  gian  và  thời  gian,  nhưng  hai  chữ  “quang, 

thọ” sống động, ý nghĩa sâu xa vượt hẳn “thời gian, không gian”. Trong 

hết thảy các thứ vô lượng, thọ mạng quan trọng nhất. Nếu thọ mạng hữu 

hạn thì hết thảy trí huệ, tài nghệ, đức năng, của cải đều vô ích. 



Đối với chân tướng của nhân sinh và vũ trụ, thánh hiền cổ đại của 

Trung Quốc có nhận thức rất khá. Chẳng hạn như trong Đạo Đức Kinh 

gồm năm ngàn chữ của Lão Tử, vừa mở đầu liền nói:  “Đạo khả đạo, phi 

 thường đạo. Danh khả danh, phi thường danh”  6. Ngài biết Danh là giả. 

(2) Trùng Tụng: Dùng phương thức kệ tụng để nhắc lại lần nữa những nghĩa lý trong 

phần Trường Hàng. 

(3) Cô Khởi: Phần kệ tụng riêng biệt, không có ý nghĩa nào liên quan đến phần kinh 

văn trước và sau nó. 

(4) Thí Dụ: Dùng cách thức ví von để nói rõ nghĩa lý trong kinh văn. 

(5) Nhân Duyên: Trình bày nhân duyên phát sanh một sự việc nào đó. 

(6)  Tự  Thuyết:  Thông  thường,  có  người  thỉnh  pháp  thì  đức  Phật  mới  thuyết  pháp. 

Chỉ riêng A Di Đà Kinh, không ai thỉnh pháp mà đức Phật tự nói. 

(7) Bổn Sự: Những sự tích trong khi còn tu nhân của hàng Bồ Tát, La Hán. 

(8) Bổn Sanh: Phật kể những sự từng trải trong việc hoằng pháp lợi sanh [của chính 

Ngài] trong quá khứ. 

(9) Vị Tằng Hữu: Những sự thần thông, biến hóa từ trước đến nay chưa hề thấy. 

(10) Phương Quảng: Những kinh viên dung rộng lớn, có những cảnh giới viên dung 

vô ngại. 

(11) Luận Nghị: Những báo cáo nghiên cứu kinh, luật của đệ tử đức Phật, hoặc là 

những ghi chép về các cuộc thảo luận giữa đức Phật và đệ tử. 

(12) Thọ Ký: Phật thọ ký cho Bồ Tát lúc nào sẽ thành Phật, tiên đoán Tịnh Độ của 

họ sẽ như thế nào. 

6 [Cư sĩ Lưu Thừa Phù ghi chú]: Chương thứ nhất của Đạo Đức Kinh được mở đầu 

bằng:  “Đạo khả đạo, phi thường đạo, danh khả danh, phi thường danh”.  Mấy câu 

này chính là cương lãnh của toàn bộ Đạo Đức Kinh, chẳng dễ hiểu cho lắm. Nhằm 

thuận tiện cho hàng sơ cơ, tôi bổ sung đại lược. Chữ Đạo thứ nhất trong [câu trích 

dẫn trên đây] chỉ cái đạo “chân thường”, tức là Đạo Thể (bản thể của Đạo). Chữ Đạo 

thứ  hai  có  nghĩa  là  “nói”.  [“Đạo  khả  đạo,  phi  thường  đạo”  nghĩa  là]  đạo  chân 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 11

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Danh hiệu của Phật, Bồ Tát là do căn cứ trên tông chỉ giáo hóa chúng 

sanh mà đặt ra, nói theo ngôn ngữ hiện thời là “khẩu hiệu”. Như Thích 

Ca Mâu Ni Phật giáng sanh trong thế giới Sa Bà này, phương châm dạy 

học của Ngài là “dựa theo căn bệnh mà cho thuốc”. Chúng sanh trong 

thế giới này quá nhiều bệnh, điều thứ nhất họ thiếu sót là tâm từ bi, điều 

thứ  hai  là  vọng  tưởng,  chấp  trước  quá  nặng.  Do  vậy,  Phật  lập  hiệu  là 

Thích Ca Mâu Ni (Śākyamuni). 

Thích  Ca  (Śākya)  nghĩa  là  Nhân  Từ,  Mâu  Ni  (Muni)  là  Tịch  Diệt, 

[danh  hiệu  ấy  nhằm]  hướng  dẫn  chúng  sanh  mang  lòng  từ  bi,  tâm  địa 

thường, vô tướng, vô danh, hễ nói liền trật, khởi niệm liền sai. Cũng giống như Đại 

Thừa Khởi Tín Luận giảng về Chân Như như sau:  “Nhất thiết pháp tùng bổn dĩ lai, 

 ly ngôn thuyết tướng, ly danh tự tướng, ly tâm duyên tướng, tất cánh bình đẳng, vô 

 hữu biến dịch, bất khả  phá hoại, duy thị nhất tâm, cố danh Chân Như”  (Hết thảy 

pháp vốn từ trước đến nay lìa tướng ngôn thuyết, rời khỏi tướng danh tự, rời khỏi 

tướng tâm duyên, rốt ráo bình đẳng, chẳng biến đổi, chẳng thể phá hoại, chỉ là nhất 

tâm, nên gọi là Chân Như). Nhà Phật gọi cái Đạo mà Lão Tử đã nói là Chân Như, 

còn triết học gọi là Bản Thể. Trong kinh Phật, chỗ nào cũng có thể thấy được Bản 

Thể ấy, nhưng danh xưng của nó biến hóa đa đoan. Từ những sách đã đọc thường 

ngày, tôi ghi lại được bảy mươi hai danh xưng khác nhau nhưng có cùng ý nghĩa với 

Chân  Như  mà  vẫn  chưa  trọn  vẹn.  Lão  Tử  lại  nói:   “Danh  khả  danh,  phi  thường 

 danh” , chính là nói: Đạo vốn không có tên. Nếu miễn cưỡng đặt cho nó một danh tự 

nào đó thì chỉ là một phần giả danh mà thôi, nhằm biểu hiện một phần ý nghĩa, chứ 

không thể nào hoàn toàn đại diện cho bản thể của Đạo được. Ngài lại nghĩ, Đạo đã là 

vô tướng, vô danh, nhưng muôn vật trong trời đất đều do nó biến hóa ra, nên Ngài lại 

nói:  “Vô danh thiên địa chi thủy, hữu danh vạn vật chi mẫu” (Vô danh là khởi đầu 

của trời đất, hữu danh là mẹ của muôn vật). Vô danh là Thể, hữu danh là Dụng. Vô 

danh là Tánh, hữu danh là Tướng. Tướng mà không có Tánh sẽ chẳng thể viên dung, 

Tánh mà không có Tướng sẽ chẳng thể tỏ lộ được. Lão Tử quán sâu xa đến mức ấy, 

nên tư tưởng triết học của Ngài được tôn là bậc nhất trong các sách vở xa xưa của 

Trung Quốc. Tôi có một ý nghĩ chưa chín chắn như thế này: Nói chung, Khổng Tử 

và Lão Tử đều là đại Bồ Tát tái lai, họ là quân tiên phong nhằm mở đường cho đức 

Phật. Đức Phật sai họ đến Trung Quốc tạo dựng nền tảng triết học tốt đẹp cho người 

Hoa để sau đấy người Hoa mới có thể tiếp nhận tư tưởng rộng lớn mênh mông tinh 

vi, sâu thẳm của nhà Phật. Tuy Lão Tử đã quán sát được phía ngoài của Bản Thể, 

nhưng  rốt  cuộc,  Ngài  vẫn  chưa  đăng  đường  nhập  thất  (chưa  thâm  nhập),  vì  Ngài 

thường nói:  “Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân”  (Ta có hoạn nạn lớn là vì ta có 

thân). [Ý nghĩa này] khá giống với Nhị Thừa, hư vô tự nhiên; lại giống với ngoại đạo. 

Xét đến thực chất, Ngài là bậc phạm hạnh tu Nhân Thừa và Thiên Thừa, nhưng rốt 

cuộc chưa thể thấu suốt tột cùng nguồn tâm. Nếu Ngài có cơ duyên được học Phật, 

chắc chắn vừa được Phật chỉ điểm, Ngài liền trở thành bậc Pháp Thân đại sĩ hữu tu 

hữu chứng. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 12

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thanh tịnh. Nếu A Di Đà Phật đến thế giới này làm Phật, cũng phải dùng 

tôn  hiệu  Thích  Ca  Mâu  Ni  thì  mới  có  thể  trị  bệnh  cho  chúng  ta.  Nếu 

Thích Ca Mâu Ni đến Tây Phương Cực Lạc thế giới làm Phật sẽ chẳng 

thể dùng danh hiệu Thích Ca Mâu Ni. Bởi lẽ, người Tây Phương ai cũng 

nhân  từ,  tâm  địa  mỗi  người  đều  thanh  tịnh,  chẳng  cần  đến  món  thuốc 

“nhân  từ,  tịch  diệt”.  Phật  không  có  danh  hiệu  cố  định,  cũng  chẳng  có 

danh  hiệu  vĩnh  cửu,  mà  là  ứng  theo  căn  cơ  để  thuyết  pháp,  nên  cũng 

chẳng có pháp nào nhất định để nói. Đức Phật giáo hóa chúng sanh, tùy 

loại hiện thân, không có tướng mạo nhất định, mà thị hiện tùy theo tướng 

mạo của mỗi dân tộc, như kinh Lăng Nghiêm đã nói:  “Tùy chúng sanh

 tâm, ứng sở tri lượng”  (Tùy theo tâm chúng sanh mà ứng hiện phù hợp 

với khả năng nhận biết của họ). 



Kinh Phật muôn đời vẫn mới mẻ, thích ứng mọi thời đại. Từ ba ngàn 

năm trước, những kinh điển được giảng tại Ấn Độ khiến cho người Ấn 

Độ thời ấy được thụ dụng. Ba ngàn năm sau, đối với những kinh điển ấy, 

chúng sanh ngày nay vẫn được thụ dụng giống hệt, chẳng khác biệt gì! 

Nhưng vì hình thái ý thức, bối cảnh văn hóa, cũng như hoàn cảnh sống 

xưa nay rất khác nhau, nhằm phổ biến ứng dụng thích hợp với mỗi thời 

đại, cần phải có chú giải. Chú giải chính là hiện đại hóa và địa phương 

hóa kinh Phật. Bản Yếu Giải này do Ngẫu Ích đại sư viết dưới đời Minh, 

cách nay đã năm trăm năm. Ngày nay, giảng cuốn Yếu Giải này, lại phải 

dùng phương thức hiện đại hóa để giải thích. Còn người như thế nào thì 

mới có thể dịch, giảng, giải, đều là những câu hỏi nghiêm túc. Nếu phiên 

dịch  kinh  điển  mà  chẳng  hiểu  rõ  ý  nghĩa  chân  thật  của  Phật,  có  lẽ  sẽ 

phiên dịch sai lạc. Cổ nhân nói:  “Y văn giải nghĩa, tam thế Phật oan” . 

Ắt cần phải như bài kệ Khai Kinh đã nói:  “Nguyện giải Như Lai chân 

 thật nghĩa” . 

Các vị đồng học nên biết: Trong thời gần đây, Trung Quốc chịu nhục, 

gần như điều gì cũng thua người ngoại quốc. Thật ra, người Trung Quốc 

chính  là  những  người  may  mắn  nhất,  có  phước  nhất.  Phật  giáo  truyền 

đến Trung Quốc, cao tăng đại đức tu hành trong các đời đều là người tu 

hành chứng quả.  “Chứng quả”  có nghĩa là đối với những lý luận do đức 

Phật giảng giải trong kinh, họ đều hiểu rõ hoàn toàn. Nếu họ chẳng thể 

chứng nghiệm thật sự, chỉ nghe Phật nói, chứ chính mình chưa thể đích 

thân chứng nhập thì phiên dịch kinh điển hoặc giảng kinh thuyết pháp 

nhất  định  sẽ  nẩy  sanh  sai  lầm.  Do  vậy,  những  bậc  cổ  đức  phiên  dịch, 

giảng kinh, thuyết pháp từ xưa đều chẳng phải là phàm nhân. Nếu chúng 

ta muốn kế thừa di sản quý báu ấy, tổ tiên chúng ta chỉ đòi hỏi một điều 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 13

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

kiện: Thông hiểu văn chương Văn Ngôn7. Tổ tiên thông minh, biết ngôn 

ngữ sẽ biến đổi theo thời đại, nhưng văn tự bất biến, nên chia ngôn ngữ 

và văn tự thành hai đường lối. Vì vậy, thể loại văn chương Văn Ngôn 

lưu truyền cả ngàn năm chẳng biến hóa. Hiện thời, đọc Luận Ngữ giống 

như trò chuyện cùng Khổng Lão Phu Tử, đọc sách Mạnh Tử giống như 

gặp mặt Mạnh Tử. 



Kinh  Phật  được  phiên  dịch  trễ  nhất  là  vào  thời  đại  Nam  Tống,  số 

lượng những bản kinh [được dịch trong thời] ấy không nhiều. Bảy, tám 

phần trong mười phần là được phiên dịch vào thời Tùy, Đường. Văn tự 

dùng trong kinh điển là những từ ngữ dễ hiểu, đơn giản nhất trong thời 

đại dịch kinh, đấy cũng là thể văn “Bạch Thoại” trong thời đó. Chẳng 

hạn như A Di Đà Kinh được phiên dịch vào thời đại Diêu Tần, còn trước 

thời Tùy - Đường nữa, nhưng dễ hiểu hơn nếu đem so với văn chương 

của  Đào  Uyên  Minh  (Đào  Tiềm)  sống  cùng  thời  ấy.  Nếu  có  trình  độ 

thông hiểu văn chương Văn Ngôn kha khá, quý vị sẽ có thể tiếp nhận di 

sản  trí  huệ  quý  báu  của  cổ  thánh  tiên  hiền.  Để  học  văn  chương  Văn 

Ngôn thì phải thực hiện bằng cách học thuộc cổ văn, tận hết sức chọn 

lựa những tác phẩm trong bộ Cổ Văn Quán Chỉ8, học thuộc năm mươi 

7 Văn Ngôn là một loại văn viết được lưu hành đã lâu, có nghĩa đen là “lối viết văn 

 chương  cổ  điển  được  sử  dụng  trong  sách  vở”,  Văn  Ngôn  khác  với  văn  nói  thông 

thường  (Bạch  Thoại).  Theo  Vương  Lực  (một  nhà  Hán  học  trứ  danh  cận  đại),  Văn 

Ngôn lấy ngôn ngữ thời Tiên Tần (trước thời Tần Thủy Hoàng thống nhất Trung Hoa) 

làm cơ sở, được canh cải qua các đời Hán, Đường, Tống trở thành một thứ văn viết 

thống nhất và không bị lệ thuộc vào ngôn ngữ hội thoại thông dụng. Theo tiên sinh 

Trần Văn Chánh, có thể phân biệt Bạch Thoại và Văn Ngôn một cách đơn giản như 

sau: “Hễ dùng tai nghe và hiểu được thì là Bạch Thoại. Hễ không dùng mắt để xem 

 sẽ không hiểu được thì đó là Văn Ngôn”. Sau phong trào vận động Ngũ Tứ (1919) 

của một số người quá khích muốn xóa bỏ toàn bộ nền học vấn cũ, hầu như không 

còn sách vở nào viết bằng Văn Ngôn. Ngay trong số những người tốt nghiệp đại học 

ở Đại Lục hoặc Đài Loan hiện thời (nhất là tại Đại Lục), có không ít người lúng túng, 

cảm thấy Văn Ngôn rất khó hiểu. 

8 Cổ Văn Quán Chỉ là bộ sách tập hợp 222 bài cổ văn nổi tiếng, đặc biệt là những bài 

thuộc thể loại Tản Văn và Biền Văn từ thời Tiên Tần cho đến cuối đời Minh do Ngô 

Sở Tài và Ngô Điều Hầu biên soạn và chú thích dưới đời Thanh với mục đích giúp 

đỡ hàng hậu học thấu hiểu cổ văn. Chữ Quán Chỉ lấy từ một  câu nói trong bộ Tả 

Truyện. Công tử nước Ngô là Quý Trát đi sứ nước Lỗ, nghe nhạc công tấu bài Thiều 

Tiêu đã ca ngợi:  “Quán chỉ hỹ! Nhược hữu tha nhạc, ngôn bất cảm thỉnh dĩ” . Câu

này được các nhà chú giải Tả Truyện giải thích:  “Thiều Tiêu là tuyệt đỉnh của âm 

 nhạc, sau khi đã được thưởng thức rồi thì chẳng còn muốn nghe những loại nhạc 

 khác nữa”.  Do vậy, chú cháu Ngô Sở Tài và Ngô Điều Hầu đã dùng chữ Quán Chỉ 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 14

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

bài là có thể đọc được Cổ Văn. Học thuộc một trăm bài sẽ có thể viết 

theo lối văn Văn Ngôn. Tôi thường khuyến khích các đồng tu bảo ban 

con  cháu  của  chính  họ  hãy  học  thuộc  cổ  văn.  Hiện  thời,  tuy  các  cháu 

cảm thấy rất khó khăn, nhưng trong tương lai, chúng nó sẽ cảm kích cha 

mẹ suốt đời. Nếu tuổi đã lớn hơn một chút, thì do bận bịu công việc, họ 

sẽ không còn thời gian, tinh lực như vậy nữa. Tốt nhất là học thuộc Vô 

Lượng Thọ Kinh, chỉ có bốn mươi tám chương. Bản hội tập của Hạ lão 

cư sĩ hết sức hay, những phần kinh văn quan trọng nhất, tinh hoa nhất 

đều được thâu thập, bao gồm [nội dung của] năm bản dịch gốc. Bản dịch 

[Vô Lượng Thọ Kinh] sớm nhất là bản dịch thời Hậu Hán, bản trễ nhất 

là  bản  đời  Tống.  Nếu  có  thể  tụng  thuộc thì  đọc  các  kinh  điển  khác  sẽ 

chẳng thấy khó khăn gì! 



A  Di  Đà  Kinh  là  do  La  Thập  đại  sư  dịch  vào  thời  Diêu  Tần.  Tại 

Trung Quốc, có bốn triều đại lấy quốc hiệu là Tần9, các nhà sử học đem 

để đặt tên cho bộ sách với ý nghĩa ca ngợi: Đây là những tác phẩm tuyệt đỉnh của Cổ 

Văn Hán ngữ. 

9 Ở đây, Hòa Thượng chỉ tính những triều đại lớn lấy tên là Tần trong lịch sử Trung 

Hoa:

1) Đế quốc Đại Tần (221-207 trước Công Nguyên) do Tần Thủy Hoàng Đế (Doanh 

Chính) sáng lập, chỉ truyền được ba đời: Tần Thủy Hoàng Đế, Nhị Thế Hoàng Đế 

(Doanh Hồ Hợi) và Tam Thế (Doanh Tử Anh). 

2)  Tiền  Tần  (350-394),  còn  gọi  là  Phù  Tần,  do  Huệ  Vũ  Đế  (Phù  Hồng)  sáng  lập, 

truyền được tám đời. Vua cuối cùng là Tần Thái Tông (Phù Đăng) bị vua Hậu Tần là 

Diêu Hưng đánh bại tại  núi Mã Mao vào năm 394, rồi bị chém đầu. Thái Tử Phù 

Sùng lên ngôi, chưa kịp chọn đế hiệu thì bị tướng Tây Tần là Khất Phục Kha Đạn 

giết chết. Nhà Tiền Tần diệt vong. 

3) Hậu Tần (384-417), còn gọi là Diêu Tần, do Tần Thái Tổ (Diêu Trành) sáng lập, 

truyền được ba đời. Khi vua thứ hai là Diêu Hưng chết, con là Diêu Hoằng kế vị, 

tông  thất  tàn  sát  lẫn  nhau,  Lưu  Dũ,  quyền  thần  của  nhà  Đông  Tấn  thừa  cơ  phá 

Trường An, Diêu Hoằng thế cô lực kiệt, phải đầu hàng nhà Đông Tấn. Nhưng Lưu 

Dũ ra lệnh giết sạch toàn bộ gia quyến, họ hàng của Diêu Hoằng. Về sau, Lưu Dũ 

soán ngôi nhà Đông Tấn của Tấn Cung Đế (Tư Mã Đức Văn), lập ra nhà Lưu Tống. 

4) Tây Tần (385-431) do một viên tướng người Tiên Ty là Khất Phục Quốc Nhân 

sáng lập. Tộc trưởng người Tiên Ty là Khất Phục Quốc Nhân do thấy Tiền Tần suy 

yếu bèn chiếm cứ vùng Lũng Tây, xưng là Đại Thiền Vu. Để mua chuộc, nhà Tiền 

Tần phong cho ông ta làm Uyển Giang Vương.  Đến đời vua thứ hai là Khất Phục 

Càn Quy (em trai Quốc Nhân) mới chính thức xưng đế hiệu là Tần, và tôn anh làm 

Tần Liệt Tổ. Triều đại này bị diệt vong dưới thời Khất Phục Mộ Mạt. Mộ Mạt hiếu 

sát, u mê, khiến quốc chánh nát bét, rốt cuộc phải quy thuộc nhà Tây  Ngụy. Cuối 

cùng, Mộ Mạt bị hoàng đế xứ Hồ Hạ là Hách Liên Định bắt được, đem giết chết. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 15

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

dòng họ của đế vương đặt trước [chữ Tần] để phân biệt. Triều đại thứ ba 

là  Phù  Tần,  vua  là  Phù  Kiên.  Đại  thần  của  ông  ta  là  Diêu  Trành  phát 

động chánh biến, lật đổ Phù Kiên10, tự lập làm vua, xưng là Diêu Tần. 

Thuở ấy, có không ít cao tăng, đại đức xuất hiện, như Huệ Viễn, Đạo An, 

Tăng Triệu, [các danh sĩ như] Tạ Linh Vận, Đào Uyên Minh đều thuộc 

cùng một thời đại. 



Tam Tạng Pháp Sư là danh xưng học vị. Đối với Tam Tạng Kinh, 

Luật, Luận do đức Phật đã nói, không gì chẳng thông đạt thì mới có thể 

xưng là Tam Tạng Pháp Sư. 



Ngẫu Ích đại sư sanh vào cuối thời Minh, mất vào đầu đời Thanh. 

Cuộc  đời  Ngài  đã  được  ghi  chép  tường  tận  trong  truyện  ký.  Ngoài  ra, 

trong các sách Di Đà Yếu Giải Giảng Nghĩa và Di Đà Yếu Giải Thân 

Văn Ký đều có chép tường tận. Sách Yếu Giải Giảng Nghĩa do pháp sư 

Viên Anh soạn, Di Đà Yếu Giải Thân Văn Ký do pháp sư Bảo Tịnh viết, 

đây là hai tác phẩm chú giải rất hay. Đại sư tuổi già chuyên tu Tịnh Độ; 

do vậy, Ngài lấy biệt hiệu là Tây Hữu, ngụ ý: Tây Phương Cực Lạc thế 

giới như đức Phật đã nói là một nơi có thật. 



Từ trước đến nay mọi người đều nghĩ thế giới Sa Bà do đức Phật đã 

nói  chỉ  là  một  hệ  Ngân  Hà  (Milky  Way),  nhưng  theo  như  lão  cư  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ giải thích thì một hệ Ngân Hà chỉ là một đơn vị thế giới 

được nói tới trong kinh Phật. Tính toán theo cách này, một tam thiên đại 

thiên thế giới bao gồm  mười ức hệ Ngân Hà, là khu vực giáo hóa của 

một đức Phật. Có thể thấy là vũ trụ to lớn gần như không có cách nào 

tưởng tượng được! 



Trước  hết,  đức  Phật  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ;  kế  đó,  giảng  kinh 

Quán Vô Lượng Thọ, cuối cùng, giảng kinh A Di Đà. Tây Phương Cực 

Lạc thế giới thật sự có, A Di Đà Phật cũng thật sự có. Phải như thế nào 

mới đến được nơi đó? Thứ nhất là phải thật sự tin tưởng. Thứ hai, phải 

Nếu kể cả những sứ quân chiếm lãnh một hai quận huyện xưng vương, đặt tên cho 

vương quốc là Tần thì Trung Hoa có rất nhiều “nước” nhỏ có quốc hiệu là Tần như 

dưới  thời  các  tướng  Hư  Trừ  Quyền  Cừ  (tù  trưởng  người  Khương,  chiếm  cứ  vùng 

Lũng Hữu thời Tiền Triệu), Dương Nạn Đương (thủ lãnh quân phiệt vùng Cam Túc, 

chiếm cứ vùng Cửu Trì thời Thập Lục Quốc), Tiết Cử (thủ lãnh quân phiệt cuối đời 

Tùy, chiếm lãnh vùng Cam Túc) v.v... 

10 Tuy Phù Kiên bị đánh bại trong trận Hợp Phì, mất phần lớn đất nước, nhưng nhà 

Tiền Tần vẫn tồn tại cho đến khi thái tử Phù Sùng của vua Phù Đăng (đã bị Diêu 

Hưng giết chết trước đó) bị Khất Phục Kha Đạn giết chết, nhà Tiền Tần mới hoàn 

toàn diệt vong. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 16

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thật sự phát nguyện chịu sanh sang đó. Thứ ba, chuyên niệm A Di Đà 

Phật.  Chuyên  niệm  thì  phải  nhất  loạt  diệt  sạch  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước.  Nếu  đời  này  chẳng  thể  sanh  sang  Tây  Phương  thì  đời  sau 

nhất định sẽ khổ hơn, vì chúng ta từ sáng đến tối suy nghĩ không ngừng. 

Nếu nghĩ đến chuyện làm lợi cho chúng sanh thì ít mà làm chuyện tự tư 

tự lợi thì nhiều, tương lai nhất định sẽ bị khổ nhiều vui ít, càng lúc càng 

tệ hơn. 

 “Sa-môn”  (Śramana) là tiếng gọi chung người xuất gia trong các tôn 

giáo ở Ấn Độ vào thời cổ, còn dịch là Cần Tức, [có nghĩa là]  “cần tu 

 Giới, Định, Huệ, tức diệt tham, sân, si”  (siêng tu Giới, Định, Huệ, diệt 

dứt tham, sân, si). Sau khi Phật giáo được truyền đến Trung Quốc, sa-

môn liền trở thành danh xưng chuyên dùng để chỉ hàng xuất gia trong 

Phật giáo, lại còn hàm nghĩa [những vị xuất gia ấy] đang còn thuộc trong 

giai  đoạn  học  tập.  Ngẫu  Ích  đại  sư  tự  xưng  là  sa-môn  với  ý  nghĩa  tự 

khiêm, chẳng dám xưng là pháp sư. Có người dùng chữ  “đại sư”  để gọi 

người  xuất  gia,  sự  thật  là  đã  xưng  hô  vượt  phận.  Bởi  lẽ,  các  vị  Đẳng 

Giác Bồ Tát như Quán Âm, Phổ Hiền, Đại Thế Chí v.v... và Di Lặc là vị 

sau này sẽ nối ngôi thành Phật mà vẫn còn xưng là Đại Sĩ. Đại Sư chính 

là  tiếng  tôn  xưng  đức  Phật.  Người  đời  nay  chẳng  hiểu  rõ  những  kiến 

thức Phật học thông thường, bèn dùng danh xưng ấy để gọi hàng phàm 

phu, gần như là chế nhạo họ! Ngẫu Ích là biệt hiệu của đại sư, Trí Húc là 

pháp danh xuất gia của đại sư. 



Hai  chữ   “nguyên phù” (原夫)  là  từ  ngữ  dùng  để  mở  đầu  một  câu 

trong Văn Ngôn, nó là hư từ, chẳng có ý nghĩa gì hết. Phật là tiếng Phạn 

dịch âm, nói cho đủ là Phật Đà Da (Buddhaya), nghĩa là Giác Giả (người 

giác ngộ), do tôn trọng nên không dịch nghĩa. Người Hoa thích đơn giản, 

chỉ chọn dùng chữ Phật. Người thật sự hiểu rõ chân tướng của nhân sinh 

và vũ trụ thì gọi là Giác Giả. Vũ trụ là hoàn cảnh sống. Nhân sinh chính 

là bản thân con người. Ai nhận biết chính mình? Do đâu đến? Tương lai 

sẽ đi về đâu? Quá khứ không khởi đầu, tương lai không kết thúc. Nhỏ thì 

như gia đình của một cá nhân, lớn thì là xã hội, quốc gia, cho đến hư 

không pháp giới rộng lớn; nếu có thể thật sự hiểu rõ thì mới có thể làm 

chủ nó được, mới được đại tự tại, chẳng bị hoàn cảnh chi phối, đè nén. 

Thành Phật chính là thành tựu trí huệ viên mãn rốt ráo, không gì chẳng 

biết, không gì chẳng thể. Chư Phật là người triệt để hiểu rõ chân tướng 

của nhân sinh và vũ trụ,  số nhiều đến vô lượng. Các Ngài đã làm được 

thì chúng ta cũng sẽ có thể làm được. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 17

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Ngẫu Ích đại sư giải thích pháp môn Niệm Phật cho chúng ta nghe, 

nương theo phương pháp ấy để tu học thì trong một đời cũng sẽ có thể 

đạt đến thành tựu giống như chư Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát và chư tổ sư, 

đại  đức  các  đời  quyết  chẳng  dối  gạt,  họ  chẳng  mong  cầu  điều  gì  nơi 

chúng ta thì dối gạt chúng ta để làm gì? Vì thế, phải nên sanh lòng tin 

sâu đậm, đừng nghi ngờ những lời chỉ dạy của các Ngài. Phật Phật đạo 

đồng, vô lượng chư Phật đều từ bi, chân thành, thanh tịnh, nghĩ thương 

xót lũ mê muội. Chữ  “quần mê” (群迷) chỉ chín pháp giới, bao gồm Bồ 

Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, trời, người, A-tu-la, súc sanh, ngạ quỷ, địa 

ngục. 

 “Bồ Tát”  dịch nghĩa là Giác Hữu Tình, nhưng giác chưa viên mãn, 

tối  thiểu  là  vẫn  còn  có  một  phần  sanh  tướng  vô  minh11,  cho  nên  vẫn 

thuộc  trong  chín  pháp  giới.  Phật  dạy  chúng  ta  dùng  lý  trí,  chứ  không 

dùng  cảm  tình.  Do  Phật từ  bi  thương xót  hết thảy  chúng  sanh  vô điều 

kiện, nên toàn tâm toàn ý chăm sóc chúng sanh, tùy theo căn cơ mà lập 

ra phương cách giáo hóa, chỉ dạy chúng sanh tu trì chánh pháp mãi cho 

đến khi thành Phật. 

 “Mẫn niệm”  có nghĩa là từ bi. Nếu chẳng có tâm từ bi thì Phật sẽ 

chẳng có nguyên động lực (động lực ban đầu, động lực chính) để giáo 

hóa chúng sanh. Người thế gian nỗ lực làm việc suốt ngày từ sáng đến 

tối là do danh và lợi thúc đẩy sau lưng. Phật, Bồ Tát đã chẳng tham danh, 

lại chẳng mong lợi, chỉ vì nghĩ thương xót hết thảy chúng sanh đang mê 

hoặc  bèn  tùy  theo  căn  cơ  mà  lập  cách  giáo  hóa.  Trong  nội  dung  và 

phương  pháp  dạy  học,  do  căn  tánh,  mê,  ngộ,  cách  thức  sanh  sống  và 

trình độ giáo dục của chúng sanh đều khác nhau, chẳng thể nào không 

tùy  theo  từng  người  mà  lập  ra  cách  giáo  hóa.  Nói  tới   “giáo hóa”  thì

 “giáo”   là  nói  theo  mặt  nhân,  “hóa”  là  nói  theo  mặt  quả.  Sau  khi  tiếp 

nhận sự chỉ dạy của Phật, ắt khí chất có biến hóa, trước kia là ngu si, nay 

thì thông minh, trước kia cảm thấy khổ não, nay cảm thấy sung sướng. 

Tông chỉ giáo dục của Phật đối với hết thảy chúng sanh đều giống hệt 

nhau,  đều  nhằm  dạy  cho  chúng  sanh  viên  mãn  thành  Phật.  Điều  này 

được gọi là  “quy nguyên vô nhị”   (trở về nguồn thì không hai):  Phương 

pháp tuy nhiều, nhưng mục tiêu chỉ có một. 

11 Sanh tướng vô minh (Mulavidya) còn gọi là Vô Thỉ Vô Minh, Căn Bản Vô Minh 

hoặc Nguyên Phẩm Vô Minh là căn bản của hết thảy phiền não. Từ trong biển Chân 

Như, chợt khởi một niệm vô minh, tạo thành các căn bản phiền não, lầm lạc ngăn 

cách lý tánh. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 18

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Tại  Trung  Quốc,  từ  thời  Tùy  -  Đường  trở  đi,  Phật  giáo  được  chia 

thành mười tông phái Đại Thừa và Tiểu Thừa12, cách nay đã một ngàn 

năm  trăm  năm.  Người  đời  sau  thường  mang  tư  tưởng  môn  đình,  cho 

pháp môn của mình tu là đúng, những pháp khác đều trật, nhưng Phật 

nói  “quy nguyên vô nhị, phương tiện đa môn” . Xin đừng khen mình, chê 

người. Lúc Phật tại thế, có người đến thưa hỏi, nhất định Phật sẽ chỉ dạy 

một phương pháp chính xác khiến cho người ấy đạt được thành tựu viên 

mãn. Hiện thời, Phật đã khuất bóng, chỉ có thể nương theo kinh Phật để 

tu học. Kinh điển giống như bác sĩ tùy theo từng bệnh nhân mà kê toa. 

Nếu toa thuốc không hợp căn bệnh, e rằng sẽ phát sanh hậu quả nghiêm 

trọng. Ngẫu Ích đại sư cho biết [sở dĩ] đức Phật giới thiệu A Di Đà Kinh 

là do đức Phật thấy cơ duyên của chúng sanh đã chín muồi, không ai hỏi 

mà tự nói, chẳng phải nhằm chuyên nói với một loại người nào đó, mà 

nhằm nói với hết thảy chúng sanh thuở ấy và mai sau. Từ xưa đến nay, 

người tu Tịnh Độ đạt được thành tựu đông nhất. Tịnh Độ là thẳng chóng 

nhất, viên đốn nhất, có thể vượt cấp, không cần phải trải qua tiệm tu (tu 

dần dần theo thứ tự), có thể đốn siêu (nhanh chóng vượt lên), từ lớp Một 

của Tiểu Học vượt thẳng lên lớp Tiến Sĩ, vượt qua năm mươi mốt địa vị 

Bồ Tát, nhưng phương pháp lại cực đơn giản, khiến người ta chẳng dám 

tin tưởng, rất chẳng thể nghĩ bàn13. 

12 Mười tông phái là: Thành Thực Tông (Không Tông), Câu Xá Tông (Hữu Tông), 

Thiền Tông (Tâm Tông), Luật Tông (Nam Sơn Tông), Thiên Thai Tông (Pháp Hoa 

Tông), Hiền Thủ Tông (Hoa Nghiêm Tông), Từ Ân Tông (Pháp Tướng Tông, Duy 

Thức Tông), Tam  Luận Tông (Tánh Tông), Mật Tông (Chân Ngôn Tông) và Tịnh 

Độ Tông (Liên Tông). 

13 [Chú thích của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: Pháp sư nói  “pháp môn Niệm Phật có thể 

 vượt cấp”,  [nghĩa là] có thể vượt thoát, chẳng cần phải tiệm tu, Ngài nói chẳng sai 

chút  nào!  Trong  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  đã  chép  rõ  “mười  niệm  thành  tựu”.  Nhưng 

những đồng tu sơ cơ chớ nên hiểu lầm, học Phật không có chuyện mánh lới, nghĩa là: 

Đốn siêu cũng do tiệm tu mà có. Huệ Năng Lục Tổ Đại Sư là người bán củi, không 

biết chữ, vừa nghe  “hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm”  liền đại ngộ, lại còn 

nói mấy câu khai ngộ. Ngũ Tổ bèn truyền y bát. Lục Tổ đã tu bao nhiêu kiếp, ai biết 

được? Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi ba vị thiện tri thức, chứng nhập pháp 

giới, nhưng phải hiểu rõ: Khi Thiện Tài sanh ra, các thứ trân bảo tự nhiên trồi lên. Vì 

thế, thầy bói đề nghị đặt tên cho đứa trẻ là Thiện Tài. Ai biết Thiện Tài đã tu bao 

nhiêu kiếp? Một kẻ hạ ngu vừa nghe pháp môn Niệm Phật liền sanh lòng tin, hành 

theo, người ấy chẳng phải là đã gieo thiện căn nơi một, hai, ba, bốn, năm đức Phật, 

mà là đã gieo thiện căn nơi vô lượng trăm ngàn vạn đức Phật. Người ấy là kẻ có lai 

lịch. Chúng ta cũng đừng coi rẻ chính mình, chúng ta cũng tu bao nhiêu kiếp, nên 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 19

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Luân  hồi  trong  lục  đạo  là  do  chính  mình  tạo,  do  mê  hoặc  mà  tạo 

nghiệp.  Tạo  nghiệp  ắt  phải  hứng  chịu  quả  báo,  quả  báo  thiện  hay  ác 

chẳng sai sót một mảy. Nếu muốn vượt thoát lục đạo thì đừng tạo nghiệp 

nữa! Chẳng tạo nghiệp rất khó! Chẳng mê hoặc càng khó hơn. Thế nào 

gọi là nghiệp? Nghiệp là cái quả của sự tạo tác. Sự có thiện và ác, nên 

nghiệp cũng có thiện và ác. Nghiệp chia thành ba loại: Thân, miệng, ý. 

Thân thể tạo tác, miệng thốt ra lời lẽ, tâm khởi lên ý niệm, những tạo tác 

từ nơi thân và miệng là do ý điều khiển. Muốn vượt thoát luân hồi thì 

phải đoạn Hoặc trước. Nghiệp nhân trong tam giới lục đạo chính là Kiến 

Hoặc và Tư Hoặc14, hoàn toàn đoạn được chúng thì mới có thể thoát khỏi  

hiện  tại  mới  chịu  đến  nghe  kinh,  tiếp  nhận  pháp  môn  Niệm  Phật.  Đời  này  đã  gặp 

được cơ hội hy hữu khó gặp gỡ này, ngàn vạn phần chớ để luống qua! 

14 [Chú thích của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: Kiến Hoặc và Tư Hoặc là tên gọi chung của 

các phiền não trong tam giới. Chúng được liệt kê thành biểu đồ như sau:  

Tư  Hoặc  (tác  dụng  tâm  Tham 

Phiền Não Chướng (ác 

lý  theo  phương  diện  Sân

kiến câu sanh khởi do 

cuộc sống) 

Si

mê nơi mặt Sự) 

Kiến 

Mạn 

Hoặc  

Nghi

& 

Kiến  Hoặc  (tác  dụng  Thân  Kiến  (Ngã  Sở  Tri  Chướng  (ác 

Tư 

tâm lý theo phương diện  Kiến) 

kiến phân biệt khởi do 

Hoặc 

tri thức) 

Biên Kiến 

mê nơi mặt Lý) 

Tà Kiến 

Kiến Thủ Kiến 

Giới  Cấm  Thủ 

Kiến 

Trên đây, Kiến Hoặc và Tư Hoặc, mỗi loại gồm năm thứ. Các đồng tu sơ cơ đọc đến 

những danh từ này sẽ hiểu ngay được nghĩa, chỉ có hai thứ cuối là cần phải giảng rõ:  

1. Kiến Thủ Kiến chính là kiến giải chủ quan, Thủ (取) có nghĩa là chấp trước. Chấp 

chặt quan niệm chủ quan của chính mình là chính xác. Như ngoại đạo coi sanh lên 

cõi trời là sẽ sống nơi đó vĩnh viễn. Đấy gọi là  “phi quả kế quả”  (chẳng phải là quả, 

mà chấp là quả). 

2. Giới Cấm Thủ Kiến: Giới là tánh giới, như giết, trộm, dâm, dối. Cấm là ngăn cấm, 

như uống rượu, ăn thịt. Giữ gìn giới cấm là thiện pháp, nhưng sẽ mắc lỗi nếu chấp 

vào một thành kiến thiên lệch, tức là dùng quan niệm sai lầm để giữ giới cấm, nhọc 

nhằn nhưng chẳng ích gì. Như ngoại đạo đắc Thiên Nhãn Thông, thấy trâu được sanh 

lên trời, liền cho rằng học theo nếp sống của trâu sẽ có thể sanh lên trời. Do vậy, họ 

bắt chước trâu ăn cỏ, chỉ khiến cho chính mình chịu khổ sở mà chẳng đạt được kết 

quả. Đấy gọi là  “phi nhân kế nhân”  (chẳng phải là nhân mà chấp đó là nhân). 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 20

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tam giới. Chẳng thể làm được điều này ngay trong một đời! Nếu muốn 

hưởng  phước  báo  trong  cõi  người,  cõi  trời  thì  sẽ  dễ  hơn,  các  vị  thánh 

hiền thế gian và những nhà tôn giáo đều có thể giúp con người thực hiện 

được điều đó, chứ vượt thoát luân hồi thì người thế gian không có cách 

nào thực hiện được. Vì thế, đức Phật mới xuất hiện trong cõi đời nhằm 

tạo duyên cho chúng sanh gặp gỡ hòng đắc độ. 



Pháp môn Niệm Phật là đới nghiệp vãng sanh, đới nghiệp thì có hy 

vọng [thành tựu], chứ không đới nghiệp sẽ khó khăn đấy! Những pháp 

môn  khác  chưa  hề  có  thuyết  đới  nghiệp.  Trước  đây,  đã  có  người  nói: 

“Thuyết đới nghiệp vãng sanh trong Tịnh Tông chẳng tìm được căn cứ 

nào  trong  kinh  điển!”  Năm  1984,  cư  sĩ  Trầm  Gia  Trinh  thỉnh  tôi  đến 

Nữu Ước (New York) giảng kinh. Lúc đổi máy bay ở Los Angeles, lão 

cư sĩ Châu Tuyên Đức ra phi trường đón tôi, vừa gặp mặt, cụ liền nói: 

“Thưa  pháp  sư!  Không  xong  rồi!  Có  người  nói  trong  pháp  môn  Niệm 

Phật  nếu  đới  nghiệp  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh,  tôi  niệm  Phật  mấy  chục 

năm chẳng phải là uổng phí hay sao?” Thái độ của cụ hết sức nghiêm 

trọng. Tôi bảo: “Đới nghiệp chẳng thể vãng sanh thì không cần phải sanh 

về đó nữa! Nếu đới nghiệp chẳng thể vãng sanh thì Tây Phương Cực Lạc 

thế giới chỉ trơ trọi một mình A Di Đà Phật, chúng ta đến đó để làm gì? 

Văn Thù, Phổ Hiền, Đại Thế Chí, Quán Âm... các vị Đẳng Giác Bồ Tát 

vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, đều là đới nghiệp. Nếu 

chẳng đới nghiệp thì tại sao còn chia thành ba bậc chín phẩm vãng sanh 

vậy?” Cụ Châu nghe lời ấy rồi mới yên lòng. 



Ba kinh Tịnh Độ được cổ đức gọi là Vãng Sanh Kinh. Sau này, các 

vị tổ sư lại đem phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm và 

chương  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  của  kinh  Lăng 

Nghiêm  ghép  vào  sau  ba  kinh  [A  Di  Đà,  Vô  Lượng  Thọ  và  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật] thành ra Tịnh Độ Ngũ Kinh. Trong Tịnh Độ Ngũ Kinh, 

nói tới pháp môn Niệm Phật thì chia thành bốn loại:  



1. Thật Tướng Niệm Phật. 



2. Quán Tưởng Niệm Phật. 



3. Quán Tượng Niệm Phật. 



4. Trì Danh Niệm Phật. 



Đức Phật hết sức coi trọng Trì Danh Niệm Phật. Trong Đại Bổn Vô 

Lượng Thọ Kinh và Tiểu Bổn A Di Đà Kinh, đức Phật đều dạy chúng ta 

chuyên trì danh hiệu A Di Đà Phật. Không riêng mình Bổn Sư Thích Ca 

Mâu Ni Phật là như thế mà hết thảy chư Phật đều đồng thanh tán thán. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 21

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Niệm Phật rốt cuộc có chỗ nào hay? Những người chẳng khế nhập sâu 

xa cảnh giới này, sẽ thật khó thể nói ra. Trong trước tác của cổ đức như 

các vị Thiện Đạo, Vĩnh Minh, Liên Trì, Ngẫu Ích, quả thật đã giảng rõ 

điều này tường tận, thấu triệt. Đáng tiếc là chúng ta nghiệp chướng sâu 

nặng,  đọc  những  sách  ấy  xong  vẫn  cứ  y  như  cũ,  chẳng  thể  sanh  tâm 

thanh tịnh, vẫn cần phải được thiện tri thức chỉ dạy, giải thích, rồi chính 

mình phải nỗ lực tu hành thì mới đạt được lợi ích. Nếu không, chẳng qua 

là gieo được một tí thiện căn trong tám thức điền mà thôi! 



Trong bốn thứ pháp môn Niệm Phật, chuyên trì danh hiệu đơn giản, 

dễ hành nhất. Chuyên (專) là chuyên nhất, chuyên tâm, Trì (持) là giữ gìn, 

chẳng  để  nó  mất  đi.  Danh  hiệu  chính  là  sáu  chữ   “Nam-mô  A  Di  Đà 

 Phật” . Chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối, từ đầu năm đến cuối năm, 

chớ nên lìa khỏi câu Phật hiệu này. Phương pháp là niệm sáu chữ hay 

bốn  chữ,  niệm  lớn  tiếng  hay  nhỏ  tiếng,  không  cách  nào  chẳng  được. 

Không niệm ra tiếng mà niệm thầm thì cũng được luôn! Cốt sao không 

gián đoạn, không xen tạp, không hoài nghi. Thời gian bao lâu mới thấy 

được hiệu quả? Tôi thưa cùng quý vị: Từ ba tháng đến sáu tháng sẽ thấy 

công hiệu, có thể tiêu trừ được một phần nghiệp chướng, cảm thấy đầu 

óc  sáng  suốt,  thông  minh  hơn  trước.  Phiền  não,  ưu  lự,  vọng  tưởng, 

vướng mắc đều bớt, tâm địa thanh tịnh. Hiểu lý luận hay không chẳng 

quan trọng, chỉ cần theo đúng pháp tu hành, chắc chắn sẽ thấy hiệu quả. 



Cần phải có lòng tin vào giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. Phật nói 

câu nào cũng đều chân thật, chỉ cần chân thành, tin tưởng khẩn thiết, thật 

sự phát nguyện, sẽ lập tức được bổn nguyện, oai thần của A Di Đà Phật 

ngấm  ngầm  gia  trì.  Dùng  nguyên  tắc  ấy  niệm  Phật  thì  khi  công  phu 

thành thục, nhất định sẽ có cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. Phước báo lớn 

nhất của con người trong thế gian chẳng phải là giàu có, trường thọ, mà 

phước báo chân chánh chính là khi lâm chung chẳng sanh bệnh, đầu óc 

tỉnh táo, biết sẽ đi về đâu, đấy là phước khí thật sự. Trong những năm 

qua, tại Đài Loan, người ngồi mất hay đứng qua đời khoảng hai, ba chục 

người,  còn  lâm  chung  hiện  tướng  lành  thì  khoảng  năm  trăm  người  trở 

xuống. Tại Nam Dương, Tân Gia Ba, Mã Lai cũng có năm sáu vị. Cam 

lão thái thái có một người thân thích di dân sang Mỹ, tuổi đã cao, sống 

chung với con cái, ở nhà chăm sóc trẻ nhỏ và cơm nước. Có một hôm, 

sáng sớm cụ không thức dậy nấu bữa sáng, người nhà vào phòng cụ xem 

thì cụ ngồi xếp bằng trên giường vãng sanh rồi. Kỳ lạ nhất là cụ đã may 

sẵn đồ tang cho cả nhà lớn bé,  sắp đặt hậu sự nghiêm chỉnh,   đủ thấy cụ  

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 22

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

biết trước lúc mất. Chính mắt Cam lão thái thái thấy chuyện này. 



Đời người trong cõi thế là một giấc mộng xuân, thời thời khắc khắc 

đều là trong mộng. Người thật sự giác ngộ mới chịu buông xuống. Thế 

gian không có một pháp nào để được cả! Nếu thân có thể đạt được thì lẽ 

ra  chẳng  có  suy,  lão,  bệnh,  tử.  Con  người  gặp  gỡ  nhau  do  duyên,  có 

duyên  tụ  hội  chớ  mừng,  khi  duyên  tan  diệt,  chớ  buồn  bã!  Đấy  là  hiện 

tượng bình thường! 



Thiền Tông tiếp dẫn người thượng thượng căn, chứ trung căn và hạ 

căn chẳng có phần; ngay cả với người có căn tánh Đại Thừa, Thiền Tông 

vẫn còn cao lắm. Đối tượng của [các tông phái thuộc] Giáo Hạ, như Hoa 

Nghiêm, Thiên Thai, Pháp Tướng, Tam Luận, là kẻ căn tánh bậc thượng 

hay bậc trung. Đại khái, người thượng căn lợi trí tu học thì mới có thành 

tựu. Trung căn sẽ khác hẳn, còn hạ căn thì chẳng có phần. Chỉ có pháp 

môn này, ba căn thượng, trung, hạ, ông già bà cả không biết chữ cũng 

đều  có  thể  tu  được,  cũng  đều  có  thể  chứng  được.  Trong  Vãng  Sanh 

Truyện có chép ông Vương Đả Thiết ở Hành Châu15 là thợ rèn, một nhà 

bốn miệng ăn, cuộc sống rất khổ. Có một vị xuất gia đi qua cửa nhà ông 

ta. Vương Đả Thiết liền mời sư vào nhà tiếp nhận cúng dường và thưa 

hỏi  phương  pháp  “lìa  khổ,  được  vui”.  Pháp  sư  dạy  ông  ta  niệm  Phật. 

Ông ta y giáo phụng hành, cứ rèn sắt một búa liền niệm Phật một tiếng. 

Suốt ba năm như thế, một hôm, ông ta đọc kệ:  

 Đinh đinh, đang đang, 

  

 Cửu luyện thành cang, 

  

 Thái bình tương cận, 

  

 Ngã vãng Tây Phương. 

(Beng beng, bang bang, 



Luyện mãi thành gang, 



Thái bình sắp tới, 



Ta về Tây Phương). 



Nói xong, đập xuống một búa, đứng sững qua đời. Năm Dân Quốc 

năm  mươi  bảy  (1968),  tại  làng  Tướng  Quân  ở  Đài  Nam  có  một  bà  cụ 

đứng sững qua đời. Năm ngoái, khi tôi giảng kinh ở Cao Hùng có nhắc 

tới chuyện này, có mấy vị cùng nói họ thật sự biết chuyện này. Chuyện 

vãng sanh của lão cư sĩ Lý Tế Hoa thuộc Đài Bắc Liên Hữu Niệm Phật 

Đoàn càng chẳng thể nghĩ bàn. Cụ giảng khai thị tại Niệm Phật Đoàn, 

15 Hành Châu thuộc tỉnh Hồ Nam, khác với Hàng Châu ở Giang Tô. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 23

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

giảng trong một tiếng rưỡi, buốt lòng rát miệng khuyên mọi người niệm 

Phật.  Giảng  xong,  cụ  nói:  “Tôi  sắp  trở  về  nhà”.  Cụ  bước  xuống  bục 

giảng, ngồi trên ghế mây nơi phòng khách vãng sanh. Hai tháng trước đó, 

cụ đã có dự cảm, hễ lúc nào rảnh rỗi bèn đến thăm bạn bè, tựa hồ có ý 

giã biệt. Có một lần, cụ cùng vợ ngồi xe ba bánh đi dự pháp hội, cụ bảo 

vợ: “Nếu tôi vãng sanh, bà có cảm thấy trống vắng hay không?” Bà vợ 

bảo:  “Nếu  ông  vãng  sanh  là  chuyện  quá  tốt  đẹp,  tôi  chẳng  cảm  thấy 

trống vắng đâu!” Điều này chứng tỏ cụ biết trước lúc mất. 



Niệm  Phật  chia  thành  Lý  niệm  và  Sự  niệm.  Lý  niệm  là  đạo  lý, 

phương  pháp,  cảnh  giới  đều  hiểu  rõ  ràng,  đương  nhiên  sẽ  chuyên  tâm 

niệm. Sự niệm là chưa hiểu rõ lý luận, nhưng chuyên tâm niệm Phật. Sự 

niệm mà niệm đến mức tâm địa thanh tịnh, trí huệ tự khai thì cũng có thể 

đạt đến Lý niệm. 



Từ xưa đến nay, hoằng dương Phật pháp thì kinh điển phổ biến nhất 

chính là Phật Thuyết A Di Đà Kinh. Do vậy, kinh này được chú giải với 

số lượng rất nhiều. Trong số ấy, có giá trị nhất chính là bộ Di Đà Kinh 

Sớ Sao của Liên Trì đại sư. Ngài Ngẫu Ích tôn xưng ngài Liên Trì là Vân 

Thê Hòa Thượng. Trong thời ngài Ngẫu Ích, ngài Liên Trì đã viên tịch, 

nhưng trước tác của Ngài vẫn còn đó. Ngài Ngẫu Ích coi ngài Liên Trì 

như thầy, học tập theo giáo huấn của ngài Liên Trì, tức là như ta thường 

gọi là  “tư thục đệ tử”16, giống như Mạnh Tử bên Nho Gia [là “tư thục đệ 

tử” của Khổng Tử]. Ngài Liên Trì là tổ sư đời thứ tám của Tịnh Độ Tông, 

ngài Ngẫu Ích là tổ sư đời thứ chín. Ngài Liên Trì viết bộ Sớ Sao để chú 

giải kinh Di Đà. Trước hết, viết lời Sớ, Sớ nhằm giải thích kinh. Sau đấy, 

cảm  thấy  [lời  Sớ]  quá  sâu,  sợ  người  đời  sau  đọc  không  hiểu;  do  vậy, 

Ngài lại viết lời Sao, Sao nhằm giải thích Sớ. Tại Đài Loan, bộ Sớ Sao 

này được lưu hành rất rộng. Hiện thời, chúng tôi in chung Sớ Sao và bộ 

Di Đà Sớ Sao Diễn Nghĩa do pháp sư Cổ Đức biên soạn thành một bản. 

Diễn Nghĩa nhằm chú giải Sớ Sao. Pháp sư Cổ Đức vừa là đồ đệ vừa là 

thị giả của ngài Liên Trì. Trước tác của ngài Liên Trì được lưu truyền 

trong đời sau là nhờ công sức của pháp sư Cổ Đức. Ở Đài Bắc, tôi đã 

từng giảng bộ Diễn Nghĩa một lần, thâu âm thành ba trăm ba mươi lăm  

cuốn băng cassette. Tác phẩm này nội dung phong phú, được [ngài Ngẫu 

Ích]  xưng  tụng  là   “bác  đại  tinh  thâm”   (rộng  lớn,  tinh  vi,  sâu  xa)  thật 

xứng đáng! 

16 Tư thục đệ tử: Thờ một vị đã khuất làm thầy, kế thừa chí hướng và học thuyết của 

vị ấy thì gọi là Tư Thục Đệ Tử. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 24

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Ngài U Khê là pháp sư Truyền Đăng ở chùa Cao Mân tại U Khê, núi 

Thiên Thai. Ngài Ngẫu Ích dùng tên đất để gọi vị này nhằm biểu lộ lòng 

tôn kính. Vị này cũng là huynh đệ của sư phụ ngài Ngẫu Ích17 nên ngài

Ngẫu  Ích  gọi  ngài  U  Khê  là   “sư  bá” .  Ngài  U  Khê  tuổi  già  chuyên  tu 

Tịnh Độ, mỗi lần giảng kinh Di Đà đều cảm nhạc trời vang rền không 

trung, đại chúng đều nghe tiếng. Ngài soạn bộ Viên Trung Sao để chú 

giải kinh A Di Đà, dùng Tam Quán Chân - Giả - Trung của tông Thiên 

Thai  để  phô  bày  ý  nghĩa,  giữ  lấy  ý  nghĩa  Trung  Đạo  viên  dung.  Sao 

nhằm  giải  thích  lời  Sớ,  lời  Sớ  do  pháp  sư  Đại  Hựu18 viết  dưới  thời 

Nguyên,  có  tên  là  A  Di  Đà  Kinh  Lược  Giải.  Bộ  Viên  Trung  Sao  này 

không được lưu hành rộng rãi, ngài Ngẫu Ích bảo bộ sách ấy  “cao thâm, 

 hồng, bác, văn phú, nghĩa phồn, hoặc bất tiện sơ cơ” (cao, sâu, mênh

mông, bát ngát, văn nhiều, nghĩa lắm, có lẽ chẳng thuận tiện cho hàng sơ 

cơ). 



Nhằm  lợi  lạc  hàng  sơ  cơ,  ngài  Ngẫu  Ích  viết  bộ  Yếu  Giải  này,  có 

kiến giải độc đáo. Vì thế, nội dung cũng chẳng cần phải giống với hai vị 

Liên Trì đại sư và U Khê đại sư. Hai câu  “trắc khán thành phong, hoành 

 khán thành lãnh”  là mượn ý từ bài thơ do Tô Đông Pha sáng tác khi du 

ngoạn Lô Sơn, tỉnh Giang Tây. Bài thơ ấy như sau:  

 Hoành khán thành lãnh, trắc thành phong, 

  

 Viễn cận cao đê các bất đồng, 

17 Do hâm mộ ngài Hám Sơn, ngài Ngẫu Ích xin xuất gia với pháp sư Tuyết Lãnh (đệ 

tử của ngài Hám Sơn) vào năm Thiên Khải thứ 2 (1622) đời Minh. Ngoài tôn hiệu tổ 

thứ chín của Tịnh Độ Tông, ngài Ngẫu Ích còn được tôn xưng là một vị đại thành tựu 

cuối cùng của tông Thiên Thai. Ngài U Khê cùng thế hệ với ngài Tuyết Lãnh. Các vị 

Hám Sơn, U Khê và Ngẫu Ích được tôn là những bậc long tượng trùng hưng tông 

Thiên Thai. 

18 Đại Hựu (1334-1407) là cao tăng tông Thiên Thai đời Minh, quê ở Ngô Huyện, Cô 

Tô (Giang Tây), tự là Khải Tông, hiệu Cừ Am. Sư xuất gia năm 12 tuổi, thông thạo 

nội ngoại điển, học kinh Hoa Nghiêm với ngài Cổ Đình, rồi học Ma Ha Chỉ Quán 

với ngài Cửu Cao Thanh. Một hôm do đọc bộ Thiên Thai Tứ Giáo Nghi Tập Chú của 

ngài Mông Nhuận có chỗ ngộ, dần dần quán thông giáo nghĩa Thiên Thai. Do vậy, 

Sư tôn ngài Mông Nhuận làm viễn tổ, thề xiển dương giáo nghĩa Thiên Thai. Tuổi 

già, Sư  chuyên tu Niệm Phật tam-muội, được nhà Minh phong  chức  Tăng  Lục Ty 

Hữu Thiện Thế vào năm Hồng Vũ 26 (1393), giữ nhiệm vụ khảo thí Tăng đồ. Năm 

Vĩnh  Lạc  thứ  3  (1405),  Sư  vâng  chiếu  vào  kinh  giảo  duyệt  kinh  Phật.  Sư  để  lại 

những tác phẩm Tịnh Độ Chỉ Quy, A Di Đà Kinh Lược Giải, Kim Cang Kinh Lược 

Giải v.v... Do Ngài sống vào cuối đời Nguyên, tịch đầu đời Minh nên bộ A Di Đà 

Kinh Lược Giải được biên soạn vào đời Nguyên. 

 Giảng Giải Lời Tựa Soạn Sách Di Đà Yếu Giải

 25

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

  

 Bất thức Lô Sơn chân diện mục, 

  

 Chỉ duyên thân tại thử sơn trung. 



(Tạm dịch:  



Nhìn dọc thành đỉnh, ngang thành rặng, 



Cao, thấp, gần, xa vốn khác nhau, 



Chẳng biết Lô Sơn chân diện mục, 



Cốt sao thân ở tại non này). 



[Mượn hai câu thơ này] với ngụ ý: Ngài đã từng thấy chân diện mục 

(diện mạo thật sự) của Lô Sơn, đã từng đích thân chứng được cảnh giới 

Tây Phương Tịnh Độ. 



Theo phương cách giảng kinh trong tông Thiên Thai, trước khi giảng 

kinh sẽ giảng huyền nghĩa.  “Huyền nghĩa”  chính là trong một thời gian 

rất ngắn có thể giới thiệu một cách tổng hợp những ý nghĩa chánh yếu 

trong  một  bộ  kinh,  khiến  cho  thính  chúng  trước  hết  có  được  một  khái 

niệm, rồi sau đó tiếp tục nghe kinh văn sẽ dễ thấu hiểu. Tông Thiên Thai 

dùng năm đoạn để giảng rõ cương yếu của kinh, gọi là  “ngũ trùng huyền 

 nghĩa” :



1. Giải thích tựa đề bản kinh (Thích Danh). 



2. Biện Thể (biện định Thể), tức là chỉ rõ chỗ căn cứ để lý luận của 

kinh này, vì nếu chẳng hiểu rõ ý nghĩa, sẽ khó thể tạo dựng tín tâm. 



3. Minh Tông, tức là nói rõ tông chỉ, cương lãnh và phương pháp tu 

học trong kinh này. 



4. Luận Dụng (luận định về Dụng), tức Kinh có tác dụng ở chỗ nào? 

Tông là tu nhân, còn Dụng là kết quả. 



5. Phán giáo: Tổ sư, đại đức chỉnh lý, phân loại kinh Phật, dựa theo 

thứ tự sâu hay cạn, khế hợp căn cơ các loại [để phán định một bộ kinh 

thuộc về giáo pháp nào]. 

III. Giải thích huyền nghĩa của kinh  

3.1. Thích danh

 (Giải)  Đệ  nhất,  thích  danh.  Thử  kinh  dĩ  năng  thuyết,  sở  thuyết 

 nhân vi danh. Phật giả, thử độ năng thuyết chi giáo chủ, tức Thích Ca 

 Mâu Ni. Thừa đại bi nguyện lực, sanh ngũ trược ác thế, dĩ tiên giác 

 giác  hậu  giác.  Vô  pháp  bất  tri,  vô  pháp  bất  kiến  giả  dã.  Thuyết  giả, 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 26

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 duyệt sở hoài dã. Phật dĩ độ sanh vi hoài, chúng sanh thành Phật cơ 

 thục, vị thuyết nan tín pháp, linh cứu cánh thoát, cố duyệt dã. A Di Đà, 

 sở thuyết bỉ độ chi đạo sư. Dĩ tứ thập bát nguyện, tiếp tín nguyện niệm 

 Phật  chúng sanh, sanh  Cực  Lạc  thế giới,  vĩnh  giai  bất  thoái giả  dã. 

 Phạn ngữ A Di Đà, thử vân Vô Lượng Thọ, diệc vân Vô Lượng Quang. 

 Yếu chi, công đức, trí huệ, thần thông, đạo lực, y chánh, trang nghiêm, 

 thuyết  pháp,  hóa  độ,  nhất  nhất  vô  lượng  dã.  Nhất  thiết  kim  khẩu, 

 thông danh vi Kinh. Đối thượng ngũ tự, thị thông biệt hiệp vi đề dã. 

 Giáo,  Hạnh,  Lý  tam,  các  luận  thông  biệt.  Quảng  như  Thai  tạng  sở 


minh. 

(解) 第一。釋名。此經以能說所說人為名。佛者。此

土能說之教主。即釋迦牟尼。乘大悲願力。生五濁惡世。

以先覺覺後覺。無法不知。無法不見者也。說者。悅所懷

也。佛以度生為懷。眾生成佛機熟。為說難信法。令究竟

脫。故悅也。阿彌陀。所說彼土之導師。以四十八願。接

信願念佛眾生。生極樂世界。永階不退者也。梵語阿彌

陀。此云無量壽。亦云無量光。要之。功德。智慧。神

通。道力。依正。莊嚴。說法。化度。一一無量也。一切

金口。通名為經。對上五字。是通別合為題也。教行理

三。各論通別。廣如台藏所明。  

 (Giải19: Thứ nhất là giải thích tên kinh. Kinh này dùng người nói và 

 người được nói để đặt tên. Phật là đức giáo chủ nói kinh trong cõi này, 

 tức Thích Ca Mâu Ni Phật. Do đại bi nguyện lực, sanh trong đời ác ngũ 

 trược, dùng tiên giác để giác ngộ kẻ hậu giác, không pháp nào chẳng 

 biết, không pháp nào chẳng thấy. Thuyết là thỏa lòng mong mỏi20. Phật 

 mang  chí  nguyện độ  sanh,  căn  cơ thành Phật  của  chúng sanh  đã  chín 

 muồi, bèn giảng cho họ biết pháp khó tin, khiến họ được giải thoát rốt 

 ráo,  cho  nên  Phật  vui  sướng.  A  Di  Đà,  là  đấng  đạo  sư  của  cõi  đang 

 được nói đến. Ngài dùng bốn mươi tám nguyện tiếp độ chúng sanh tín 

19 Nhằm phân biệt lời giải thích của Tổ với chánh kinh, trước những lời chú giải của 

Tổ, cụ Lưu Thừa Phù đề chữ Giải, còn trước phần chánh kinh thì ghi chữ Kinh. 

20 Thời cổ, chữ Thuyết (說: nói) và Duyệt (悅: vui vẻ) được dùng lẫn cho nhau. Đại 

sư dùng ngay ý này để giải thích tuyệt khéo: Thuyết là nói ra để thỏa mãn bổn hoài 

độ sanh của chính mình. Do thấy chúng sanh căn cơ chín muồi, có thể tiếp nhận pháp 

vô thượng này nên vui sướng nói ra. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 27

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nguyện niệm Phật sanh về thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn đạt đến địa vị Bất 

 Thoái. Tiếng Phạn là A Di Đà, cõi này dịch là Vô Lượng Thọ, còn dịch 

 là Vô Lượng Quang. Nói tới những điểm trọng yếu thì công đức, trí huệ, 

 thần  thông  đạo  lực,  sự  trang  nghiêm  nơi  y  báo  và  chánh  báo,  thuyết 

 pháp,  hóa  độ,  mỗi  mỗi  đều  vô  lượng.  Hết  thảy  những  gì  do  kim  khẩu 

 [của đức Phật] nói ra đều gọi chung là Kinh. Chữ Kinh đem phối hợp 

 với năm chữ trước (tức Phật Thuyết A Di Đà) là đem ghép cả Thông lẫn 

 Biệt21 thành tựa đề kinh. Ba món Giáo, Hạnh, Lý mỗi thứ đều luận định 

 Thông và Biệt, giảng giải chi tiết thì như trong kinh sách của tông Thiên 

 Thai đã giảng). 



Thích Ca Mâu Ni Phật nương theo đại bi nguyện lực, sanh trong đời 

ác năm trược, rộng độ hữu tình. Vì sao con người phải sanh vào thế gian? 

Lúc tôi mười ba, mười bốn tuổi thường nghĩ đến vấn đề này, có lúc nghĩ 

cả mấy tháng, nhưng chẳng tìm được câu trả lời. Phật dạy:  “Nhân sanh

 vi thù nghiệp nhi lai”  (Đời người là do đền trả cái nghiệp mà sanh ra). 

Trong quá khứ làm lành thì đời này hưởng phước. Nếu không, chuyện gì 

cũng trái ý, nhân quả báo ứng chính là chân tướng sự thật. Nếu hiểu rõ 

sự thật này thì sẽ tâm an lý đắc, chẳng còn oán trời trách người, tâm liền 

an  ổn.  Tâm  an,  ắt  định,  Định  sanh  ra  Huệ;  từ  đấy,  bỏ  ác,  hướng  lành, 

thay đổi tương lai. Tiên sinh Viên Liễu Phàm viết Liễu Phàm Tứ Huấn 

nhằm xiển minh [phương pháp] “sửa đổi vận mạng” hết sức tường tận. 

Ông ta cả đời sửa lỗi, đổi mới, đoạn ác, tu thiện. Ông ta đã thay đổi vận 

mạng của đời mình khác với lời dự đoán của Khổng lão tiên sinh từ Vân 

Nam  tới,  [cụ  Khổng]  là  một  người  đắc  chánh  truyền  phép  bói  Hoàng 

Cực Số22 của Thiệu Tử (Thiệu Khang Tiết). Trong nhà Phật,  “hữu cầu 

 tất  ứng” .    “Cầu”   là  mong  cầu  đúng  lý,  đúng  pháp  thì  đều  có  thể  cầu 

được. Nếu cầu chẳng được thì là do [chính bản thân ta] có chướng ngại. 

Điều mong cầu trong sách Di Đà Yếu Giải này chính là cầu thành Phật. 

Ai cầu thành Phật thì cũng đều có thể đạt được, chứ tiếng tăm, lợi dưỡng, 

công danh, phú quý trong thế gian thì có khác gì lông gà, vỏ tỏi? Cầu 

21 Thông thường, các vị cổ đức chú giải thường chia tên gọi của một bộ kinh ra làm 

hai phần: Thông Đề và Biệt Đề. Thông Đề là tên chung của các kinh (chỉ gồm một 

chữ Kinh), và Biệt Đề là tên riêng  của kinh đó. Chẳng hạn, Phật Thuyết A Di Đà 

Kinh thì Kinh là Thông Đề, còn Biệt Đề là Phật Thuyết A Di Đà. 

22 Hoàng  Cực  Số  là  một  phép  bói  toán  vận  mạng  dựa  theo  nguyên  tắc  và  lý  luận 

trong  bộ  Hoàng  Cực  Kinh  Thế  Thư  của  Thiệu  Ung  (Thiệu  Khang  Tiết).  Sách  này 

dựa trên lý luận của kinh Dịch để hình thành một hệ thống lý luận bói toán độc đáo. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 28

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đúng lý, đúng pháp thì sẽ có thể chuyển biến cái thân nghiệp báo thành 

cái thân nguyện lực. Trước kia, thân nghiệp báo trong mỗi niệm đều tính 

toán  vì  bản  thân,  từ  nay  trở  đi,  mỗi  niệm  đều  vì  hết  thảy  chúng  sanh, 

niệm niệm vì Phật pháp. Phật pháp là nền giáo dục viên mãn chí thiện 

trong thế gian. Nếu chúng sanh có cơ duyên tiếp nhận Phật pháp thì sẽ 

đều có thể chuyển biến nghiệp lực thành nguyện lực. 



Vào ba ngàn năm trước, khi đức Phật giảng kinh này, nếu chẳng phải 

là bậc đại trí huệ sẽ rất khó thể thấu hiểu được. Ngày nay, giảng bộ kinh 

này, đại đa số mọi người đều nhận thấy giống như vậy. Đức Phật nói cõi 

này  là  “ngũ  trược  ác  thế”,  hiện  thời  nhìn  lại,  chẳng  sai  chút  nào! 

 “Trược” (濁) là ô nhiễm. Hiện thời, tình hình ô nhiễm nghiêm trọng, các 

nước đều đề xướng bảo vệ môi trường. “Ác” là ác nghiệp, tâm con người 

chẳng  lành:  Thân  phạm  giết,  trộm,  dâm;  miệng  phạm  nói  dối,  nói  đôi 

chiều, ác khẩu, nói thêu dệt; ý phạm tham, sân, si. Xã hội hiện tại tràn 

ngập mười điều ác, đức Phật do đại từ đại bi nguyện lực mà sanh vào 

thời đại này, nhằm cứu vớt chúng ta thoát lìa biển khổ. 

Phật  là  tiên  giác  (người  đã  giác  ngộ  trước),  triệt  để  hiểu  rõ  chân 

tướng của nhân sinh và vũ trụ, không pháp nào chẳng biết, không pháp 

nào chẳng thấy, dùng tiên giác để giác ngộ hậu giác (kẻ sẽ giác ngộ sau 

này); Bồ Tát là hậu giác. Nếu ai có thể thật sự nương theo Phật pháp để 

tu hành thì là Bồ Tát, nhất là đối với pháp môn này. Trong tựa đề kinh 

Vô Lượng Thọ đã ghi  “Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ” , cho thấy 

pháp môn Niệm Phật là pháp môn tu hành của hàng Đại Thừa Bồ Tát. 

Phật  ôm  ấp  chí  nguyện  độ  sanh,  niệm  niệm  giúp  đỡ  chúng  sanh  mau 

chóng thành Phật hòng thỏa mãn tâm nguyện. Nếu nguyện lực của chúng 

ta và nguyện lực  của  Phật giống  nhau thì  sẽ có  thể  chuyển  nghiệp lực 

thành nguyện lực. Ý niệm vừa xoay chuyển thì trước kia là chúng sanh 

trong lục đạo, ngay lập tức liền biến thành Pháp Thân đại sĩ. Chúng ta 

học Phật cũng phải giữ tấm lòng vì chúng sanh, đề cao, giới thiệu nền 

giáo  dục  viên  mãn  này  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Có  như  vậy  thì  mới 

đồng nguyện, đồng đức, đồng tâm với chư Phật. 

Cơ  duyên  của  chúng  sanh  chín  muồi,  nên  đức  Phật  giới  thiệu  với 

chúng  sanh  pháp  môn  này.  Trong  phần  Phát  Khởi  Tự  của  kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  vừa  mở  đầu,  vẻ  mặt  đức  Phật  rạng  rỡ,  tôn  giả  A  Nan  từ 

trước đến nay chưa hề trông thấy như thế, là vì cơ duyên thành Phật của 

chúng sanh đã đến rồi, Phật đặc biệt hoan hỷ. Nói  “cơ duyên chín muồi” 

nghĩa là họ vừa nghe liền hiểu ngay, vừa nghe liền tin ngay, vừa nghe 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 29

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

liền  khai  ngộ.  Người  này  trong  đời  này  sẽ  liền  có  thể  vĩnh  viễn  thoát 

khỏi luân hồi, đạt được giải thoát rốt ráo, cái thân trong hiện tại sẽ gọi là 

 “tối  hậu  thân”   (thân  sau  cùng).  Hễ  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế 

giới thì đều là đi ngay trong lúc sống, chứ không phải chết rồi mới đi về 

đó. Đây là pháp môn bất tử, còn gọi là  “pháp môn thành tựu ngay trong 

 khi còn sống” . Người công phu giỏi sẽ biết trước lúc mất, chính mình tự 

biết, vui vẻ ra đi. 

Trong lời khai thị cho Phật thất, pháp sư Đàm Hư có nói trong đời 

Ngài đích thân thấy hai mươi mấy người vãng sanh, còn nghe kể lại thì 

chẳng thể kể xiết. Người cơ duyên chín muồi là thiện căn đã tu trong quá 

khứ vô lượng kiếp [tới nay] chín muồi, hiện thời được mười phương hết 

thảy chư Phật Như Lai ngấm ngầm gia trì, khiến cho người ấy tiếp xúc 

pháp môn này liền có thể lập tức hiểu, tin, nguyện, hành. Chúng ta nhất 

định phải quý tiếc cơ hội được nghe pháp trong thời khắc này, hạ quyết 

tâm niệm Phật, chớ nên bỏ uổng cuộc đời này. 

Trong  kinh  A  Di  Đà,  đức  Phật  đã  dạy:   “Ngã  ư  ngũ  trược  ác  thế, 

 hành thử nan sự, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vị nhất thiết 

 thế gian thuyết thử nan tín chi pháp, thị vi thậm nan”  (Ta trong đời ác 

ngũ  trược,  làm  chuyện  khó  khăn  này,  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác, vì hết thảy thế gian nói pháp khó tin này, thật là rất khó). 

Phật Thích Ca chính là vị Phật do tu pháp môn Niệm Phật mà thành Phật, 

Ngẫu Ích đại sư nhắc nhở chúng ta điều này, chúng ta mới đột nhiên liễu 

giải. 

A Di Đà Phật là bậc đạo sư trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Tây 

Phương Cực Lạc thế giới được hết thảy chư Phật Như Lai trong mười 

phương thế giới ca ngợi. Chư Phật có cùng một đại nguyện, tức là “độ 

chúng sanh thành Phật đạo”. Phật Phật đạo đồng, đều nhận thấy chúng 

sanh  khó  độ,  đồng  thời  biết  Tây  Phương  A  Di  Đà  Phật  có  pháp  môn 

thuận tiện là Niệm Phật, thích hợp khắp ba căn, thâu tóm độn căn lẫn lợi 

căn. Do vậy, chư Phật đều đề cao, giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế 

giới của A Di Đà Phật với những chúng sanh đang được các Ngài hóa độ. 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng chẳng ra ngoài thông lệ ấy, nói ba kinh Tịnh 

Độ nhằm khuyên chúng ta sanh về Tây Phương. Đã thế, pháp môn sanh 

về Tây Phương lại cực đơn giản, chỉ cần tín nguyện niệm Phật là được, 

thật thà niệm  một câu A Di Đà Phật là được rồi. Khi lâm chung, Phật 

nhất định đến tiếp dẫn, đấy là bổn nguyện của Ngài. Trong hết thảy cõi 

nước, hết thảy các pháp môn đều là khi tiến, khi lùi, chỉ riêng pháp môn 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 30

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Niệm Phật là sau khi sanh về Tây Phương, chỉ có lên lớp, chứ không sụt 

xuống, bất quá là tiến nhanh hay chậm mà thôi! 

Có ba thứ Bất Thoái Chuyển:  

1. Vị Bất Thoái: Thánh nhân Tiểu Thừa chứng đến Sơ Quả, chẳng 

lui sụt trở lại địa vị phàm phu, nhưng thời gian vượt lên những địa vị cao 

hơn rất dài. 

2. Hạnh Bất Thoái: Bồ Tát đại từ đại bi giáo hóa chúng sanh, chẳng 

còn lui sụt xuống Tiểu Thừa. 

3. Niệm Bất Thoái: Niệm niệm hướng đến Vô Thượng Bồ Đề, chính 

là Pháp Thân đại sĩ, phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân. 

Niệm Phật sanh về Tây Phương liền chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, 

đúng là pháp khó tin! 

Phải hiểu rõ ràng hai chữ “công đức”. Công (功) là công phu tu hành, 

Đức (德) là quả báo. Cày bừa một phần thì thâu hoạch một phần, cày bừa 

là Công, thâu hoạch là Đức. Lợi ích chúng sanh là Công, trưởng dưỡng 

Bồ Đề là Đức. Chữ Đức có cùng ý nghĩa với chữ Đắc (得) trong “đắc 

thất” (得失: được, mất). Ví dụ như: Trì giới là Công, nhất định sanh ra 

Định, Định là Đức. Tu Định là Công, nhất định khai Huệ, khai trí huệ là 

Đức. Trí huệ đã mở mang sẽ phá vô minh, đoạn phiền não, thành tựu vô 

thượng Bồ Đề Niết Bàn. Công đức khác phước đức, phước đức chỉ có 

thể đạt được phước báo trong cõi trời, cõi người, chẳng thể vượt thoát 

luân hồi. Lương Vũ Đế là đệ tử kiền thành của nhà Phật, trong thời gian 

làm vua, ông ta đã dựng bốn trăm tám mươi tòa tự viện, độ mấy chục 

vạn người xuất gia. Đạt Ma Tổ Sư của Thiền Tông đến Trung Quốc gặp 

mặt  Lương  Vũ  Đế, vua  có  ý khoe  khoang,  nói:  “Trẫm  dựng chừng đó 

chùa miếu, độ bao nhiêu Tăng chúng, công đức có to lớn hay không?” 

Tổ Đạt Ma nói: “Trọn chẳng có công đức gì!” Kết quả, nói năng không 

hợp  ý,  Tổ  Đạt  Ma  lánh  xa,  sang  chùa  Thiếu  Lâm  nhìn  vách  suốt  chín 

năm. Nếu thuở ấy, Lương Vũ Đế hỏi Tổ Đạt Ma, “phước đức của trẫm 

lớn hay nhỏ”, Tổ Đạt Ma nhất định nói “phước đức vô lượng vô biên”. 

Trong  Đàn  Kinh,  Lục  Tổ  đại  sư  cũng  có  nói:   “Sanh  tử  đại  sự,  phước 

 chẳng thể cứu được” . Không có cách nào ban công đức cho người khác, 

còn phước đức có thể trao cho người khác. 

Thần thông là năng lực. Thông (通) là thông đạt, Thần (神) là thần kỳ  

chẳng thể lường. Chữ  “đạo lực”  chỉ công phu tu dưỡng, trong Phật pháp 

gọi nó là Giới - Định - Huệ. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh -  Thích Danh

 31

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “Y báo”  là sự thụ hưởng trong hoàn cảnh sống,  “chánh báo”  là thân

thể của chính mình.  “Trang nghiêm”  là chân, thiện, mỹ, huệ. Người giỏi 

thuyết pháp có phương pháp dạy học rất khéo léo, khiến cho người nghe 

vui vẻ tiếp nhận.  “Hóa độ”   là  giúp cho chúng sanh biến đổi khí  chất, 

hóa phàm thành thánh. Những thứ vừa nói trên đây đều là mục tiêu tối 

cao trong sự tu học Phật pháp. 

Phàm những pháp do chính miệng đức Phật nói ra đều được gọi là 

Kinh.  Thật  ra,  kinh  Phật  do  năm  loại  người  nói  ra23.  Những  điều  do 

người khác nói ra, nếu phù hợp khít khao với chân tướng sự thật, được 

Phật chấp nhận, thì cũng được coi là giống như Phật nói. Trong nhà Phật 

nói tới  “pháp ấn”  thì Ấn biểu thị cho sự tin tưởng. Công văn của quan 

phủ có đóng cái ấn to lên, sẽ được công nhận là có hiệu lực. Hết thảy 

pháp Đại Thừa dùng Thật Tướng làm Pháp Ấn. Chẳng phải do Phật nói, 

nhưng nội dung [những lời nói ấy] cũng là chân tướng sự thật thì cũng 

giống như do đức Phật nói. 

 “Giáo, Hạnh, Lý tam, các luận thông biệt, quảng như Thai Tạng sở 

 minh” : Đối với Giáo, Hạnh, Lý, Ngẫu Ích đại sư không giảng tường tận, 

là vì trong bộ Sớ Sao của ngài Liên Trì và bộ Viên Trung Sao của ngài U 

Khê đã giảng rất tường tận. Ngoài ra, những kinh sách của tông Thiên 

Thai cũng đều có thể dùng để tham khảo. Giáo là tài liệu dạy học, hết 

thảy kinh điển nhà Phật chính là sách giáo khoa. Nội dung kinh Phật ắt 

có đạo lý thích hợp cho từng tầng cấp, từng địa phương, thích hợp với 

nhu cầu của chúng sanh trong từng thời đại [đó gọi là Lý]. Ngoài Lý ra, 

ắt phải có phương pháp để nương theo Lý mà tu hành, nhằm chứng tỏ: 

Hễ nương theo đó để hành thì trong tương lai nhất định có thể đạt được, 

[đó gọi là Hạnh]. 

3.2. Biện Thể  

 (Giải)  Đệ  nhị,  biện  Thể.  Đại  Thừa  kinh  giai  dĩ  Thật  Tướng  vi 

 chánh thể. Ngô nhân hiện tiền nhất niệm tâm tánh, bất tại nội, bất tại 

23 Có hai cách giải thích câu này:  

1. Kinh Phật do đức Phật, đệ tử Phật, tiên nhân, chư thiên và hóa nhân (người được 

biến hóa) nói ra. Đây là quan điểm của ngài Tịnh Ảnh trong Vô  Lượng  Thọ Kinh 

Nghĩa Sớ. 

2. Năm loại người nói kinh là Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, chúng sanh, khí thế gian (vật 

chất như núi, sông, đại địa). Đây là quan điểm của Hoa Nghiêm Kinh Sớ. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 32

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 ngoại,  bất  tại  trung  gian,  phi  quá  khứ,  phi  hiện  tại,  phi  vị  lai,  phi 

 thanh, hoàng, xích, bạch, trường, đoản, phương, viên, phi hương, phi 

 vị, phi xúc, phi pháp, mịch chi liễu bất khả đắc, nhi bất khả ngôn kỳ 

 vô. Cụ tạo bách giới thiên như, nhi bất khả ngôn kỳ hữu. Ly nhất thiết 

 duyên lự, phân biệt, ngữ ngôn văn tự tướng, nhi duyên lự, phân biệt, 

 ngữ ngôn, văn tự, phi ly thử, biệt hữu tự tánh. Yếu chi, ly nhất thiết 

 tướng, tức nhất thiết pháp. Ly cố, vô tướng. Tức cố, vô bất tướng. Bất 

 đắc  dĩ,  cưỡng  danh  Thật  Tướng.  Thật  Tướng  chi  Thể,  phi  tịch,  phi 

 chiếu, nhi phục tịch, nhi hằng chiếu, chiếu nhi hằng tịch. Chiếu nhi 

 tịch, cưỡng danh Thường Tịch Quang độ. Tịch nhi chiếu, cưỡng danh 

 Thanh  Tịnh  Pháp  Thân.  Hựu,  chiếu  tịch,  cưỡng  danh  Pháp  Thân. 

 Tịch  chiếu,  cưỡng  danh  Báo  Thân.  Hựu,  tánh  đức  tịch  chiếu,  danh 

 Pháp Thân. Tu đức chiếu tịch, danh Báo Thân. Hựu tu đức chiếu tịch, 

 danh Thụ Dụng Thân. Tu đức tịch chiếu, danh Ứng Hóa Thân. Tịch 

 chiếu bất nhị, thân độ bất nhị. Tánh tu bất nhị, chân ứng bất nhị, vô 

 phi Thật Tướng. Thật Tướng vô nhị, diệc vô bất nhị. Thị cố, cử Thể 

 tác y, tác chánh, tác pháp, tác báo, tác tự, tác tha. Nãi chí năng thuyết, 

 sở thuyết, năng độ, sở độ, năng tín, sở tín, năng nguyện, sở nguyện, 

 năng  trì,  sở  trì,  năng  sanh,  sở  sanh,  năng  tán,  sở  tán,  vô  phi  Thật 

 Tướng chánh ấn chi sở ấn dã. 

(解) 第二。辨體。大乘經皆以實相為正體。吾人現前

一念心性。不在內。不在外。不在中間。非過去。非現

在。非未來。非青黃赤白。長短方圓。非香。非味。非

觸。非法。覓之了不可得。而不可言其無。具造百界千

如。而不可言其有。離一切緣慮分別。語言文字相。而緣

慮分別。語言文字。非離此別有自性。要之。離一切相。

即一切法。離故無相。即故無不相。不得已強名實相。實

相之體。非寂非照。而復寂而恆照。照而恆寂。照而寂。

強名常寂光土。寂而照。強名清淨法身。又。照寂強名法

身。寂照強名報身。又。性德寂照。名法身。修德照寂。

名報身。又。修德照寂。名受用身。修德寂照。名應化

身。寂照不二。身土不二。性修不二。真應不二。無非實

相。實相無二。亦無不二。是故舉體作依作正。作法作

報。作自作他。乃至能說所說。能度所度。能信所信。能

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 33

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

願所願。能持所持。能生所生。能讚所讚。無非實相正印

之所印也。

 (Giải: Thứ hai, biện định cái Thể. Các kinh Đại Thừa đều lấy Thật 

 Tướng làm Chánh Thể. Một niệm tâm tánh hiện tiền của chúng ta chẳng 

 ở trong, chẳng ở ngoài, chẳng ở khoảng giữa, chẳng phải là quá khứ, 

 chẳng  phải  là  hiện  tại,  chẳng  phải  là  tương  lai,  chẳng  phải  là  xanh, 

 vàng, đỏ, trắng, dài, ngắn, vuông, tròn, chẳng phải Hương, chẳng phải 

 Vị,  chẳng  phải  Xúc,  chẳng phải  Pháp.  Tìm  thì  trọn  chẳng  thể  được, 

 nhưng chẳng thể nói là Không. Tạo đầy đủ bách giới thiên như, nhưng 

 chẳng thể nói là Có. Lìa hết thảy duyên lự24, phân biệt và tướng ngôn 

 ngữ, văn tự, nhưng duyên lự, phân biệt và tướng ngôn ngữ, văn tự chẳng 

 lìa khỏi điều này mà có tự tánh riêng biệt. Nói tóm gọn thì lìa hết thảy 

 tướng chính là hết thảy pháp. Do “lìa” nên không có tướng, do “chính 

 là”  nên  chẳng  phải  là  không  có  tướng.  Bất  đắc  dĩ,  cưỡng  gọi  là  Thật 

 Tướng. Thể của Thật Tướng chẳng Tịch, chẳng Chiếu, nhưng lại Tịch và 

 luôn luôn Chiếu, tuy Chiếu nhưng luôn Tịch. Tuy Chiếu mà vẫn Tịch nên 

 cưỡng gọi là Thường Tịch Quang Độ. Tuy Tịch nhưng vẫn Chiếu, nên 

 cưỡng  gọi  là  Thanh  Tịnh  Pháp  Thân.  Lại  nữa,  do  Chiếu  mà  Tịch  nên 

 cưỡng  gọi  là  Pháp  Thân.  Tuy  Tịch  nhưng  lại  Chiếu  nên  cưỡng  gọi  là 

 Báo Thân. Hơn nữa, do Tánh Đức tuy Tịch mà Chiếu nên gọi là Pháp 

 Thân. Do Tu Đức tuy Chiếu mà Tịch nên gọi là Báo Thân. Lại nữa, Tu 

 Đức tuy Chiếu nhưng vẫn Tịch nên gọi là Thụ Dụng Thân, Tu Đức tuy 

 Tịch nhưng có thể Chiếu nên gọi là Ứng Hóa Thân. Tịch và Chiếu chẳng 

 hai, thân và cõi nước chẳng hai, Tánh và Tu không hai, Chân và Ứng 

 không hai, không gì chẳng phải là Thật Tướng. Thật Tướng không hai, 

 mà cũng chẳng không hai. Vì thế, toàn bộ cái Thể  có thể làm  thành  y 

 báo, làm thành chánh báo, tạo thành Pháp Thân, tạo thành Báo Thân, 

 tạo  thành  Tự,  tạo  thành  Tha,  cho  đến  người  nói,  đối  tượng  được  nói, 

 người  hóa  độ,  kẻ  được  hóa  độ,  người  tin,  pháp  được  tin,  người  phát 

 nguyện, điều được phát nguyện, người trì, pháp được trì, người sanh về, 

 cõi  để  sanh  về,  người  khen  ngợi,  đối  tượng  được  khen  ngợi,  không  gì 

 chẳng  được Thật Tướng Chánh Ấn in vào). 

24 Duyên lự: Gọi đủ là “tâm duyên niệm lự”. Đây là từ ngữ diễn tả sự phân biệt, chấp 

trước của thức thứ sáu. Do tâm (vọng tâm) tiếp xúc (duyên) trần cảnh (Sắc, Thanh, 

Hương, Vị, Xúc, Pháp), khởi lên suy nghĩ, so đo, tính toán, yêu ghét v.v... Những ý 

niệm đó đều gọi chung là “tâm duyên niệm lự”. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 34

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Phật giảng kinh này dựa theo lý luận và sự thật nào để nói? Phải hiểu 

rõ điều này trước rồi mới có thể thật sự sanh khởi tín tâm, y giáo phụng 

hành. Các kinh Đại Thừa đều lấy Thật Tướng làm Thể25. Thật Tướng là 

chân tướng của nhân sinh và vũ trụ. Nhân sinh là chính mình, vũ trụ là 

hoàn  cảnh  sống.  Đối  với  chúng  ta,  kinh  Đại  Thừa  trọng  yếu  như  thế, 

chẳng  thể  không  hiểu  rõ  hoàn  cảnh  sống  của  chính  mình.  Nếu  không 

hiểu, sẽ mê hoặc. Hễ mê, ắt điên đảo, coi thật là giả, tưởng tà là chánh, 

xem  ác  là  thiện;  bởi  đó,  xử  thế,  đãi  người,  tiếp  vật  và  tư  tưởng,  quan 

niệm  đều  nẩy  sanh  sai  lầm.  Kinh  Đại  Thừa  chỉ  dạy  chúng  ta  một  con 

đường tu hành chính xác, đó là chỗ thù thắng của kinh điển Đại Thừa 

vậy. 

 “Ngô nhân hiện tiền nhất niệm tâm tánh, bất tại nội, bất tại ngoại” 

(một niệm tâm tánh hiện tiền của chúng ta chẳng ở trong, chẳng ở ngoài): 

Đoạn này rất khó hiểu, nhưng đúng là chân tướng sự thật được nói một 

cách  đơn  giản,  ách  yếu.  Triết  học  gọi  Thật  Tướng  là  Bản  Thể.  Trong 

kinh Đại Thừa, đức Phật giải thích, nói theo mặt Thể thì Thật Tướng là 

 “vô tướng” . Muôn pháp trong vũ trụ sanh ra như thế nào? Thế giới hình 

thành như thế nào? Động vật, thực vật tồn tại như thế nào? Đều là do 

một căn nguyên  mà  sanh ra. Căn nguyên ấy chính là Bản Thể. Những 

nhà triết học và tôn giáo trong ngoài nước xưa nay đều tìm tòi [lời giải 

đáp]  cho  vấn  đề  Bản  Thể  nhưng  chưa  đạt  được  kết  luận,  nên  mới  có 

những thuyết gọi là Nhất Nguyên Luận, Nhị Nguyên Luận, Đa Nguyên 

Luận26, Duy Tâm, Duy Thức. Từ ba ngàn năm trước, qua các kinh Đại 

Thừa đức Phật đã nói rồi. Đức Phật nói bản thể của vạn hữu là tâm. 

25 Thể ở đây có thể tạm hiểu như khái niệm bản thể trong triết học, tức thực chất của 

một sự vật, bổn tánh chân thật của một sự vật. Có thể dùng một tỷ dụ để tạm hiểu 

như thế này. Các món như xuyến, vòng, bông tai, nhẫn, lắc, dây chuyền v.v... đều 

chế bằng vàng, thì vàng là Thể của những vật đó. Những vật đó là Tướng của vàng. 

Tuy tướng khác nhau (ta có các món trang sức khác nhau), nhưng Thể chỉ một (tức là 

chúng đều là vàng). Các pháp, ngay cả các kinh Đại Thừa thiên sai vạn biệt nhưng 

Thể của chúng chỉ là một, cái Thể ấy tạm gọi bằng Thật Tướng. Ngay cả chữ Thật 

Tướng cũng chỉ là giả danh, tạm đặt ra để nhằm diễn tả Thể mà thôi. 

26 Nhất Nguyên Luận (Monism): Học thuyết cho rằng thế giới chỉ từ một cội nguồn 

mà có. Thuyết này còn gọi là Bản Nguyên Luận. Quan điểm duy vật cho rằng cội 

nguồn của thế giới, vạn vật chỉ là do vật chất, còn duy tâm cho cội nguồn của thế 

giới là tinh thần. 

Nhị Nguyên Luận (Dualism) cho rằng vũ trụ do hai yếu tố căn bản, tồn tại độc lập 

tạo thành. Điển hình của thuyết này như Descartes cho rằng vũ trụ do hai nguyên tố 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 35

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Muôn vật trong trời đất đều do tâm biến hiện ra. Chủ thể biến hiện là 

một, còn những cái được biến hiện thì vô lượng vô biên. Kinh Đại Thừa 

gọi nó là Chân Như Bổn Tánh. Trong kinh Lăng Nghiêm, ngài A Nan 

kiếm chân tâm ở bảy chỗ, Phật đều bảo chẳng đúng. Chân tâm ấy không 

có hình tượng, không có màu sắc, không phải là quá khứ, hiện tại, vị lai, 

không  phải  là  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp;  nhưng  nó  là  Có,  chẳng  phải  là 

Không! Phật pháp thường dùng chữ Không để hình dung nó.  “Không” 

chẳng phải là cái gì cũng chẳng có! Tâm Kinh dạy:  “Sắc chính là Không, 

 Không chính là Sắc. Sắc chẳng khác Không. Không chẳng khác Sắc” . 

Sắc là nói về hiện tượng, Không là nói về Bản Thể. Không là chủ thể 

biến hiện (Năng Biến), Sắc là cái được biến hiện (Sở Biến). Quý vị đều 

có kinh nghiệm nằm mộng, cảnh giới trong mộng nhất định phải có một 

thứ gì đó biến hiện cảnh mộng, đem so với tâm tánh thì cảnh giới hiện ra 

trong mộng là sắc tướng, là do cái Thể có khả năng biến hiện đã biến 

hiện ra chúng. Sắc tướng là giả, Năng Biến (cái có khả năng biến hiện) là 

chân. Do vậy, tâm gọi là Chân Tâm, tánh được gọi là Bổn Tánh. Tướng 

là  giả,  bị  biến  đổi,  nhưng  Thể  của  những  tướng  được  biến  hiện  thì  là 

chân. Sự trang nghiêm nơi y báo và chánh báo trong mười pháp giới đều 

do nó biến hiện ra. Do vậy, Thiền gia có một câu nói:  “Nhược nhân thức 

 đắc tâm, đại địa vô thốn thổ”  (Nếu ai hiểu được tâm, đại địa không còn 

một tấc đất). 



Chúng ta hiện đang mê, suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ loạn xạ, 

tạo nghiệp, chịu báo, cảm nhận lục đạo luân hồi, hoàn toàn là do tự tâm 

biến hiện ra. Nếu rời khỏi tâm tánh thì chẳng có một pháp nào để có thể 

đạt được! Một niệm  tâm tánh hiện tiền của chúng ta và một niệm tâm 

tánh chư Phật Như Lai chẳng hai, chẳng khác, nhưng có ý niệm thứ hai 

là sai rồi. Niệm thứ nhất là bổn tánh, niệm thứ hai là vọng tưởng, chấp 

trước. Nếu giữ được nhất niệm thì sẽ thành Phật. Niệm thứ nhất không 

có phân biệt, chấp trước, bình đẳng đối với muôn pháp bên ngoài, chẳng 

có thiện hay ác, đúng hay sai, tà hay chánh, chân hay vọng, lợi hay hại, 

đó gọi là Nhất Chân Pháp Giới. Cái niệm thứ hai là phân biệt, chấp trước 

đã dấy lên. Ví như tôi cầm một vật nào đó trong tay, quý vị vừa trông 

là tinh thần và vật chấp hợp thành, hoặc Bái Hỏa Giáo ( Zoroastrianism) cho rằng thế 

giới do hai thế lực quang minh và hắc ám tạo thành v.v... 

Đa  Nguyên  Luận  (Pluralism)  quan  niệm  thế  giới  do  nhiều  nguyên  tố  bất  đồng  tạo 

thành. Quan niệm này đã có từ cổ Hy Lạp, chẳng hạn như Empedocles cho thế giới 

do nước, không khí, gió và lửa tạo thành. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 36

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thấy thì rất rõ ràng, nhưng qua ý niệm thứ hai liền suy nghĩ vật này có 

tên là gì. Nó vốn không có tên gọi, tên gọi là do người ngoài đặt cho nó, 

là giả danh. Gọi nó là một trang giấy,  màu trắng, tức là khởi lên phân 

biệt, chấp trước. Từ đấy, dẫn khởi tham,  sân, si, mạn. Chúng ta chẳng 

thể giữ cho niệm thứ nhất không biến đổi, hễ gặp bất cứ cảnh giới nào 

liền  lập  tức  mê.  Đã  mê  lại  càng  thêm  mê,  luân  chuyển  trong  sáu  nẻo, 

chẳng  có  thuở thoát ra.  Đấy  chính là lý luận  căn bản trong  Phật  pháp, 

chẳng thể không biết. Dùng vàng chế ra đồ vật, món nào cũng là vàng. 

Đồ vật có thể biến đổi, chứ vàng chẳng thay đổi. Tướng có thể biến đổi, 

chứ Thể chẳng biến đổi. Tâm tánh bất biến nhưng tùy duyên, tùy duyên 

nhưng bất biến. Đáng tiếc là chúng ta vọng niệm này tiếp nối vọng niệm 

khác, vĩnh viễn không ngưng nghỉ. Do đây, tướng mà mình thấy được là 

vọng tưởng. Nếu có một ngày nào đó, thật sự đạt được nhất tâm thì sẽ 

thật sự thấy được Thật Tướng. Thật Tướng là hết thảy pháp bất sanh bất 

diệt, trong kinh Phật gọi đó là Vô Sanh Pháp Nhẫn. 



Chúng ta sử dụng cái tâm sanh diệt, nên thấy hết thảy pháp đều có 

sanh,  có  diệt.  Con  người  có  sanh,  lão, bệnh, tử,  thế giới có thành,  trụ, 

hoại, không. Chư Phật, Bồ Tát dùng tâm bất sanh bất diệt, thấy hết thảy 

pháp bất sanh bất diệt. Học Phật tức là muốn công phu đạt đến mức nhất 

tâm,  sự  tu  học  trong  Đại  Thừa  Phật  pháp  xoay  quanh  điều  này.  Thiền 

Tông  gọi  nó  là  Thiền  Định,  còn  pháp  môn  Niệm  Phật  gọi  nó  là  Nhất 

Tâm. Nhất Tâm là Thiền Định, mà cũng là Thật Tướng, Chân Như, Bổn 

Tánh. Niệm Phật đến mức nhất tâm bất loạn thì sẽ có cùng một cảnh giới 

với minh tâm kiến tánh trong nhà Thiền. Trong phương diện Giáo Học, 

ắt cần phải lập ra thuật ngữ danh tướng để tiện cho con người thấu hiểu. 

Danh từ là giả lập, chớ nên chấp trước. Căn bệnh lớn nhất trong các pháp 

thế gian là chấp trước. Chúng ta nghiên cứu tâm tánh, nói đến các thứ 

danh tướng của Chân Như Bổn Tánh, tự mình đừng nên chấp trước, mà 

cũng đừng khiến cho người khác chấp trước. Tu học Phật pháp khó nhất 

là ở chỗ này. Đức Phật thuyết pháp suốt bốn mươi chín năm, nhưng kinh 

Kim Cang lại chép Ngài chẳng nói một pháp nào cả! Đức Phật nói:  “Tu

 Bồ Đề! Nhữ vật vị Như Lai tác thị niệm, ngã đương hữu sở thuyết pháp, 

 mạc tác thị niệm. Hà dĩ cố? Nhược nhân ngôn Như Lai hữu sở thuyết 

 pháp, tức vi báng Phật, bất năng giải ngã sở thuyết cố”  (Này Tu Bồ Đề! 

Ông  đừng  nói:  Như  Lai  nghĩ  như  thế  này,  ta  sẽ  có  pháp  để  nói,  đừng 

nghĩ như vậy. Vì sao? Nếu có ai nói Như Lai có thuyết pháp thì chính là 

báng  Phật  vì  chẳng  thể  hiểu  lời  ta  nói).  Chúng  ta  chớ  nên  chấp  trước 

pháp do đức Phật đã nói, phải thấu hiểu sâu xa điều này. Hễ chấp sẽ mê! 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 37

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có 

 trí huệ, đức tướng của Như Lai, chỉ vì vọng tưởng, chấp trước mà chẳng 

 thể chứng đắc” . Chỉ một câu này đã nói toạc ra cái gốc bệnh của chúng 

ta  chính  là  phân  biệt,  chấp  trước.  Không  có  phân  biệt,  chấp  trước  thì 

chính là Nhất Chân pháp giới. Nhất Chân pháp giới là cuộc sống ở ngay 

trước mắt chúng ta. Phật pháp không có gì khác, chỉ là phá chấp mà thôi. 

Phá trừ Ngã Chấp, chứng quả vị A La Hán trong Tiểu Thừa; Đại Thừa 

phá trừ Pháp Chấp, sẽ viên mãn thành Phật. Thành Phật chỉ là phá được 

cả hai chấp mà thôi! Ngã Chấp là cội nguồn của Phiền Não Chướng, phá 

được  Ngã  Chấp  thì  đoạn  được  Kiến  Tư  phiền  não.  Phá  được  Kiến  Tư 

phiền não sẽ thoát khỏi lục đạo luân hồi. Pháp Chấp là cội nguồn của vô 

minh, phá được Pháp Chấp sẽ đoạn vô minh. Kinh điển dù Đại Thừa hay 

Tiểu Thừa đều giảng như vậy. Do đó, có rất nhiều tông phái, vô lượng 

pháp môn, nhưng phương pháp, lý luận đều nhằm giúp cho người học 

phá chấp và minh tâm kiến tánh. Nay chúng ta chọn lựa pháp môn Niệm 

Phật, niệm một câu A Di Đà Phật, dùng công phu chân thật của chính 

mình lại thêm bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, người 

căn tánh lanh lợi chịu buông phân biệt, chấp trước xuống sẽ khai ngộ dễ 

dàng. 

 “Mịch chi liễu bất khả đắc”  (tìm kiếm thì trọn chẳng thể được) là 

nói về tâm tánh. Đạt Ma Tổ Sư lúc diện bích (nhìn vào vách) chín năm 

tại chùa Thiếu Lâm, tìm chẳng được một ai để truyền pháp. Về sau, có 

Huệ Khả đến cầu pháp, chân thành, cung kính Tổ Đạt Ma. Tổ Đạt Ma 

ngồi yên, chẳng đếm xỉa gì tới. Nhằm biểu thị lòng thành, Huệ Khả dùng 

đao chặt tay trái, dâng lên cúng dường. Tổ Đạt Ma cảm động, chấp nhận. 

Huệ Khả liền hướng về Tổ Đạt Ma, thưa:  “Tâm con chẳng an, cầu đại 

 sư an cái tâm cho con” . Tổ Đạt Ma bảo:  “Ông đem cái tâm lại đây, ta sẽ 

 an nó cho ông” . Huệ Khả thưa:  “Con tìm tâm trọn chẳng thể được!”  Đạt 

Ma nói:  “Ta đã an cái tâm cho ông rồi!”  Huệ Khả vừa nghe liền đại ngộ. 

Trong cuộc đối thoại của hai vị, Tổ Đạt Ma nói mà chẳng nói, Huệ Khả 

nghe mà chẳng nghe. 



Tâm là có, chẳng thể bảo là không có, tận hư không, trọn pháp giới, 

muôn pháp, bách giới, thiên như trong vũ trụ đều do nó biến hiện, nhưng 

chẳng thể nói muôn pháp trong vũ trụ là thật sự có. Chúng ta thấy chúng 

thật sự có, vì dùng cái tâm phân biệt để nhìn. Chân tướng là  “đương Thể 

 tức Không”  (ngay nơi bản thể của chúng là Không). Kinh Lăng Nghiêm 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 38

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

khai huệ nói:  “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”  27. Vẫn phải nói tới 

sanh diệt, vì không nói sanh diệt, chúng ta sẽ không có cách gì thấu hiểu 

được. Sanh và diệt là một, chẳng phải hai. Tướng của nó là giả tướng, 

kinh  gọi  là  Diệu  Hữu:   “Chân  Không  bất  không,  Diệu  Hữu  phi  hữu” 

(Chân Không chẳng phải là không mà Diệu Hữu chẳng phải là hữu). Nếu 

tâm đạt đến mức thanh tịnh kha khá thì mới có thể phần nào lãnh ngộ 

được ý nghĩa này. Ví như coi phim, cuốn phim là do từng tấm phim ghép 

lại, nhưng khi chiếu phim với tốc độ rất nhanh, chỉ thấy hình tướng liên 

tục, mỗi một giây [ống kính của máy chiếu phim] đóng mở hai mươi bốn 

lần, kẻ tâm thô, thiếu công phu định lực sẽ chẳng thể nào phân biệt được! 

Đức  Phật  nói  giả  tướng  của  vạn  hữu  trong  vũ  trụ  sanh  diệt  chỉ  trong 

khoảng  khảy  ngón  tay.  Trong  một  giây  có  thể  khảy  ngón  tay  bốn  lần. 

Trong một khảy ngón tay có sáu mươi sát-na, một sát-na có chín trăm 

lần sanh diệt. Do vậy, trong một giây vừa vặn có hai cái mười tám ngàn 

lần sanh diệt28. Quý vị có thể nào nhận biết nó là giả hay chăng? Bậc Đại 

Thừa Bát Địa Bồ Tát công phu định lực sâu dầy mới có thể thấy được rõ 

ràng! 



Niệm Phật niệm đến mức “công phu thành phiến” là bước thứ nhất, 

tiến hơn một bước nữa là “Sự nhất tâm bất loạn”. Tiến thêm bước nữa là 

27  [Chú  thích  của  cư  sĩ  Lưu  Thừa  Phù]:  Kinh  Lăng  Nghiêm  quyển  hai,  có  câu 

 “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” , ý nói: Hết thảy tướng huyễn hóa trong thế 

gian đều do một niệm vọng tâm của chúng ta huyễn hiện. Câu này chỉ rõ các pháp do 

nhân duyên sanh, đã không có thực thể, chỉ có giả danh, giả tướng, cho nên bản thể 

của chúng là không. Tướng huyễn hóa tuy giả, nhưng tánh nó vốn chân. Tánh ấy, xét 

về Thể, là vô tướng, nhưng có thể hiện ra các tướng. Tánh ấy là chỗ nương tựa cho 

các tướng. Hết thảy tướng đều do Tánh biến hiện. Tánh là chủ thể biến hiện (Năng 

Biến), Tướng là đối tượng được biến hiện (Sở  Biến). Tánh là chân thật, không hư 

vọng, cho nên đặt tên là Thật Tướng. Thật Tướng vô tướng, chẳng phải là không có 

tướng. Tánh tuy chẳng có tướng, nhưng có thể hiện tướng. Hết thảy tướng đều duyên 

theo  Tánh  để  khởi,  nên  nói  là  “vô  bất  tướng”  (chẳng  phải  là  hoàn  toàn  không  có 

tướng gì). Đây chính là nhằm biểu thị tướng trạng chân thật của Tánh thể (bản thể 

của Tánh). Do vậy, Không và Hữu chẳng hai, Tánh và Tướng viên dung, cũng chính 

là nghĩa lý đã được dạy trong Tâm Kinh:  “Sắc tức là Không, Không tức là Sắc” . Vì

thế, pháp sư nói : “Nếu tâm thanh tịnh đạt đến mức kha khá thì mới có thể lãnh hội 

 Chân Không chẳng phải là Không, Diệu Hữu chẳng phải là Có”.  Các đồng tu sơ cơ 

đối với câu nói này có thể chẳng hiểu rõ trọn vẹn, nên tôi đặc biệt thêm vào mấy câu 

để quý vị tham khảo. 

28 Hai  cái  mười  vạn  tám  ngàn  (2x10.800  =  21.600).  Vì  một  giây  có  bốn  lần  khảy 

ngón tay, mỗi khảy  ngón tay là 60 sát-na, mỗi sát-na  có 900 lần sanh diệt, vì thế: 

4x60x900=21.600 lần. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 39

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

niệm đến mức “Lý nhất tâm bất loạn” sẽ thấy được cảnh giới sanh diệt 

ấy. Tướng đều là huyễn tướng, chẳng phải là chân tướng. Nếu quả thật 

có thể thấu hiểu  hoặc  có  thể khẳng  định thì sẽ hiểu  thấu đáo câu kinh 

Kim Cang sau đây:  “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”  (Phàm những 

gì có hình tướng đều là hư vọng). Kinh Kim Cang còn dạy:  “Nhất thiết 

 hữu  vi  pháp, như  mộng, huyễn,  bào, ảnh”   (Hết thảy  pháp  hữu  vi, như 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng).  Ấy  là  lời  chân  thật.  Pháp  hữu  vi:  Theo  như 

Bách Pháp Minh Môn Luận thì tất cả hết thảy pháp quy nạp thành một 

trăm pháp, trong ấy chia thành năm loại lớn: Tâm pháp, tâm sở hữu pháp, 

sắc pháp, bất tương ứng hành pháp, vô vi pháp. Trừ sáu pháp vô vi ra, 

chín  mươi  bốn  pháp  kia  đều  gọi  là  hữu  vi  pháp.  Hữu  vi  pháp  đều  là 

mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, như ánh chớp, đấy là sự thật. Nếu 

có thể thật sự tin tưởng thì liền đạt được thanh lương tự tại. Đấy chính là 

sự thụ dụng thật sự trong Đại Thừa Phật pháp. 

 “Bách  giới”   chính  là  mười  pháp  giới  được  mở  rộng  ra,  trong  mỗi 

một pháp giới lại có đủ mười pháp giới, nên [10x10] thành một trăm giới. 

 “Thiên như” : Trong mỗi một giới đều có mười như thị, [khái niệm] này 

xuất phát từ kinh Pháp Hoa.  “Thập như thị”  là như thị tướng, như thị 

tánh, như thị thể, như thị lực, như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, 

như thị quả, như thị báo, như thị bản mạt cứu cánh đẳng. Mỗi một pháp 

giới có mười như thị, nên một trăm pháp giới có một ngàn như thị; vì 

vậy gọi là  “bách giới thiên như”  29. 



Đại Thừa Bồ Tát chẳng chấp trước Có, mà cũng chẳng chấp trước 

Không.  Thấp  hơn  Đại  Thừa  thì  phàm  phu  chấp  Có,  Nhị  Thừa  chấp 

29 Theo cách giải thích của tông Thiên Thai, “như thị” trong Thập Như Thị diễn tả ý 

nghĩa hết thảy đều viên dung, xét về bản thể là một. Hiểu đơn giản, Tướng là sự biểu 

hiện, sự tướng; Tánh là không biến đổi, tức bổn tánh nội tại của vật. Thể là bản chất 

thật sự của Tánh và Tướng (Tánh và Tướng chỉ là hai khía cạnh của Thể, tùy theo 

nhìn từ góc độ nào), Lực là tác dụng, năng lực của Thể, Tác là biểu hiện, tạo tác của 

Lực, Nhân là nguyên nhân trực tiếp, Duyên là nguyên nhân gần giúp cho Nhân thành 

tựu, Bổn là tướng trạng ban đầu, Mạt là quả báo cuối cùng. Đẳng là bình đẳng. Nói 

cách khác, mười món như thị này nói lên trọn vẹn Thể, Tướng, Dụng của các pháp 

trong thế gian, không thiếu sót một điều nào. Tất cả hữu tình chúng sanh nói quy nạp 

đều thuộc về mười pháp giới. Trong mười pháp giới, mỗi pháp giới lại có mười pháp 

giới, nhân lên thành một trăm pháp giới nên gọi là Bách Giới. Con số một trăm này 

tượng trưng cho ý nghĩa viên mãn, trùng trùng vô tận. Trong một trăm giới đó, mỗi 

một pháp đều trọn đủ mười món như thị, nên thành ra một ngàn món như thị (thiên 

như). Do vậy, “bách giới thiên như” là một từ ngữ phiếm chỉ toàn bộ các pháp và 

mọi đặc tánh, mọi khía cạnh của chúng. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 40

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Không, chấp lệch vào một bên là sai. Chấp Có thì luân hồi trong lục đạo; 

chấp không sẽ chẳng thể thấy được tánh. Chỉ có Đại Thừa Bồ Tát biết 

chân tướng sự thật, chẳng chấp bên nào hết. Tâm tánh chẳng thể được, 

cảnh  giới  cũng  chẳng  thể  được.  “Chẳng  thể được”  là  thật;  nếu  nghĩ  là 

“có  thể  được”  thì  đã  hiểu  sai  rồi!  Thân  thể  của  chúng  ta  và  hết  thảy 

muôn pháp đều biến hóa sanh diệt trong từng sát-na, không có một pháp 

nào có thể được. Nếu thật sự hiểu rõ sâu xa sự thật này thì ý niệm được - 

mất  sẽ  nhạt bớt,  phiền  não,  ưu  lự  có  thể  giảm  thiểu  tới  tám  chín  chục 

phần trăm! Đây là cảnh giới chẳng thể được, sự cũng chẳng thể được. 

Tâm  kinh  dạy:   “Vô  trí,  diệc  vô  đắc” ,  không  chỉ  Ngũ  Ấm,  Lục  Nhập, 

Thập  Bát  Giới  chẳng  thể  được,  ngay  trí  Năng  Chứng  và  pháp  được 

chứng là Bồ Đề Niết Bàn cũng chẳng thể được. Do tâm tánh là Không, 

Năng Biến (chủ thể biến đổi, tức tâm) đã chẳng thể được, thì Sở Biến 

(đối tượng bị biến hóa, tức hết thảy vạn pháp trong vũ trụ) làm sao có thể 

được?  Nhập  cảnh  giới  này  thì  chân  tướng  sẽ  thấu  hiểu  rành  rành,  ngộ 

nhập Thật Tướng thì sẽ tận tình hưởng thụ hết thảy sự vật. Đừng nghĩ 

chúng là thật sự có, rồi mong chiếm hữu thì cuộc sống trên thế gian sẽ là 

du hý thần thông. 



Bổn tánh tuyệt đối chẳng có tướng hư vọng,  “duyên lự”  là tư tưởng, 

 “phân biệt”  là kiến giải. Trong tâm tánh không có duyên lự, phân biệt. 

Cổ đức dạy kẻ sơ học phải khởi sự từ Căn Bản Trí. Căn Bản Trí là vô tri, 

cầu đạt tâm thanh tịnh, chứ không chấp thuận quý vị có kiến giải, có tư 

tưởng. Lìa hết thảy ngôn ngữ, văn tự, ở mãi trong cảnh giới Định. Người 

học Phật hiện thời dồn công sức vào nơi “có hiểu biết, có tư tưởng, có 

kiến giải”, sai lầm quá đỗi! Dẫu học Phật giỏi đến mấy, cũng chỉ có thể 

gọi là nhà nghiên cứu Phật học lớn, chứ chẳng thể đoạn phiền não, đắc 

thanh tịnh tâm, liễu sanh tử, thoát tam giới, siêu phàm nhập thánh. Tu 

học Tịnh Tông khá đặc biệt, ai nấy đều có thể học, môn này không dạy 

người học trụ tâm nơi Định mà trụ nơi danh hiệu A Di Đà Phật. Trong 

tâm,  trừ  A  Di  Đà  Phật  ra,  chẳng  có  một  chút  gì  khác.  Đấy  gọi  là   “có

 Tịnh Độ” , hễ có Tịnh Độ, ắt sẽ sanh về Tịnh Độ. 



Trong lúc học Phật thì vẫn có những chuyện thế gian cần phải làm, 

mà lại càng phải sốt sắng làm. Phật pháp nằm trong thế gian, chẳng hoại 

tướng thế gian. Kinh Hoa Nghiêm nói  “sự lý vô ngại, sự sự vô ngại”.  Lý

là tâm tánh, vĩnh viễn thanh tịnh. Sự là muôn hình tượng, làm chuyện thế 

gian  đến  mức  viên  mãn.  Hoằng  pháp  trong  hiện  thời  ắt  phải  dùng 

phương pháp cởi mở. Trước mắt, bất luận nam, nữ, già, trẻ, ai nấy đều 

cầu danh vọng, lợi dưỡng. Nếu quý vị nói học Phật phải buông bỏ tiếng 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 41

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tăm,  lợi  dưỡng,  sẽ  chẳng  có  ai  học.  Phải  kềm  cặp  chúng  sanh,  dùng 

phương pháp chính xác để cầu tiếng tăm, lợi dưỡng vừa lòng thỏa ý họ. 

Điều này hoàn toàn chẳng trái nghịch Phật pháp. Phật pháp vốn dạy con 

người lìa khổ được vui mà! Hiểu rõ rệt đạo lý sau đây:  “Trong cửa Phật, 

 có  cầu  ắt  ứng.  Cầu  phú  quý,  đắc  phú  quý.  Cầu  công  danh,  đắc  công 

 danh” . Gia đình mỹ mãn, xã hội an định, thiên hạ thái bình, điều gì cũng 

cầu được. Đọc kỹ và làm theo những chỉ dạy trong ba kinh Tịnh Độ thì 

sẽ đạt được những mục đích ấy. 

 “Ly nhất thiết tướng, tức nhất thiết pháp. Ly cố, vô tướng. Tức cố, vô 

 bất  tướng.  Bất  đắc  dĩ,  cưỡng  danh  Thật  Tướng”   (Lìa  hết  thảy  tướng 

chính là hết thảy pháp. Do “lìa”, nên vô tướng. Do “chính là”, nên chẳng 

phải không có tướng. Bất đắc dĩ, cưỡng gọi là Thật Tướng). Thật Tướng 

cũng  là  một  danh  từ  giả  danh.  Tách  lìa  tướng  danh  tự  liền  thấy  được 

chân tướng của nhân sinh và vũ trụ. Khi chẳng khởi một niệm sẽ thấy 

được chân tướng, phải dùng nhất tâm thì mới được. Còn dùng ý niệm sẽ 

là nhị tâm, rồi lại có phân biệt, liền trở thành tam tâm!  “Vô tướng”  là

không có phân biệt, vọng tưởng, chấp trước, chẳng có tướng hư vọng, 

chẳng có ý niệm. Chữ  “tức”  ý nói sống ngay trong thế gian này, chẳng 

tách rời thế gian, chẳng tách lìa, chỉ có thể thụ dụng nó. Hết thảy muôn 

sự  muôn  pháp  đều  tồn  tại,  là  có  tướng,  nhưng  chẳng  chấp  trước  vào 

những tướng ấy, chúng sẽ chẳng khởi tác dụng phụ, nhưng cũng chẳng 

thể buông bỏ nó. Hễ buông bỏ thì lại là chấp vào Không. 

 “Thật  Tướng  chi  Thể,  phi  tịch,  phi  chiếu,  nhi  phục  tịch,  nhi  hằng 

 chiếu,  chiếu  nhi  hằng  tịch”   (Thể  của  Thật  Tướng  chẳng  tịch,  chẳng 

chiếu,  nhưng  lại  vừa  tịch  vừa  luôn  chiếu,  tuy  chiếu  nhưng  luôn  tịch): 

Câu này giảng rõ “không rớt vào hai bên”. Tịch và Chiếu có thể lần lượt 

làm Thể và Dụng cho nhau. Thật Tướng tức là tâm tánh, bản thể của tâm 

tánh là Tịch, khởi tác dụng là Chiếu. Cũng có thể nói: Thể của tâm tánh 

là  Chiếu,  khởi  tác  dụng  là  Tịch.  Tịch  là  vắng  lặng30,  chẳng  sanh  một 

niệm, tức là như Lục Tổ đã nói:  “Vốn chẳng có một vật” .   “Chiếu”  là

hiểu rõ, vạn sự vạn vật trong vũ trụ đều hiểu rõ ràng. Thể chẳng phải là 

Tịch, chẳng phải là Chiếu. Nó vốn chẳng thể nói là Tịch hay Chiếu. Hễ 

30 Theo  Viên  Anh  pháp  sư,  chữ  “vắng  lặng”  (tịch  tĩnh)  ở  đây  hàm  nghĩa  bất  biến. 

Chiếu hàm nghĩa tùy duyên. Tịch là nói tánh của Thật Tướng, bất biến hàm nghĩa 

nơi thánh chẳng tăng, nơi phàm chẳng giảm. Nói Tịch hay nói Chiếu đều là phân biệt, 

còn thuộc trong vòng đối đãi, nên mới nói  “Thể chẳng phải là Tịch, chẳng phải là 

 Chiếu”. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 42

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

rớt vào Tịch hay Chiếu sẽ khởi lên phân biệt. Thánh nhân thế gian lẫn 

xuất thế gian thường dạy chúng ta hãy dùng Trung, tuyệt đối đừng thiên 

chấp một bên. Tiểu Thừa thiên chấp Không, phàm phu thiên chấp Có. 

“Trung” là  “tịch  nhi  hằng  chiếu,  chiếu  nhi  hằng  tịch”   (là  tịch  nhưng 

luôn chiếu, tuy chiếu nhưng luôn tịch)31.  “Như như bất động”  là Tịch, 

 “rõ  rệt  rành  rành”   là  Chiếu.  Lý  luận  này  hết  sức  trọng  yếu.  Khó  thể 

hình dung Thật Tướng, lìa ngôn thuyết, lìa văn tự, lìa tâm duyên32. Ngôn

ngữ nói chẳng được, suy nghĩ, tưởng tượng cũng chẳng dò lường được. 

Cổ  đức  thường  nói:   “Khai  khẩu  tiện  thác,  động  niệm  tức  quai”   (Mở 

miệng liền sai, động niệm liền trật). Khởi tâm động niệm đã chẳng phải 

là  Thể  của  Thật  Tướng,  đem  Tịch  và  Chiếu  áp  dụng  vào  Thật  Tướng 

cũng chẳng được, nhưng quả thật tồn  tại ý nghĩa  Tịch và Chiếu.  Lặng 

trong như nước, mặt nước giống như một tấm gương [đó là Tịch], có thể 

soi bóng những thứ bên ngoài rõ ràng, rành rẽ. Tâm địa thanh tịnh, thông 

suốt  khắp  mười  phương  tam  thế,  được  gọi  là  Chiếu,  còn  gọi  là  “thần 

thông”, phàm  phu  chẳng  thể  thấu hiểu được.  Loại năng  lực này  chẳng 

phải riêng chư Phật mới có, mà hết thảy chúng sanh đều có, đáng tiếc là 

đã chôn vùi phần lớn. Hiện thời, mắt có thể thấy, tai có thể nghe, mũi có 

thể ngửi, đều thuộc về “thần thông”, nhưng năng lực nhỏ nhoi đến mức 

mắt bị ngăn cách bởi một tờ giấy sẽ không thể thấy được, khả năng nghe 

của tai cũng giống như vậy. Năng lực ấy vì sao bị chôn vùi? Chính là do 

một niệm bất giác mà có vô minh. Vô minh vừa khởi lên, năng lực của 

Chiếu bị mất đi. Có một niệm khởi, liền bị chướng ngại thành mê, càng 

mê, càng sâu. Những đạo lý “mê như thế nào, phương cách đả phá sự mê 

hoặc  ấy  hòng  khôi phục  cái tâm  thanh  tịnh”  được sáu kinh,  mười  một 

31 Để  dễ  hiểu  câu  này,  xin  tạm  mượn  một  cách  giải  thích  của  Viên  Anh  pháp  sư: 

 “Bất biến nhưng tùy duyên, tùy duyên nhưng luôn bất biến” . Sư còn dùng một hình 

ảnh như sau: Thể của chân tâm giống như tấm gương. Gương không bị xao động bởi 

bất  cứ  hình  ảnh  nào  đối  trước  nó,  người  Hồ,  người  Hán,  vật  xấu,  vật  đẹp,  gương 

không phân biệt (đó là Tịch, là “bất biến”), nhưng vật gì soi trước gương, gương đều 

hiện  bóng  (đó  là  chiếu,  là  tùy  duyên).  Tức  là  gương  không  phân  biệt,  không  xao 

động bởi hình ảnh, nhưng không mất công năng soi bóng. Tuy soi bóng muôn hình 

vạn tượng, bản chất của gương không bị thay đổi. Tổ Ngẫu Ích nói  “tịch nhi phục 

 chiếu,  chiếu  nhi  hằng  tịch”   nhằm  nhấn  mạnh  hai  khía  cạnh  này  tồn  tại  đồng  thời, 

không tách rời nhau, mà cũng chỉ là nhìn trên phương diện hình tướng vì Thật Tướng 

chẳng thể nào diễn tả, suy lường được. 

32 Chữ “tâm duyên” ở đây hàm nghĩa dùng tâm ý thức phân biệt để suy lường. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 43

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

luận33 của tông Hoa Nghiêm và tông Duy Thức giảng tường tận nhất. Mê 

là tác dụng của cảm tình, tình càng sâu, mê càng nặng. Tình do mê vọng 

sanh ra, chính là hư tình giả ý [chắc chắn] sẽ biến đổi. Chiếu là Lý Trí, 

do  Lý  Trí  sanh  ra,  vĩnh  viễn  chẳng  biến  đổi,  Chiếu  là  chân  tình.  Phật 

pháp chẳng dùng chữ Tình, mà dùng một danh từ khác là Từ Bi. Từ Bi 

sanh từ Tịch và Chiếu, chẳng bị biến đổi. 



Trong tựa đề kinh Vô Lượng Thọ có năm chữ  “thanh tịnh bình đẳng 

 giác” ,  “thanh tịnh bình đẳng”  là Tịch,  “giác”  là Chiếu, từ đây, sanh ra 

đại từ, đại bi. Phải như thế nào thì mới có thể khế nhập cảnh giới ấy? 

Thực hiện từ “thấy thấu suốt, buông xuống”. “Thấy thấu suốt” là trí huệ, 

“buông  xuống”  là  công  phu.  Phân  biệt,  chấp  trước,  ưu  lự,  vướng  mắc 

thảy đều buông xuống. Trong cuộc sống thường nhật, sống tùy duyên, 

được đại tự tại. Đấy chính là hạnh phúc chân chánh. 

 “Chiếu nhi tịch, cưỡng danh Thường Tịch Quang độ. Tịch nhi Chiếu, 

 cưỡng danh Thanh Tịnh Pháp Thân”  (Tuy tịch mà chiếu nên cưỡng gọi 

là  cõi  Thường  Tịch  Quang.  Tuy  Chiếu  mà  Tịch,  cưỡng  gọi  là  Thanh 

Tịnh Pháp Thân). Hai câu này ý nói: Một niệm tâm tánh nơi bổn tánh 

của chúng ta cũng chính là thân và cõi nước của chư Phật Như Lai. Thân 

và cõi nước chẳng hai, do Tịch và Chiếu chẳng hai, Tịch và Chiếu có thể 

dùng làm Thể và Dụng lẫn cho nhau, đấy là chỗ dựa nguyên thủy để lập 

luận. Cõi Thường Tịch Quang và Thanh Tịnh Pháp Thân đều thuộc vào 

bản  thể  của  tâm  tánh.  Ba  thân  của  Phật,  tức  Pháp  Thân,  Báo  Thân  và 

Ứng  Thân  là  từ  Thể  mà  khởi  Dụng,  [nói  như  vậy]  dễ  thấu  hiểu  hơn. 

“Pháp” là hết thảy vạn pháp, hết thảy vạn pháp là chính mình. Thân cũng 

là  một  pháp  trong  vạn  pháp.  Nghĩa  này  hết  sức  khó  hiểu.  Đức  Phật 

thường  dùng  mộng  huyễn  để  sánh  ví:  Trong  mộng  có  các  hình  tượng 

biến  hiện,  mà  trong mộng  cũng  có  chính  mình.  Trừ  chính  mình  ra,  có 

sơn hà, đại địa, lầu, đài, điện, gác, rất nhiều nhân vật. Cảnh giới trong 

33 Tông Duy Thức coi sáu bộ kinh và mười một bộ luận là kinh điển trọng yếu phải 

nghiên cứu hòng thông hiểu Pháp Tướng: Hoa Nghiêm Kinh, Giải Thâm Mật Kinh, 

Lăng  Già  Kinh,  Mật  Nghiêm  Kinh,  Như  Lai  Xuất  Hiện  Công  Đức  Trang  Nghiêm 

Kinh và A Tỳ Đạt Ma Kinh. Mười một bộ luận là 1) Du Già Sư Địa Luận 2) Hiển 

Dương Thánh Giáo Luận 3) Đại Thừa Trang Nghiêm Kinh Luận 4) Tập Lượng Luận 

5) Nhiếp Đại Thừa Luận 6) Thập Địa Kinh Luận 7) Quán Sở Duyên Duyên Luận 8) 

Đại Thừa A Tỳ Đạt Ma Tập Luận 9) Duy Thức Nhị Thập Luận 10) Biện Trung Biên 

Luận 11) Phân Biệt Du Già Luận. Đôi khi có những vị giảng sư đề xướng thêm vào 

danh sách trên đây bộ Duy Thức Tam Thập Luận, tạo thành mười hai luận chủ yếu 

của tông Duy Thức. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 44

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mộng từ đâu mà có? Mộng do tâm tánh biến hiện ra. Tâm tánh chia ra 

thành chân và vọng. Mộng là do vọng tâm biến hiện. Những cảnh tượng 

khác cũng đều do vọng tâm ấy biến hiện. Do đây, có thể lãnh ngộ “toàn 

bộ giấc mộng ấy vốn là do chính mình [biến hiện]”, toàn thể mộng chính 

là tâm, đây là điều có thể khẳng định được. Hiện tại, chúng ta đang nằm 

mộng,  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  núi,  sông,  đại  địa  trong  mười 

pháp giới đều do tự tâm biến hiện. Trừ chân tâm bổn tánh ra, không có 

một pháp nào để có thể được. Phật và các đại Bồ Tát hiểu biết rõ ràng sự 

thật này, chứng đắc Pháp Thân, nên các Ngài nhất loạt đối đãi bình đẳng 

với chúng sanh. Bởi lẽ, hư không pháp giới và chính mình có cùng một 

Thể, há còn nói tới điều kiện nào nữa ư? Phật, Bồ Tát đối xử chúng sanh 

là chính mình đối xử chính mình, vì thế mới  “vô duyên đại từ, đồng thể 

 đại bi” . Người đời không biết, La Hán, Bích Chi Phật và Quyền Giáo Bồ 

Tát đều chẳng hiểu rõ. Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo phá một phẩm vô 

minh, chứng một phần Pháp Thân, đích thân chứng được chân tướng sự 

thật mới hiểu rõ. Tư tưởng, kiến giải, cách nghĩ, cách nhìn của họ chẳng 

khác chư Phật Như Lai. Đấy gọi là  “nhập Phật tri kiến” . 

 “Tịch chiếu cưỡng danh Báo Thân”  (Tuy tịch mà chiếu nên cưỡng 

gọi  là  Báo  Thân).  Tịch  mà  chiếu,  đấy  là  công phu,  tức  tâm  thanh  tịnh 

khởi tác dụng, tràn đầy trí huệ, trở thành Báo Thân trí huệ, thấy tột cùng 

trọn khắp hư không pháp giới đều là hiện tượng tịch diệt. 

 “Tánh  Đức  tịch  chiếu,  danh  Pháp  Thân.  Tu  Đức  chiếu  tịch,  danh 

 Báo Thân”   (Tánh  Đức  tịch  mà  chiếu,  gọi  là  Pháp  Thân.  Tu  Đức  chiếu 

mà tịch, gọi là Báo Thân). Đây là dựa theo Tánh và Tu để nói. Tánh là 

bổn tánh, Chân Như bổn tánh tịch chiếu ai nấy đều có, phàm và thánh 

giống nhau, nơi Phật chẳng tăng, tại phàm chẳng giảm. Nhưng Tu Đức 

thì khác nhau, Phật, Bồ Tát có tu hành, hiểu rõ chân tướng của sự thật. 

Phật, Bồ Tát dạy chúng ta thì chúng ta nửa tin, nửa ngờ, thậm chí chẳng 

thể  tiếp  nhận.  “Chiếu”  là  hiểu  rành  rẽ,  rõ  ràng,  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe 

tiếng.  “Tịch”  là  như  như  bất  động,  đối  với  cảnh  giới  chẳng  khởi  tâm 

động  niệm.  Đấy  gọi  là  Tự  Thụ  Dụng  Thân.  Như  như  bất  động,  trọn 

chẳng  có  phiền  não,  thứ  gì  cũng  rõ  ràng,  đầy  ắp  trí huệ, đấy  là  tự  thụ 

dụng, mà cũng chính là sự hưởng thụ chân chánh của chính mình. 



Chúng  ta  sống  rất  khổ,  phiền  não  nhiều  như  vậy,  chẳng  có  Tịch. 

Trong tâm suy nghĩ lung tung, thứ gì ở bên ngoài cũng chẳng hiểu biết, 

nên không có Chiếu. Để giúp đỡ người khác thì chính mình phải Tịch 

Chiếu,  chính  mình phải như  bất động.  Hiểu  rõ  ràng,  rành  rẽ  cảnh  giới 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 45

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

bên ngoài thì mới có thể chỉ dạy người khác. Chính mình như như bất 

động thì mới chẳng bị người khác lôi kéo, cho nên được đại tự tại. Chỉ 

có Chiếu không có Tịch mà độ chúng sanh và tiếp xúc chúng sanh, hễ 

tiếng tăm, lợi dưỡng đưa tới thì tham, sân, si, mạn nẩy sanh, sẽ bị chúng 

sanh lôi kéo. Ứng Hóa Thân là Tha Thụ Dụng Thân nhằm giúp đỡ người 

khác. 

 “Thật  Tướng  vô  nhị,  diệc  vô  bất  nhị” (Thật  Tướng  không  hai,  mà 

cũng  chẳng  không  hai).  Vũ  trụ  vạn  hữu, vốn  là  bình đẳng  nhất  tướng, 

trong  ấy  không  có  sai  biệt.  Kinh  Kim  Cang  nói  đại  thiên  thế  giới  là 

 “nhất hiệp tướng”34. Vật chất cơ bản của vạn vật chỉ là một, chỉ là công 

thức cấu tạo khác nhau. Vì vậy,  muôn pháp trong vũ trụ là bình đẳng, 

đều là một hiệp tướng, không sai biệt. Nếu các nhà khoa học đọc kinh 

Phật, nhất định họ sẽ bội phục Thích Ca Mâu Ni năm vóc sát đất. 



Trông  thấy  chân  tướng  của  sự  thật  bình  đẳng  vô  nhị,  mà  nếu  vẫn 

khởi phân biệt, chấp trước, thị phi, thiện ác thì lầm lẫn quá đỗi rồi! Có kẻ 

hoài nghi:  “Nếu  vạn  pháp  đã  là bình  đẳng,  chẳng  hai,  cớ sao Phật  nói 

chân tâm và vọng tâm?” Hãy nên biết: Phật nói chân tâm và vọng tâm 

chính là nói phương tiện. Nếu nói chân thật, sẽ chẳng mở miệng. Những 

điều Ngài đã nói trong suốt bốn mươi chín năm đều là nói phương tiện. 

Phải  từ  lời  nói phương  tiện  mà  ngộ  nhập  chân  thật,  chớ  nên  chấp  vào 

những danh tướng đức Phật đã nói. Nghe kinh phải nghe bằng cái tâm 

thanh tịnh, chớ nên suy tưởng. Hễ suy tưởng thì ngộ môn (sự ngộ giải 

của người nghe) liền bị đóng lại. Nếu học tập Phật pháp giống như học 

pháp thế gian thì sẽ biến thành “Phật học”, chứ không phải là “học Phật”. 

Học  Phật  phải  khai  ngộ,  phải  học  cái  tâm  thanh  tịnh,  phải  học  Tịch 

Chiếu. Trước hết, nói ra nguyên lý, sau đấy mới thực hiện trên phương 

diện sự tướng. 

 “Thể”  là Thật Tướng, tức tâm tánh.  “Y”  là y báo,  “chánh”  là thân

thể. Pháp là Pháp Thân, Báo là Báo Thân, cũng do tự tánh biến hiện. Tự 

là chính mình, Tha là người khác. Tự Tha bất nhị. Giúp đỡ người khác 

34 Thế giới do các vi trần hợp thành. Nếu tạm vận dụng Vật Lý Học cho dễ hiểu thì 

“vi trần” là những hạt vật chất cơ bản (elementary particles), nhỏ hơn nguyên tử rất 

nhiều. Bất cứ vật chất nào trong thế gian đều do vi trần hợp thành nên thế giới không 

thật sự có (vì do các vi trần hợp thành). Các vi trần nếu chia chẻ ra đến tận cùng thì 

chúng cũng chẳng còn có gì. Vì thế gọi thế giới là Nhất Hiệp Tướng. Nếu cho rằng 

chúng thật sự không có thì lại trở thành chấp Không, vì thế giới có hiện hữu (tuy là 

giả tướng). 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 46

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chính  là  giúp  đỡ  chính  mình.  “Năng  thuyết”   (người  nói  kinh  này)  là 

Thích Ca Mâu Ni Phật,  “sở thuyết”  (những điều được nói đến) là A Di 

Đà Phật, tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ.  “Năng độ”  (người hóa độ) là 

chư  Phật,  “sở  độ”   (kẻ  được  hóa  độ)  là  chúng  sanh .  “Năng  tín”  là cái

tâm  của  ta,  “sở  tín”  là pháp môn này.  “Năng nguyện”  là sự  hâm  mộ, 

mong mỏi của chính mình,  “sở nguyện”  là Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 “Năng trì”  là thân, khẩu, ý, thân lễ Phật, miệng niệm Phật, tâm tưởng 

Phật,  “sở  trì”   là  một  câu  Phật  hiệu   “nam-mô  A  Di  Đà  Phật” .  “Năng 

 sanh”   là điều kiện để  có  thể vãng sanh, tức  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh;  “sở 

 sanh”  là Tây Phương Cực Lạc thế giới. Ở Tây Phương có bốn loại Tịnh 

Độ, nhưng bốn loại này dung hợp thành một. Đã sanh về một cõi thì sẽ 

sanh trong hết thảy cõi, chỉ có Tây Phương thù thắng như vậy!  “Năng 

 tán”  là mười phương chư Phật Như Lai,  “sở tán”  là Tây Phương Tịnh 

Độ. Những điều này đều là Thật Tướng, đức Phật thuyết pháp cho chúng 

ta đã dựa vào một điều duy nhất, tức là Thật Tướng. 

Ở đây, tôi lại nói rõ cùng các vị đồng tu. Lý này thông với hết thảy 

tất cả các kinh Đại Thừa, đó gọi là  “một kinh thông, hết thảy các kinh 

 thông” . Chẳng phải chỉ như vậy, hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian 

cũng đều có thể thông đạt; bởi lẽ, không có một pháp nào chẳng do tâm 

tánh biến hiện  ra.  Bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát trong  Viên  Giáo  có  trí  huệ viên 

mãn, không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. Hiểu rõ lý này, cái tâm tu 

học  sẽ  ổn  định,  chẳng  còn  suy  nghĩ  Thiên  Thai  cũng  rất  hay,  hoặc  là 

Thiền Tông cũng khá lắm, đều muốn học hết. Tông Môn, Giáo Hạ, bất 

cứ tông phái nào nếu có khế nhập thì đều có thể thành tựu, nhưng ắt cần 

phải chuyên tu. Chuyên tu sẽ dễ thành tựu! Từ xưa, những bậc đại đức 

tuy  tu  những  pháp  môn  khác  nhau,  nhưng  phương  hướng,  mục  tiêu 

giống nhau, đôi bên khen ngợi lẫn nhau. Con người học Phật hiện thời 

thường là khen ngợi bản thân, hủy báng người khác35. 

35 [Ghi chú của cư sĩ  Lưu Thừa Phù] Sách Yếu Giải của Ngẫu  Ích đại sư, văn lẫn 

nghĩa rất sâu, may nhờ pháp sư phân tích đến mức tinh vi nên mới nắm được đại ý 

một  cách  sơ  lược.  Đoạn  văn  trên  đây  thuộc  về  phần  Biện  Thể  trong  Ngũ  Trùng 

Huyền  Nghĩa,  tợ  hồ  chỉ coi  Thật  Tướng  là  Thể,  chưa  đề  cập  đến  những  thứ  khác. 

Trong  lời  chú  giải,  đại  sư  cũng  nói  các  pháp  Đại  Thừa  đều  lấy  Thật  Tướng  làm 

Chánh Thể, nhưng Thể của mỗi bộ kinh Đại Thừa cũng sẽ có đặc tánh riêng biệt. Tôi 

cho rằng phần lớn A Di Đà Kinh thuật bày công đức trang nghiêm trong cõi Cực Lạc. 

Nếu nói tổng quát, thì kinh này lấy Thật Tướng làm Thể. Nếu chuyên dựa trên kinh 

này  để  luận  thì  lấy  sự  trang  nghiêm  nơi  y  báo  và  chánh  báo  trong  cõi  nuớc  Tây 

Phương làm Thể của kinh so ra sát sao hơn. Do vậy, chẳng nề hà quê kệch, tôi dùng 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 47

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phụ Chú:

 Lời giảng của Hòa Thượng rất chi tiết, nhưng nói hơi rộng nên có thể khiến cho 

 những vị đồng tu nếu có cùng căn tánh kém hèn như mạt nhân khó thể hiểu những 

 điều giảng giải trong sách Yếu Giải. Mạt nhân phải đọc đi đọc lại, đồng thời tham 

 chiếu hai tác phẩm giải thích Yếu Giải của pháp sư Bảo Tịnh và pháp sư Viên Anh, 

 mới  tạm  thấu  hiểu  chút  phần.  Xin  ghi  lại  tóm  tắt  những  điều  mạt  nhân  cảm  nhận 

 nông cạn về đoạn văn Yếu Giải trên đây với ước vọng giúp cho những đồng tu có 

 cùng căn tánh tệ hại như mạt nhân có thể hiểu được phần nào lời dạy của Tổ và Hòa 

 Thượng Tịnh Không (đây chỉ là những điều chúng tôi cảm nhận qua lăng kính kiến 

 giải u tối, đầy phân biệt, chấp trước, vọng tưởng, suy đoán ngông cuồng của chính 

 mình, rất có thể đã hiểu sai bét ý Tổ và ý Hòa Thượng. Kính xin những vị thiện tri 

 thức phủ chánh cho):  

- Tịch: Vắng lặng, bất biến, diễn tả đặc tánh không bị biến đổi bởi 

trần  cảnh  hay  bất  cứ  nguyên  nhân  nào  của  bản  thể  (tạm  gọi  là  Thật 

Tướng). 

- Chiếu: Khả năng nhận biết muôn pháp và hết thảy sự vật rõ ràng. 

- Chân tâm (Thật Tướng, Chân Như, bổn tánh v.v...) bất biến nhưng 

luôn nhận biết sự vật không sai lầm, không mê hoặc, tuy nhận biết sự vật 

rõ ràng nhưng không vướng mắc, không bị sự vật ô nhiễm. Do chân tâm 

vượt ngoài đối đãi, thấy nó có Chiếu hay có Tịch đều chỉ là nhìn từ một 

khía  cạnh,  không  thể  nói  chân  tâm  là  Tịch  hay  Chiếu  được.  Tuy  vậy, 

chân tâm luôn trọn đủ ý nghĩa Tịch và Chiếu, nên chân tâm cũng chẳng 

thể  tách rời  Tịch và Chiếu được.  Điều  này  diễn tả bằng câu   “bất biến 

 nhưng tùy duyên, tùy duyên nhưng bất biến”  hoặc nói như Yếu Giải  “phi

 tịch,  phi  chiếu,  nhi  phục  tịch,  nhi  hằng  chiếu,  chiếu  nhi  hằng  tịch” 

(chẳng phải tịch, chẳng  phải  chiếu,  nhưng lại  vừa  tịch vừa  luôn  chiếu, 

tuy chiếu nhưng luôn tịch). 

-  Những  danh  từ  như  Thường  Tịch  Quang,  Pháp  Thân,  Báo  Thân, 

Ứng Thân, Thụ Dụng Thân, Ứng Hóa Thân là những danh từ được đặt ra 

những phần kinh văn đã có, viết nháp thành những tiêu đề nhỏ đơn giản, rõ ràng cho 

phần Ngũ Trùng Huyền Nghĩa nhằm giúp cho kẻ sơ cơ dễ hiểu. Đúng sai, thích đáng 

hay chăng, kính xin sư phụ xét soi, sửa đổi. 

1. Thích Danh (giải thích tên kinh): A Di Đà Phật, Vô Lượng Quang Thọ. 

2. Biện Thể (biện định về Thể): Tây Phương quốc độ, y chánh trang nghiêm. 

3. Minh Tông (nêu rõ Tông): Tín nguyện trì danh, nhất thừa diệu quả. 

4. Minh lực dụng (thuật lực dụng): Vãng sanh bất thoái, chứng trọn vẹn bốn cõi. 

5. Phán giáo tướng (phán định giáo tướng): Tối cực viên đốn, thích hợp cả ba căn. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 48

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhằm  diễn  tả  một  khía  cạnh  nào  đó  của  Thật  Tướng,  vì  tất  cả  đều  do 

Thật Tướng biến hiện. 

-  Nhấn  mạnh  đến  khía  cạnh   “tùy  duyên  nhưng  bất  biến”   của  Thật 

Tướng, ta có Thường Tịch Quang Độ. Tuy gọi là cõi, nhưng đây chỉ là 

cảnh giới chứng đắc của bậc Pháp Thân đại sĩ và chư Phật, chứ không 

phải là một cõi về mặt sự tướng. Tâm các vị ấy thấu hiểu vạn pháp, nhận 

biết  vạn  pháp,  nhưng  không  ô  nhiễm  bởi  phân  biệt,  chấp  trước,  suy 

lường, thành kiến, có thể sự sự vô ngại, nên gọi cảnh giới ấy là Thường 

Tịch Quang. Do vậy, Yếu Giải ghi  “Chiếu nhi Tịch, cưỡng danh Thường 

 Tịch  Quang  độ”   (Tùy  duyên  nhưng  vẫn  bất  biến  thì  cưỡng  gọi  là  cõi 

Thường Tịch Quang). 

-  Nhấn  mạnh  đến  khía  cạnh   “bất  biến  nhưng  tùy  duyên”   của  Thật 

Tướng, thì gọi là Pháp Thân. Pháp Thân không có hình tướng, nó là Lý 

Thể. Lý ấy bất biến, thường hằng, dung thông muôn pháp, tồn tại trong 

vạn pháp. Chúng sanh đang mê thì Pháp Thân vẫn không mất, chư Phật 

chứng quả viên mãn, Pháp Thân vẫn không tăng thêm. Pháp Thân có thể 

lưu lộ vô lượng tánh đức (nên gọi là tùy duyên). Do vậy Yếu Giải ghi: 

 “Chiếu nhi Tịch, cưỡng danh Thanh Tịnh Pháp Thân” . 

- Nếu từ Dụng nhìn ngược lại Thể, thì Thật Tướng có tác dụng vô 

biên không chướng ngại, nhưng không vì thế mà nó biến đổi nên gọi là 

Pháp Thân, nhấn mạnh đến ý nghĩa “vô tướng” của Thật Tướng. Do vậy, 

sách Yếu Giải ghi  “Chiếu tịch, cưỡng danh Pháp Thân”  nhấn mạnh ý 

nghĩa Tịch. 

- Lại từ Thể nhìn ra Dụng, chú trọng nơi Dụng. Thật Tướng tuy bất 

biến, nhưng có vô biên tác dụng, tác dụng ấy là trí huệ tràn đầy, không gì 

chẳng biết, giống như gương tuy rỗng rang mà vẫn có thể chiếu soi vô 

ngại tất cả sự vật. Thật Tướng vô tướng (rỗng rang, không lệ thuộc hình 

tướng), nhưng không trở ngại tướng nào, tràn đầy trí huệ, nhấn mạnh ý 

nghĩa Thật Tướng tuy vô tướng nhưng chẳng phải là chẳng có tướng gì 

(có tướng, nhưng không vướng mắc, trệ ngại nơi hình tướng) nên sách 

Yếu Giải bảo  “Tịch chiếu cưỡng danh Báo Thân” ,  tức nhấn mạnh vào ý  

nghĩa Chiếu. 

-  Tiếp  đó,  nhìn  vào  phương  diện  đức  năng,  tức  vô  biên  phẩm  đức 

(công  dụng,  đặc  tánh)  của  Thật  Tướng  để  luận  định.  Xét  theo  Lý  thì 

những đức năng ấy gọi là Tánh Đức. Do Thật Tướng bất biến, nhưng có 

vô  lượng  vô  biên  đức  năng,  ai  cũng  sẵn  đủ  vô  lượng  vô  biên  các  đức 

năng ấy. Nhấn mạnh đến khía cạnh “xét theo Lý (tức theo chân lý tuyệt 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 49

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đối), ai cũng có sẵn vô lượng đức năng trong tự tánh”, sự thật ấy tạm gọi 

là Pháp Thân, nên sách Yếu Giải ghi  “Tánh đức tịch chiếu, danh Pháp 

 Thân” . 

-  Tuy  sẵn  đủ  đức  năng  nơi  tự  tánh,  nhưng  do  đang  mê  hoặc,  chấp 

trước, chúng sanh không thể thụ dụng được, phải tu tập để trừ khử vọng 

tưởng,  chấp trước, phân  biệt  (kinh diễn tả  điều  này  là  phiền não,  hoặc 

Tam Hoặc v.v..), hòng khôi phục đức năng. Đức năng do tu tập mà đạt 

được từng phần gọi là Tu Đức. Do tu tập, sẽ dần dần khôi phục trọn vẹn 

đức năng, các đức năng ấy chính là Dụng của Thật Tướng, vô biên lực 

dụng, không gì chẳng hiểu thấu nhưng chân tâm bất biến, bất biến nhưng 

vẫn tùy duyên. Nhấn mạnh đến sự khôi phục đặc tánh “tùy duyên nhưng 

bất biến” sau khi tu tập viên mãn, chứng đắc Phật Quả nên gọi là Báo 

Thân.  Do  vậy,  sách  Yếu  Giải  ghi  là   “Tu  Đức  chiếu  tịch,  danh  Báo 

 Thân” . 

- Xét riêng phương diện Chiếu, vận dụng lực dụng của Chiếu để độ 

sanh, nhấn mạnh đến khía cạnh Giác Tha hay Giác Hạnh Viên Mãn nơi 

quả vị Phật mà có giả danh là Thụ Dụng Thân và Ứng Hóa Thân. 

- Thụ Dụng Thân chính là tên gọi khác của Báo Thân, chỉ nhấn mạnh 

đến khía cạnh lực dụng vô ngại, được khôi phục trọn vẹn sau khi tu tập 

viên  mãn,  chứng  nhập  bổn  tánh  chân  thường  bất  biến  (Tịch)  của  Thật 

Tướng, do vậy độ sanh không điều kiện, không gì chẳng thể làm, không 

gì  chẳng  thể  biết,  không  chúng  sanh  nào  chẳng  độ.  Do  vậy,  sách  Yếu 

Giải ghi là  “Tu Đức tịch chiếu, danh Thụ Dụng Thân” . 

- Tuy độ sanh vô tận, nhưng không thấy có chúng sanh để độ, chúng 

sanh và mình cùng một thể, thuyết pháp không gián đoạn nhưng không 

thấy có người nói pháp, không có người nghe pháp, không có pháp để 

nói v.v... Nói cách khác, đấy là “tùy duyên nhưng bất biến”, dẫu độ sanh 

nhưng chẳng rời tự tánh, là cảm ứng đạo giao, giống như gõ vào chuông 

thì chuông bèn ngân. Do vậy, sách Yếu Giải ghi là  “Tu Đức chiếu tịch, 

 danh Ứng Hóa thân” . 

-  Qua  những  điều  trên  đây,  mọi  khái  niệm  chủ  thể  (Năng)  và  đối 

tượng  được  tác  động  (Sở),  mọi  khái  niệm  tương  đối  như  thân  và  cõi 

nước, y báo và chánh báo v.v... đều chỉ là những khía cạnh nhìn từ hình 

tướng khác nhau của Thật Tướng, tùy theo cách nhìn theo khía cạnh nào 

mà có một khái niệm, một pháp ấy, chớ nên chấp trước. Nhằm khuyên 

hành giả phá trừ mọi chấp trước đối đãi nên tổ Ngẫu Ích mới viết:  “Tịch 

 Chiếu  bất  nhị,  thân  độ  bất  nhị,  chân  ứng  bất  nhị,  vô  phi  Thật  Tướng, 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Biệt Thể

 50

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Thật Tướng vô nhị” . Rồi lại sợ chúng sanh chấp vào quả thật có một cái 

 “bất  nhị” ,  nên  lại  viết   “diệc  vô  bất  nhị”   (mà  cũng  chẳng  không  hai). 

Tiếp đó, Tổ chỉ rõ bản chất chân thật của mọi pháp là Thật Tướng, do 

Thật Tướng biến hiện nên mới viết:  “Cử thể tác y, tác chánh, tác tự, tác 

 tha...”  Phải từ những điều ấy, chứng nhập Thật Tướng nên mới viết  “vô

 phi Thật Tướng chánh ấn chi sở ấn dã”  (không gì chẳng được chánh ấn 

Thật Tướng in vào). 

3.3. Minh Tông (nêu rõ Tông)

 (Giải) Đệ tam, minh Tông. Tông thị tu hành yếu kính, hội Thể xu 

 cơ, nhi vạn hạnh chi cương lãnh dã. Đề cương, tắc chúng mục trương; 

 khiết lãnh, tắc khâm tụ chí. Cố Thể hậu, ưng tu biện Tông. Thử kinh 

 dĩ “tín nguyện trì danh” vi tu hành chi tông yếu. Phi Tín, bất túc khải 

 Nguyện. Phi Nguyện, bất túc đạo Hạnh. Phi trì danh diệu hạnh, bất 

 túc mãn sở nguyện, nhi chứng sở tín. Kinh trung, tiên trần y chánh dĩ 

 sanh Tín. Thứ khuyến phát nguyện dĩ đạo Hạnh. Thứ thị trì danh dĩ 

 kính đăng Bất Thoái. Tín tắc tín tự, tín tha, tín nhân, tín quả, tín sự, 

 tín lý. Nguyện tắc yếm ly Sa Bà, hân cầu Cực Lạc. Hạnh tắc chấp trì 

 danh hiệu, nhất tâm bất loạn. 

 Tín  Tự  giả,  tín  ngã  hiện  tiền  nhất  niệm  chi  tâm,  bổn  phi  nhục 

 đoàn,  diệc  phi  duyên  ảnh.  Thụ  vô  sơ  hậu,  hoành  tuyệt  biên  nhai. 

 Chung nhật tùy duyên, chung nhật bất biến. Thập phương hư không 

 vi trần quốc độ, nguyên ngã nhất niệm tâm trung sở hiện vật. Ngã tuy 

 hôn mê, đảo hoặc, cẩu nhất niệm hồi tâm,  quyết định đắc sanh tự tâm  

 bổn cụ Cực Lạc, cánh vô nghi lự. Thị danh Tín Tự. 

 Tín Tha giả, tín Thích Ca Như Lai quyết vô cuống ngữ, Di Đà Thế 

 Tôn  quyết  vô  hư  nguyện,  lục  phương  chư  Phật  quảng  trường  thiệt, 

 quyết vô nhị ngôn. Tùy thuận chư Phật chân thật giáo hối, quyết chí 

 cầu sanh, cánh vô nghi hoặc. Thị danh Tín Tha. 

 Tín  Nhân  giả,  thâm  tín  tán  loạn  xưng  danh,  do  vi  thành  Phật 

 chủng  tử,  huống  nhất  tâm  bất  loạn,  an  đắc  bất  sanh  Tịnh  Độ?  Thị 

 danh Tín Nhân. 

 Tín Quả giả, thâm tín Tịnh Độ, chư thiện tụ hội, giai tùng Niệm 

 Phật tam-muội đắc sanh, như chủng qua đắc qua, chủng đậu đắc đậu. 

 Diệc như ảnh tất tùy hình, hưởng tất ứng thanh, quyết vô hư khí. Thị 

 danh Tín Quả. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 51

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Tín Sự giả, thâm tín chỉ kim hiện tiền nhất niệm bất khả tận cố. Y 

 tâm sở hiện thập phương thế giới, diệc bất khả tận. Thật hữu Cực Lạc 

 quốc  tại  thập  vạn  ức  độ  ngoại, tối cực thanh tịnh  trang  nghiêm, bất 

 đồng Trang Sinh ngụ ngôn. Thị danh Tín Sự. 

 Tín  Lý  giả,  thâm  tín  thập  vạn  ức  độ,  thật  bất  xuất  ngã  kim  hiện 

 tiền  giới  nhĩ  nhất  niệm  tâm  ngoại.  Dĩ  ngô  hiện  tiền  nhất  niệm  tâm 

 tánh thật vô ngoại cố. Hựu thâm tín Tây Phương y, chánh, chủ, bạn, 

 giai ngô hiện tiền nhất niệm tâm trung sở hiện ảnh. Toàn Sự tức Lý, 

 toàn vọng tức chân, toàn Tu tức Tánh, toàn Tha tức Tự. Ngã tâm biến 

 cố, Phật tâm diệc biến. Nhất thiết chúng sanh tâm tánh diệc biến. Thí 

 như  nhất  thất  thiên  đăng,  quang  quang  hỗ  biến,  trùng  trùng  giao 

 nhiếp, bất tương phương ngại. Thị danh Tín Lý. 

 Như thử tín dĩ, tắc Sa Bà tức tự tâm sở cảm chi uế, nhi tự tâm uế, 

 lý ưng yếm ly. Cực Lạc tức tự tâm sở cảm chi tịnh, nhi tự tâm tịnh, lý 

 ưng  hân  cầu.  Yếm  uế,  tu  xả  chí  cứu  cánh,  phương  vô  khả  xả.  Hân 

 tịnh,  tu  thủ  chí  cứu  cánh,  phương  vô  khả  thủ.  Cố  Diệu  Tông  vân: 

 “Thủ xả nhược cực, dữ bất thủ xả diệc phi dị triệt”. Thiết bất tùng Sự 

 thủ xả, đản thượng bất thủ bất xả, tức thị chấp Lý phế Sự. Ký phế ư 

 Sự, Lý diệc bất viên. Nhược đạt toàn Sự tức Lý, tắc thủ diệc tức Lý, xả 

 diệc tức Lý. Nhất thủ, nhất xả, vô phi pháp giới. Cố thứ Tín nhi minh 

 Nguyện dã. 

 Ngôn chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn giả. Danh dĩ triệu đức. 

 Đức  bất  khả tư  nghị  cố, danh  hiệu diệc  bất  khả tư  nghị.  Danh  hiệu 

 công đức bất khả tư nghị cố, sử tán xưng vi Phật chủng, chấp trì đăng 

 Bất  Thoái  dã.  Nhiên  chư  kinh  thị  Tịnh  Độ  hạnh,  vạn  biệt thiên  sai. 

 Như Quán Tượng, Quán Tưởng, Lễ Bái, Cúng Dường, Ngũ Hối, Lục 

 Niệm đẳng; nhất nhất hạnh thành, giai sanh Tịnh Độ. Duy Trì Danh 

 nhất pháp, thâu cơ tối quảng, hạ thủ tối dị. Cố Thích Ca từ tôn vô vấn 

 tự thuyết, đặc hướng Đại Trí Xá Lợi Phất niêm xuất, khả vị phương 

 tiện trung đệ nhất phương tiện, liễu nghĩa trung vô thượng liễu nghĩa, 

 viên  đốn  trung  tối  cực  viên  đốn.  Cố  vân:  “Thanh  châu  đầu  ư  trược 

 thủy,  trược  thủy  bất  đắc  bất  thanh.  Phật  hiệu  đầu  ư  loạn  tâm,  loạn 

 tâm bất đắc bất Phật dã”. Tín nguyện trì danh, dĩ vi Nhất Thừa chân 

 nhân. Tứ chủng Tịnh Độ, dĩ vi Nhất Thừa diệu quả. Cử nhân, tắc quả 

 tất  tùy chi.  Cố  dĩ  “tín  nguyện  trì  danh”  vi  kinh  chánh  tông.  Kỳ  tứ 

 chủng Tịnh Độ chi tướng, tường tại Diệu Tông Sao, cập Phạm Võng 

 Huyền Nghĩa, tư bất cụ thuật.  Sĩ hậu, thích y chánh văn trung, đương  

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 52

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 lược thị nhĩ. 

(解) 第三。明宗。宗是修行要徑。會體樞機。而萬行之

綱領也。提綱則眾目張。挈領則襟袖至。故體後應須辨

宗。此經以信願持名。為修行之宗要。非信不足啟願。非

願不足導行。非持名妙行。不足滿所願。而證所信。經中

先陳依正以生信。次勸發願以導行。次示持名以徑登不

退。信則信自。信他。信因。信果。信事。信理。願則厭

離娑婆。欣求極樂。行則執持名號。一心不亂。信自者。

信我現前一念之心。本非肉團。亦非緣影。豎無初後。橫

絕邊涯。終日隨緣。終日不變。十方虛空微塵國土。元我

一念心中所現物。我雖昏迷倒惑。苟一念回心。決定得

生。自心本具極樂。更無疑慮。是名信自。信他者。信釋

迦如來。決無誑語。彌陀世尊。決無虛願。六方諸佛廣長

舌。決無二言。隨順諸佛。真實教誨。決志求生。更無疑

惑。是名信他。信因者。深信散亂稱名。猶為成佛種子。

況一心不亂。安得不生淨土。是名信因。信果者。深信淨

土。諸善聚會。皆從念佛三昧得生。如種瓜得瓜。種豆得

豆。亦如影必隨形。響必應聲。決無虛棄。是名信果。信

事者。深信只今現前一念不可盡故。依心所現。十方世

界。亦不可盡。實有極樂國。在十萬億土外。最極清淨莊

嚴。不同莊生寓言。是名信事。信理者。深信十萬億土。

實不出我今現前。介爾一念心外。以吾現前一念心性。實

無外故。又深信。西方依正主伴。皆吾現前一念心中所現

影。全事即理。全妄即眞。全修即性。全他即自。我心遍

故。佛心亦遍。一切眾生心性亦遍。譬如一室千燈。光光

互遍。重重交攝。不相妨礙。是名信理。如此信已。則娑

婆即自心所感之穢。而自心穢。理應厭離。極樂即自心所

感之淨。而自心淨。理應欣求。厭穢。須捨至究竟。方無

可捨。欣淨。須取至究竟。方無可取。故妙宗云。取捨若

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 53

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

極。與不取捨。亦非異轍。設不從事取捨。但尚不取不

捨。即是執理廢事。既廢於事。理亦不圓。若達全事即

理。則取亦即理。捨亦即理。一取一捨。無非法界。故次

信而明願也。言執持名號。一心不亂者。名以召德。德不

可思議故。名號亦不可思議。名號功德不可思議故。使散

稱為佛種。執持登不退也。然諸經示淨土行。萬別千差。

如觀像。觀想。禮拜。供養。五悔。六念等。一一行成。

皆生淨土。唯持名一去。收機最廣。下手最易。故釋迦慈

尊。無問自說。特向大智舍利弗拈出。可謂方便中。第一

方便。了義中。無上了義。圓頓中。最極圓頓。故云清珠

投於濁水。濁水不得不清。佛號投於亂心。亂心不得不佛

也。信願持名。以為一乘真因。四種淨土。以為一乘妙

果。舉因則果必隨之。故以信願持名。為經正宗。其四種

淨土之相。詳在妙宗鈔。及梵網玄義。玆不具述。俟後釋

依正文中。當略示耳。

 (Giải:  Thứ  ba  là  nêu  rõ  Tông.  Tông  là  con  đường  trọng  yếu  để  tu 

 hành, là mấu chốt để thấu hiểu Thể, là cương lãnh của muôn hạnh. Giở 

 cái lưới lên thì các mắt lưới đều căng ra, nắm cổ áo thì tay áo xuôi theo. 

 Vì thế, sau phần Thể, cần phải biện định Tông. Kinh này lấy Tín Nguyện 

 Trì Danh làm tông yếu tu hành. Nếu không có Tín, sẽ chẳng đủ để khơi 

 gợi Nguyện. Không có Nguyện, sẽ chẳng đủ để hướng dẫn Hạnh. Không 

 có diệu hạnh Trì Danh, chẳng đủ để thỏa mãn Nguyện, hòng chứng thực 

 Tín. Trong kinh, trước hết nêu bày y báo, chánh báo để sanh lòng tin. Kế 

 đó là khuyên phát nguyện để hướng dẫn Hạnh, tiếp đến là dạy Trì Danh 

 hòng mau đạt lên Bất Thoái. Tín là tín Tự, tín Tha, tín Nhân, tín Quả, tín 

 Sự, tín Lý. Nguyện thì chán lìa Sa Bà, vui ưa Cực Lạc. Hạnh thì chấp trì 

 danh hiệu, nhất tâm bất loạn. 

 Tín Tự là tin cái tâm một niệm hiện tiền của ta vốn chẳng phải là 

 quả tim thịt, cũng chẳng phải là duyên ảnh (bóng dáng của các duyên), 

 theo chiều dọc thì chẳng có trước sau, theo chiều ngang thì trọn không 

 ngằn mé. Suốt ngày tùy duyên, suốt ngày bất biến. Các cõi nước trong 

 mười  phương  hư  không  số  nhiều như  vi  trần  vốn  chỉ  là  vật  được  biến 

 hiện  trong  một  niệm  tâm  của  ta. Ta  tuy  hôn  mê,  điên  đảo,  mê  hoặc, 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 54

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nhưng nếu một niệm hồi tâm sẽ quyết định được sanh về cõi Cực Lạc sẵn 

 có trong tự tâm, chẳng còn ngờ vực gì! Đấy gọi là Tín Tự (tin vào chính 

 mình). 

 Tín Tha là tin Thích Ca Như Lai quyết chẳng nói dối, Di Đà Thế Tôn 

 quyết  chẳng  nguyện  xuông,  tướng  lưỡi  rộng  dài  của  sáu  phương  chư 

 Phật  quyết  chẳng  nói  hai  lời.  Tùy  thuận  giáo  huấn  chân  thật  của  chư 

 Phật, quyết chí cầu vãng sanh, chẳng còn ngờ vực gì, đấy gọi là Tín Tha 

 (tin vào người khác). 

 Tín Nhân là tin tưởng sâu xa, tâm tán loạn xưng danh vẫn còn tạo 

 nên hạt giống thành Phật [trong tương lai], huống hồ nhất tâm bất loạn, 

 lẽ nào chẳng được sanh về Tịnh Độ? Đấy gọi là Tín Nhân (tin vào cái 

 nhân). 

 Tín Quả là tin tưởng Tịnh Độ sâu xa là nơi các vị thiện nhân tụ hội, 

 đều  do  Niệm  Phật tam-muội  mà  được  vãng sanh,  như trồng dưa  được 

 dưa,  gieo  đậu  được  đậu,  cũng  như  bóng  nương  theo  hình,  tiếng  vang 

 ứng theo âm thanh, quyết chẳng luống uổng. Đó gọi là Tín Quả (tin vào 

 quả). 

 Tín Sự là tin tưởng sâu xa, chỉ một niệm hiện tiền trong hiện tại đã 

 chẳng  thể  cùng  tận,  nên  mười  phương  thế  giới  do  tâm  biến  hiện  cũng 

 chẳng thể cùng tận. Quả thật có cõi Cực Lạc ở ngoài mười vạn ức cõi 

 Phật,  thanh  tịnh,  trang  nghiêm  tột  bậc,  chẳng  giống  như  chuyện  ngụ 

 ngôn của Trang Sinh (Trang Tử). Đó gọi là Tín Sự (tin vào Sự). 

 Tín Lý là tin tưởng sâu xa mười vạn ức cõi thật sự chẳng ngoài một 

 tâm niệm nhỏ nhoi của ta trong hiện tiền, bởi một niệm tâm tánh hiện 

 tiền của chúng ta quả thật chẳng có gì ra ngoài nó được. Lại tin sâu xa 

 rằng y báo, chánh báo, chủ, bạn trong cõi Tây Phương đều là bóng dáng 

 hiện trong một niệm tâm hiện tiền của ta. Toàn thể Sự chính là Lý, toàn 

 thể Vọng chính là Chân, toàn thể Tu chính là Tánh, toàn thể Tha chính 

 là Tự. Do tâm ta trọn khắp, tâm Phật cũng trọn khắp, mà tâm tánh của 

 hết  thảy  chúng  sanh  cũng  trọn  khắp.  Ví  như  một  ngàn  ngọn  đèn  thắp 

 trong một căn phòng, ánh sáng đan xen trọn khắp, trùng trùng giao thoa  

 với nhau, chẳng hề ngăn ngại. Đấy gọi là Tín Lý (tin vào Lý). 

 Đã tin như thế rồi thì Sa Ba chính là nhơ uế do chính tâm mình cảm 

 thành, đối với sự nhơ uế trong tự tâm, theo đúng lý phải nên chán lìa. 

 Cực Lạc chính là sự thanh tịnh do tự tâm cảm vời, đối với sự thanh tịnh 

 trong tự tâm, theo đúng lý phải nên ưa cầu. Chán uế thì phải bỏ đến rốt 

 ráo, mới không còn có gì để bỏ được nữa. Ưa tịnh thì phải giữ lấy đến 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 55

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 mức rốt ráo thì mới không còn gì để giữ lấy nữa. Vì thế, sách Quán Kinh 

 Diệu Tông Sao có câu: “Nếu lấy và bỏ đến mức cùng cực thì sẽ hoàn 

 toàn không khác gì chẳng lấy, chẳng bỏ”. Nếu chẳng dựa trên mặt Sự để 

 lấy, bỏ, chỉ chuộng “chẳng lấy, chẳng bỏ” thì chính là chấp Lý phế Sự. 

 Đã phế Sự thì Lý cũng chẳng trọn vẹn. Nếu thấu hiểu toàn thể Sự chính 

 là Lý thì lấy cũng chính là Lý, mà bỏ cũng chính là Lý. Một lấy, một bỏ 

 không gì chẳng phải là pháp giới. 

 Vì  thế,  sau  Tín  phải  nói  rõ  về  Nguyện.  Nguyện  chính  là  “chấp  trì 

 danh hiệu, nhất tâm bất loạn”. Danh để vời đức. Do đức chẳng thể nghĩ 

 bàn, nên danh hiệu cũng chẳng thể nghĩ bàn. Do danh hiệu có công đức 

 chẳng thể nghĩ bàn, nên khiến cho tâm tán loạn xưng danh vẫn tạo thành 

 hạt giống Phật, hễ chấp trì danh hiệu bèn đạt Bất Thoái. Nhưng các kinh 

 dạy hạnh Tịnh Độ muôn ngàn sai khác, như Quán Tượng, Quán Tưởng, 

 Lễ Bái, Cúng Dường, Ngũ Hối, Lục Niệm v.v... Mỗi một hạnh hễ thành 

 tựu thì đều sanh về Tịnh Độ. Chỉ có pháp Trì Danh thâu nhiếp căn cơ 

 rộng nhất, thực hiện dễ dàng nhất, nên Thích Ca Từ Tôn chẳng ai hỏi 

 mà tự nói, đặc biệt hướng đến Đại Trí Xá Lợi Phất nêu bày. Pháp Trì 

 Danh  đáng  gọi  là  phương  tiện  bậc  nhất  trong  các  phương  tiện,  là  vô 

 thượng  liễu  nghĩa  trong  các  liễu  nghĩa,  là  viên  đốn  tối  cực  trong  các 

 pháp  viên  đốn.  Vì thế  nói:  “Thanh  châu gieo vào nước đục, nước đục 

 chẳng thể không trong; Phật hiệu gieo vào loạn tâm, loạn tâm chẳng thể 

 không trở thành tâm Phật”. Tín nguyện trì danh là cái nhân chân thực 

 của Nhất Thừa, là chánh tông của kinh. Tướng trạng của bốn cõi Tịnh 

 Độ  đã  được  giảng  tường  tận  trong  bộ  Diệu  Tông  Sao  và  Phạm  Võng 

 Huyền Nghĩa, ở đây, tôi không trình bày cặn kẽ, đợi đến đoạn sau, trong 

 phần giải thích kinh văn sẽ trình bày đại lược). 

Phần thứ ba là giảng về Tông.  “Tông” (宗) là tông chỉ tu hành. Khế 

nhập Lý Thể của tâm tánh chính là mấu chốt trọng yếu nhất, mà cũng là 

cương lãnh của muôn hạnh. Kinh này lấy  “tín nguyện trì danh”  làm mục 

tiêu tu hành. Muốn sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới thì hãy nên có 

mức  độ  hiểu  biết  Tây  Phương  kha  khá.  Tin  cõi  ấy  có  thật,  tâm  mong 

sanh về đó thì mới có thể sanh khởi. Nếu không có ý nguyện mạnh mẽ, 

làm sao chịu tu? Đã có ý nguyện thì cần phải có chân tâm niệm Phật mới 

đạt hiệu quả. Do hành đã lâu nên trong hiện thời đạt được hiệu nghiệm là 

phiền  não  giảm  thiểu,  trí  huệ  tăng  trưởng.  Trong  tương  lai,  khi  lâm 

chung, Phật đến tiếp dẫn, liên hoa hóa sanh, trông thấy cảnh tượng cõi 

Tây Phương mới biết Phật chẳng nói dối. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 56

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Kinh văn của kinh A Di Đà không dài, nhưng luận theo mặt nghĩa lý 

thì nó chẳng khác gì Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Vì thế, 

nó được gọi là Tiểu Bổn Hoa Nghiêm, tức là bản rút gọn, cô đọng của 

kinh Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà được chia thành ba đoạn lớn, trước hết, 

giới thiệu tình trạng của Tây Phương Cực Lạc thế giới.  “Y báo”  là hoàn

cảnh vật chất của thế giới ấy.  “Chánh báo”  là tình hình con người nơi 

đó. Kinh mô tả Tây Phương tốt đẹp tột bậc, không có các nỗi khổ, chỉ 

hưởng những niềm vui, chúng ta phải nên tin tưởng như thế nào? Kinh 

dạy: Phật là bậc chân ngữ (tức không nói lời giả tạo), là bậc thật ngữ (tức 

không bịa chuyện), là bậc như ngữ (tức lời nói hoàn toàn phù hợp sự thật, 

nói đúng như điều Ngài đã chứng), là bậc bất cuống ngữ (chẳng nói dối), 

trọn chẳng lừa dối chúng sanh. Đức Phật dạy:  “Hữu thế giới danh viết 

 Cực Lạc, kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Đà”  (Có thế giới tên là Cực Lạc, 

trong cõi ấy có Phật hiệu A Di Đà). Ngẫu Ích đại sư tự xưng là Tây Hữu 

cũng  do  dựa  theo  hai  chữ  Hữu  [trong  hai  câu  kinh  này].  Trong  đoạn 

trước, tôi đã nói Ngài cũng quả thật là bậc đến cõi này nhằm chứng minh. 

Vào  thời  Đông  Tấn,  ngài  Lô  Sơn  Huệ  Viễn  là  tổ  sư  đời  thứ  nhất  của 

Tịnh Tông, cả đời Ngài ba lần thấy thế giới Cực Lạc, tướng trạng hoàn 

toàn giống hệt như kinh Phật đã dạy. Tuy ba lần trông thấy, nhưng chưa 

từng nói ra, đến khi vãng sanh mới bảo cho đệ tử biết. 

Sanh về Tây Phương có bốn điều lợi ích:  

1.  Thọ  mạng  dài:  Trong  thế  giới  này,  thọ  mạng  quá  ngắn,  làm 

chuyện gì cũng không đủ thời gian. Nếu muốn thành Phật, ắt phải mất ba 

đại A-tăng-kỳ kiếp, quá dài! Nếu sanh về Tây Phương, thọ mạng vô hạn. 

Dẫu thời gian để thành Phật dài lâu đến mấy cũng chẳng bị trở ngại. 

2. Thấy Phật: Phật là vị thầy giỏi nhất, mà cũng là bậc đại thiện tri 

thức tốt nhất. 

3. Nghe pháp: Sáu trần trong Tây Phương đều thuyết pháp. Do nghe 

pháp chẳng gián đoạn, nên chẳng bị thoái chuyển. 

4. Các  vị  thượng  thiện  nhân  tụ  hội một chỗ:  Văn Thù,  Phổ Hiền, 

Quán Âm, Đại Thế Chí  là đồng tham đạo hữu. 

Có  bốn  điều  tốt  đẹp  như  thế,  hãy  nên  hạ  quyết  tâm  phát  nguyện 

quyết định được sanh về cõi ấy. 

Đức Phật bảo ngài Xá Lợi Phất:   “Nhược hữu thiện nam tử,  thiện nữ  

 nhân, văn thuyết A Di Đà Phật, chấp trì danh hiệu” (Nếu có thiện nam 

tử,  thiện  nữ  nhân,  nghe  nói  A  Di  Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu).  Chữ 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 57

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “thiện”  trong từ ngữ  “thiện nam tử, thiện nữ nhân”  hết sức quan trọng, 

then  chốt.  Đấy  là  mấu  chốt  khiến  cho  người  niệm  Phật  có  được  vãng 

sanh hay không. Theo cách giảng giải trong Tịnh Tông, chân tín, chân 

nguyện,  không  có  mảy  may  hư  ngụy  nào  thì  mới  đáng  gọi  là  Thiện. 

Chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp,  chẳng  gián  đoạn,  nương  theo  những 

điều này để hành, sẽ quyết định vãng sanh mà trọn chẳng cần phải dốc 

sức công phu trong một thời gian rất dài. Trong Tịnh Tông có lệ cử hành 

Phật thất nhằm hạn định thời gian hòng cầu chứng đắc. Đả thất lẽ ra phải 

ngày đêm không gián đoạn. Hiện thời, chúng ta đả thất có thời gian nghỉ 

ngơi. Chẳng hạn như buổi sáng có công khóa chừng hai cây hương. Một 

cây hương là một tiếng rưỡi. Giữa chừng, nghỉ ngơi khoảng nửa tiếng. 

Trong khi nghỉ ngơi, [xôn xao bàn luận] những khuyết điểm của nhà họ 

Trương, họ Lý, toàn bộ thị phi, nhân ngã hiện diện. Như vậy thì chỉ có 

thể gọi là pháp hội, chứ chẳng thể coi là “đả thất” được! 

Bộ Tịnh Độ Thánh Hiền Lục có chép chuyện pháp sư Oánh Kha đời 

Tống,  đáng  coi  như  một  tấm  gương.  Vị  pháp  sư  này  lúc  bình  thường 

chẳng dụng  công  cho  lắm,  lại  còn thường  phá  giới,  tạo  nghiệp; nhưng 

ông ta có thiện căn, tin tưởng nhân quả báo ứng, biết tương lai mình ắt 

đọa  lạc, tự  hối hận,  tự  trách sâu xa.  Có bạn  đồng tham  khuyên  ông  ta 

niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ sẽ thoát khỏi ác báo. Ông ta tin tưởng sâu 

đậm,  chẳng  nghi,  tự  giam  mình  trong  phòng,  chuyên  tâm  niệm  Phật, 

chẳng ngủ, chẳng nghỉ ngơi suốt ba ngày ba đêm. Kết quả, A Di Đà Phật 

đến bảo ông ta: “Tuổi thọ của ông vẫn còn mười năm nữa, hãy gắng lên, 

khi  lâm  chung  ta  sẽ  đến  đón  ông!”  Ông  ta  thưa:  “Con  nghiệp  chướng 

nặng nề, không chống đỡ nổi quyến rũ, mê hoặc. Nếu sống thêm mười 

năm nữa, sợ rằng con sẽ tạo ra rất nhiều tội nghiệp, con chẳng cần mười 

năm tuổi thọ ấy!” A Di Đà Phật dạy: “Được! Ba ngày nữa, ta đến tiếp độ 

ông”. Ông ta hết sức cảm tạ, mở cửa phòng bảo mọi người rằng ba ngày 

hôm nữa tôi sẽ vãng sanh. Mọi người đều không tin. Đến hôm thứ ba, 

trong khi đại chúng đang tụng kinh khóa sáng, ông ta thỉnh mọi người 

niệm  Phật  đưa  tiễn.  Niệm chưa đầy một khắc đồng hồ,  ông ta đã vãng  

sanh. 

 “Tín Tự giả, tín ngã hiện tiền nhất niệm chi tâm, bổn phi nhục đoàn, 

 diệc phi duyên ảnh, thụ vô sơ hậu, hoành tuyệt biên nhai, chung nhật tùy 

 duyên, chung nhật bất biến”  (Tín Tự là tin cái tâm trong một niệm hiện 

tiền của ta vốn chẳng phải là quả tim thịt, cũng chẳng phải là tâm phản 

chiếu  bóng  dáng  của  duyên,  theo  chiều  dọc  chẳng  có  trước  sau,  theo 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 58

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chiều ngang tuyệt không ngằn  mé, suốt ngày tùy duyên, suốt ngày bất 

biến): Mấy câu này ý nghĩa rất sâu.  “Hiện tiền nhất niệm chi tâm”  chính

là  “chân tâm” , trọn chẳng phải là quả tim bằng thịt, cũng chẳng phải là 

vọng tâm có thể suy nghĩ, tưởng tượng, phản chiếu bóng dáng các duyên. 

Nói theo phương diện thời gian (chiều dọc), trong tâm không có ba đời 

quá khứ, hiện tại, vị lai, chẳng phải là cái tâm in bóng các duyên. Nói 

theo chiều ngang (tức không gian) thì tâm không ngằn mé, không có giới 

hạn, chẳng phải là vọng tâm in bóng các duyên. Vọng tâm có ba đời, có 

giới  hạn  thị  phi,  ta  -  người.  Chân  tâm  không  có  những  thứ  ấy,  cũng 

giống như nói:  “Thụ cùng tam tế, hoành biến thập phương”  (theo chiều 

dọc thì cùng tột ba đời; theo chiều ngang, trọn khắp mười phương). Đấy 

chính là chân tâm của chúng ta. 

Hiện thời, chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối thuận theo các duyên 

thuộc xã hội và đại chúng trong thế gian, nhưng chân tâm chẳng biến đổi 

mảy may. Trong kinh Lăng Nghiêm, phần mười lượt chỉ rõ cái thấy đã 

phân tích điều này rất tường tận. Đức Phật nêu lên một việc để chỉ tánh 

Thấy36, tánh Thấy chính là chân tâm vượt khỏi ba đời và mười phương. 

Tại địa vị phàm phu, tuy suốt ngày tùy duyên, chân tâm cũng chẳng biến 

đổi. Khi ấy, vua Ba Tư Nặc nghe xong rất hoan hỷ, biết thân có sanh diệt, 

nhưng  trong  cái  thân  sanh  diệt  có  một  chân  tánh  bất  sanh  bất  diệt,  đó 

mới là chính mình. Bất sanh bất diệt là Chân Ngã, sanh diệt là Giả Ngã. 

Vô lượng vô biên tinh cầu và cõi nước trong mười phương hư không đều 

từ trong một niệm chân tâm của chính mình biến hiện ra. Các nhà khoa 

học, triết gia và các nhà tôn giáo trong thế gian đã nghiên cứu tìm lời 

giải đáp cho câu hỏi: “Các tinh cầu trong không gian do đâu mà có? Các 

sinh vật diễn biến như thế nào?” Hiện thời, họ vẫn chưa tìm được căn cứ 

nào.  Khoa  học  tiến  bộ,  chứng  minh  có  những  sự  thật  rất  phù  hợp  với 

những điều kinh Phật đã nói, nhưng các nhà khoa học vẫn chưa tìm ra 

biện pháp nhằm thấu hiểu cội nguồn của chúng. Bởi lẽ, các nghiên cứu 

khoa học từ đầu đến cuối chưa hề rời khỏi phân biệt, chấp trước. Những 

hiện tượng ấy do tâm ý thức biến hiện ra. Công năng của tâm ý thức rất 

36 Đây là một chuyện được Phật nêu ra trong mười phen gạn hỏi A Nan nhằm chỉ rõ 

tánh Thấy. Phật hỏi vua Ba Tư Nặc thấy sông Hằng vào năm mười, hai mươi tuổi 

cho đến sáu mươi tuổi như thế nào, chỉ rõ thân có già suy, mặt có nhăn, nhưng tánh 

Thấy không nhăn, cho thấy trong cái thân sanh diệt có chân tánh chẳng sanh diệt. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 59

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

lớn,  nó  có  thể  duyên37 hư  không  pháp  giới,  nhưng  không  duyên  được 

chân  tâm.  Nói  cách  khác,  bọn  họ  chẳng  có  cách  nào  tìm  được  căn 

nguyên của hư không, pháp giới. Lý luận khoa học dùng động, còn Phật 

pháp dùng tịnh. Động và tịnh là một, động đến tột cùng là tịnh, tịnh đến 

cùng cực là động. Nếu hiểu động - tịnh là một thì sẽ đại triệt đại ngộ. 

Phật pháp dùng Định [thuộc về tịnh], khoa học dùng động, hai cách đều 

đúng, nhưng các nhà khoa học phải nhờ vào khoa học kỹ thuật thì mới 

có tiến triển. Phật pháp chẳng cần đến ngoại giới giúp đỡ, chỉ dựa vào 

công phu  Định lực  trong nội tâm  liền có  thể  thấy  được  chân tướng sự 

thật. Cảnh giới ấy chính là  “nhập Phật tri kiến”. 

Tây Phương thế giới và A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí đều do tự 

tánh biến hiện. Rời khỏi tự tánh sẽ không có một pháp nào để được. Duy 

tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà. Ta muốn vãng sanh cõi Tịnh Độ do chính 

mình biến hiện thì còn có chướng ngại nào nữa hay chăng? Lý luận như 

thế, nhưng sự thật thì tâm chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ 

lung tung, chẳng thể đạt đến nhất niệm. Nếu nhất niệm hồi tâm, sẽ quyết 

định vãng sanh! Chúng ta biết A Di Đà Phật ở Tây Phương thế giới là do 

tự tánh của chúng ta biến hiện, tự tâm sẵn có Cực Lạc. Vì thế, niệm A Di 

Đà Phật, nghĩ đến y báo và chánh báo trang nghiêm trong Tây Phương 

Cực Lạc thế giới chính là trở về với tự tánh, từ trong hết thảy vọng tưởng, 

tạp niệm trở về nhất niệm. Trong sáu chữ Phật hiệu “Nam-mô A Di Đà 

Phật”,  thì  hai  chữ  Nam-mô  chính  là  “quy  y”,  cũng  có  nghĩa  là  “nhất 

niệm hồi tâm”, phải trở về tự tánh! Trong các tông phái khác, điều này 

hết sức khó [thực hiện]. Thiền Tông gọi [sự trở về tự tánh] là “minh tâm 

kiến  tánh”,  phải  đoạn  sạch  Kiến  Tư  phiền  não,  lại  còn  phải  phá  được 

mấy phẩm vô minh thì mới có thể trở về tự tánh. Tịnh Tông thuận tiện 

hơn, chỉ niệm một câu Phật hiệu, ai cũng có thể tu, có thể chứng. 

Điều thứ hai là Tín Tha.  “Tha”  là Phật Thích Ca và Phật A Di Đà, 

mong các Ngài giúp đỡ, hướng dẫn chúng ta. Chính mình không đủ năng 

lực, cần phải được Phật, Bồ Tát gia bị. Tịnh Độ Tam Kinh câu nào cũng 

chân thật, nương theo kinh để tu học, chắc chắn sẽ thành tựu. Bốn mươi 

tám nguyện của Phật Di Đà, nguyện nào cũng đều nhằm thành tựu chúng 

sanh. Kinh A Di Đà nguyên bản (bản gốc bằng tiếng Phạn) nói tới mười 

phương Phật, người Hoa thích đơn giản; do vậy, La Thập đại sư rút gọn 

37 Chữ  “duyên”  ở đây có nghĩa là có thể nhận biết, có thể suy tưởng đến. Nói cách 

khác, khi một thức tiếp xúc một trần, nhận biết trần cảnh đó thì gọi là  “căn duyên nơi 

 cảnh”. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 60

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mười phương thành sáu phương. Sáu phương Phật đều hiện tướng lưỡi 

rộng dài, tán thán pháp môn này để làm chứng cho Phật Thích Ca, chứng 

thực  sự  chân  thật,  quyết  chẳng  nói  hai  lời.  “Tùy  thuận  chư  Phật  chân 

 thật giáo hối, quyết chí cầu sanh, cánh vô nghi hoặc, thị danh Tín Tha” 

(tùy thuận giáo huấn chân thật của chư Phật, quyết chí cầu vãng sanh, 

trọn không còn ngờ vực gì, đấy gọi là Tín Tha). Mấy câu này có phân 

lượng  rất  nặng.  Tùy  thuận  Phật  Thích  Ca,  tùy  thuận  bốn  mươi  tám 

nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  tùy  thuận  lời  khuyên  răn  của  hết  thảy  chư 

Phật trong tận hư không trọn pháp giới, chết lòng sát đất38 niệm một câu 

A Di Đà Phật, đó chính là tùy thuận giáo huấn của chư Phật. Nếu hỏi: 

Trong những kinh điển do đức Phật đã giảng trong bốn mươi chín năm, 

bộ  kinh  nào  chân  thật  nhất?  Câu  trả  lời  sẽ  là  kinh  A  Di  Đà,  kinh  dạy 

thẳng thừng, trọn vẹn, thỏa đáng pháp môn thành Phật ngay trong một 

đời. Kinh Đại Thừa chân thật hơn kinh Tiểu Thừa, kinh văn Nhất Thừa 

chân  thật  hơn  kinh  Đại  Thừa,  kinh  A  Di  Đà  là  chân  thật  nhất  trong 

những điều chân thật. 

 “Tín nhân giả, thâm tín tán loạn xưng danh, do vi thành Phật chủng 

 tử, huống nhất tâm bất loạn, an đắc bất sanh Tịnh Độ” (Tin vào nhân là

tin  tưởng sâu xa,  tâm  tán  loạn  xưng niệm  danh  hiệu  còn  trở  thành hạt 

giống để thành Phật, huống hồ nhất tâm bất loạn lẽ nào chẳng sanh về 

Tịnh Độ). Trong kinh Pháp Hoa, đức Phật đã nói:  “Nhất xưng Nam Mô 

 Phật, giai dĩ thành Phật đạo”  (Kẻ mô Phật một tiếng, đều đã thành Phật 

đạo). Đây chẳng qua là gieo nhân mà thôi, bất luận hữu tâm hay vô tâm, 

niệm một câu A Di Đà Phật sẽ tạo thành chủng tử sanh về Tây Phương 

trong tương lai. Hiểu rõ sự thật này, liền biết độ chúng sanh như thế nào, 

bất luận hữu ý hay vô ý, làm cho người ta niệm A Di Đà Phật một tiếng, 

họ sẽ đắc độ, sớm muộn gì cũng sẽ vãng sanh. 

Tiêu chuẩn “nhất tâm bất loạn” rất cao, có những người lo lắng “chỉ 

sợ trong một đời này chẳng thể vãng sanh”. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã hội 

38 Chết lòng sát đất (tử tâm tháp địa): Dứt tuyệt những mong ngóng quá phận, so đo, 

tính toán, cầu may (chẳng hạn, nghe kinh dạy “mười niệm cũng được vãng sanh” bèn 

tính toán: Niệm Phật mỗi ngày làm gì cho mệt? Chờ đến già, gần chết, niệm Phật vẫn 

còn kịp), trọn lòng trọn ý nơi pháp môn này, giống như cõi lòng đã nguội lạnh nên 

gọi là “tử tâm” (chết lòng). Nhận biết căn cơ của chính mình thuộc phàm phu, độn 

căn, dốc lòng phát nguyện cầu sanh để được về Tịnh Độ là nơi có hoàn cảnh tu học 

tốt đẹp hòng dễ tấn tu, không ngạo nghễ, kiêu căng, không tự phụ “chỉ có ông già bà 

cả dốt nát mới niệm Phật, còn ta là kẻ đại căn đại trí thì phải học Giáo, tu Thiền, tu 

Mật mới xứng”, nên gọi là “tháp địa” (nép sát đất). 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 61

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tập các bản dịch kinh A Di Đà của hai vị đại sư La Thập và Huyền Trang, 

tạo thành một bản. Trong bản kinh A Di Đà do ngài Huyền Trang dịch, 

trọn chẳng có từ ngữ  “nhất tâm bất loạn” , chỉ có  “nhất tâm hệ niệm” . 

Chúng ta nghe nói  “nhất tâm hệ niệm”  tợ hồ cảm thấy có thể thực hiện 

được.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  bảo   “nhất  hướng  chuyên  niệm  A  Di  Đà 

 Phật”   (một  mực  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật),  tợ  hồ  cũng  có  thể  thực 

hiện được. Nhưng bản dịch của ngài La Thập hoàn toàn chẳng phải là 

dịch sai! Bởi lẽ, đối với bản dịch của ngài La Thập, ngài Huyền Trang 

rất khâm phục, không phê bình gì cả. Hơn nữa, đại đệ tử đồng thời là 

học trò đắc ý nhất của ngài Huyền Trang là pháp sư Khuy Cơ, tổ sư khai 

sơn của Duy Thức Tông, khi viết chú giải cho kinh A Di Đà, nếu theo 

thói quen của con người hiện thời, ngài Khuy Cơ nhất định phải dùng 

bản dịch của thầy mình là ngài Huyền Trang, nhưng ngài Khuy Cơ lại 

dùng bản dịch của ngài La Thập, chứng tỏ cả thầy lẫn trò đều tán đồng 

bản dịch của ngài La Thập. 

Những  hành  giả  nói  niệm  Phật  đến  mức  “công  phu  thành  phiến” 

chính là nói đến “nhất hướng chuyên niệm” như trong kinh Vô Lượng 

Thọ đã dạy. Niệm đến mức “công phu thành phiến” thì khi lâm chung, A 

Di Đà Phật đến đón. Trước hết, có Phật quang chiếu đến thân hành giả, 

nghiệp chướng lập tức tiêu diệt, công phu tự nhiên tăng gấp bội, đạt đến 

mức nhất tâm bất loạn. Nếu chính mình niệm Phật đạt đến mức Sự nhất 

tâm thì vừa được Phật quang chiếu tới, sẽ đạt đến mức Lý nhất tâm. Đấy 

chính là bổn nguyện, oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Do vậy,  “nhất 

 tâm bất loạn”  không cần phải lo lắng, chỉ cần thật thà niệm, sẽ nhất định  

thành tựu. 

 “Tín  Quả  giả,  thâm  tín  Tịnh  Độ,  chư  thiện  tụ  hội,  giai  tùng  Niệm 

 Phật tam-muội đắc sanh”  (Tin vào quả, tin tưởng sâu xa Tịnh Độ là nơi 

các vị thượng thiện nhân tụ hội, đều từ Niệm Phật tam-muội  mà được 

vãng sanh): Quả báo là vãng sanh, nhất định phải lấy vãng sanh Tịnh Độ 

làm mục tiêu mong cầu duy nhất. Trong xã hội hiện thời, đối với hoàn 

cảnh sống, [hãy nên] hết thảy tùy duyên, đời này vốn do đền trả nghiệp 

mà sanh trong thế gian này, chỉ nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ. Tây Phương 

thế giới là nơi các vị thượng thiện nhân cùng ở một chỗ. Chữ  “thượng 

 thiện nhân”  không dùng để chỉ người tầm thường, mà để chỉ hàng Đẳng 

Giác Bồ Tát. Ở Tây Phương, Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể tính xuể, đều 

do Niệm Phật tam-muội mà được sanh về đấy.  “Tam-muội”  (Samādhi) 

dịch là Chánh Thọ, nghĩa là sự hưởng thụ chính đáng, còn dịch là Thiền 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 62

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Định. Người Niệm Phật trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, không có những 

tạp niệm khác, trong tâm vui sướng, không vướng mắc phiền não, lo âu, 

nên công phu có thể thành phiến. Nếu cứ thật thà niệm thì công phu tam-

muội sẽ tự nhiên nâng cao không ngừng, ắt sẽ có thành tựu. Nhân quả 

như bóng theo hình, trọn chẳng luống uổng! 

Tin vào Sự là cõi Tây Phương Cực Lạc ở ngoài mười vạn ức cõi Phật 

quả thật có, chẳng giống như truyện ngụ ngôn của Trang Sinh39. Chúng

ta có thiện tâm, có ác tâm, có chân tâm, có vọng tâm, có thanh tịnh tâm, 

có ô nhiễm tâm. Thế giới Sa Bà này là do tâm tham, sân, si, mạn của 

chúng  ta biến hiện  ra.  Tây  Phương thế giới là  do  một  niệm  tâm  thanh 

tịnh của chúng ta biến hiện. Tịnh Độ hay Uế Độ đều do tự tánh biến hiện, 

đều chẳng phải do bên ngoài đưa tới. Tịnh Độ là do tâm thanh tịnh của 

Phật biến hiện, mà cũng do hết thảy người niệm Phật trong mười phương 

thế giới biến hiện ra. Tâm Phật và tâm chúng sanh là một, chẳng phải hai. 

 “Tín Lý giả, thâm tín thập vạn ức độ, thật bất xuất ngã kim hiện tiền 

 giới nhĩ nhất niệm tâm ngoại”  (Tin vào Lý là tin tưởng sâu xa mười vạn 

ức cõi, quả thật chẳng ngoài một niệm tâm hiện tiền nhỏ nhoi của ta). 

Hãy nên đặc biệt chú ý tới từ ngữ  “nhất niệm tâm” . Nhất niệm là chân 

tâm. Nhị niệm là vọng tâm. Chân tâm không phải trong hay ngoài. Kinh 

Lăng Nghiêm vừa mở đầu liền có bảy chỗ gạn tâm. Chân tâm tìm chẳng 

được,  vọng  tâm  cũng  tìm  chẳng  được.  Vọng  tâm  có  phân  biệt,  chấp 

trước; cho nên có giới hạn. Phân biệt, chấp trước là một khái niệm trừu 

tượng, trên thực tế, nó cũng chẳng có giới hạn thật sự. 

Tây  Phương  có  y  báo,  chánh  báo,  chủ, bạn.  Chủ  là  A  Di  Đà  Phật, 

Bạn là các đệ tử của Phật. Chủ bạn là thầy và trò, đều do một niệm chân 

tâm của chính  mình biến hiện. Toàn thể Sự chính là Lý, toàn thể hiện 

tượng  đều  là  Lý  Thể.  Toàn  thể  Vọng  chính  là  Chân,  Vọng  là  Tướng, 

Chân là Tánh. Chân là chủ thể biến hiện (năng biến), Vọng là đối tượng 

được  biến  hiện  (sở  biến).  Như  nằm  mộng,  cái  có  thể  biến  hiện  những 

cảnh trong mộng là tâm, cái được biến hiện là cảnh trong mộng. Do vậy 

39 Trang Sinh là Trang Tử, tên thật là Trang Châu (sống trong khoảng 369-286 trước 

Công Nguyên), tự là Tử Hưu, người nước Tống. Ông này là một nhà văn học và triết 

gia  sống  vào  thời  Chiến  Quốc.  Những  trước  tác  của  ông  được  ghi  chép  thành  bộ 

Nam  Hoa  Kinh  (do  Đạo  Giáo  vào  đời  Đường  đã  tôn  xưng  ông  là  Nam  Hoa  Chân 

Nhân). Trong bộ sách này, có nhiều câu chuyện ngụ ngôn ngụ  ý khuyên đời, hoặc 

châm biếm, chẳng hạn như chuyện Khổng Tử đi khuyên Đạo Chích hãy hối cải, thôi 

trộm cướp, bị Đạo Chích mạt sát nặng nề. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 63

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nói: Toàn thể mộng chính là tâm, toàn thể tâm chính là mộng.  “Toàn thể 

 Tu  chính là Tánh,  toàn  thể  Tha  chính  là Tự” , đều  chân  tướng  sự thật. 

Cách tu của Tịnh Tông là chấp trì danh hiệu, niệm một câu A Di Đà Phật 

vốn là  “xứng Tánh khởi Tu, toàn thể Tu chính là Tánh” . Có mấy ai hiểu 

được, mà cũng chẳng hiểu rõ; trong sự tu học, đây là pháp môn cao nhất. 

Nhưng  phải  tu  như  thế  nào  thì  toàn  thể  Tu  mới  chính  là  Tánh?  Đừng 

hoài nghi, chớ xen tạp, đừng gián đoạn, có thể làm được như thế thì sẽ 

tương ứng với Phật, tương ứng với sự thật. Nhất niệm tương ứng nhất 

niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật.  “Toàn  thể  Tha  tức 

 Tự”  bao gồm y báo, chánh báo, chủ, bạn. Những điều vừa được nói trên 

đây được kinh Hoa Nghiêm gọi là “Lý Sự vô ngại”.  “Ngã tâm biến cố, 

 Phật tâm diệc biến, nhất thiết chúng sanh tâm tánh diệc biến” (do tâm ta

trọn khắp, tâm Phật cũng trọn khắp, tâm  tánh của hết thảy chúng sanh 

cũng trọn khắp). Giống như một ngàn ngọn đèn cùng thắp trong một căn 

phòng, ánh sáng  chiếu  rọi  lẫn nhau,  chẳng  trở  ngại nhau, đấy  chính  là 

“Sự Sự vô ngại”. Kinh Hoa Nghiêm nói tới bốn thứ vô ngại, kinh này 

cũng  nói  bốn  thứ  vô  ngại,  đủ  thấy  kinh  này  chính  là  Tiểu  Bổn  Hoa 

Nghiêm. 

Như  trong  hiện  thời,  địa  cầu  ô  nhiễm  nghiêm  trọng,  các  nhà  khoa 

học nói: Nếu chẳng sửa đổi thì năm mươi năm sau quả đất này sẽ chẳng 

thích hợp cho nhân loại sống. Nhà Phật nói  “y báo chuyển theo chánh 

 báo” , tư tưởng, kiến giải, tinh thần của chúng sanh ngày nay bị ô nhiễm 

còn nghiêm trọng, đáng sợ hơn sự ô nhiễm nơi hoàn cảnh. Làm thế nào 

để tịnh hóa lòng người chính là nhiệm vụ cấp bách. Dùng phương pháp 

“thật thà niệm Phật” để đối trị thì sẽ có hiệu quả. Một mặt, hoằng dương 

Phật pháp khiến cho con người hiểu rõ những lý luận cơ bản như lục đạo 

luân hồi, nhân quả báo ứng cũng như “đời người là khổ” v.v... khiến cho 

họ bỏ ác, hướng lành. Mặt khác, khuyên người ta niệm Phật, khiến cho 

tâm địa của họ thanh tịnh, vọng tưởng giảm thiểu, trên kính, dưới hòa, 

tuân theo lẽ công, giữ đúng pháp tắc. Nếu trên dưới đồng tâm hiệp lực 

nghiêm  túc  thực  hiện  thì  cũng  chẳng  bao  giờ  không  thể  vãn  hồi  vận 

mạng thế gian trong muôn một được! 

 “Sa Bà tức tự tâm sở cảm chi uế,  nhi tự tâm uế,  lý ưng yếm ly.  Cực  

 Lạc tức tự tâm sở cảm chi tịnh, nhi tự tâm tịnh, lý ưng hân cầu” (Sa Bà

chính là sự nhơ uế do tự tâm cảm nên, nhưng đối với sự nhơ uế trong tự 

tâm, theo đúng lý phải nên chán lìa. Cực Lạc chính là sự thanh tịnh do tự 

tâm cảm thành, nhưng sự thanh tịnh nơi tự tâm, theo đúng lý phải nên 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 64

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

vui cầu). Trong phần trên, tôi đã nói, hư không pháp giới đều là vật biến 

hiện bởi tự tánh của chúng ta. Thế giới hiện tại này, các cõi Phật trong 

mười  phương  và  Tây  Phương  Tịnh  Độ  cũng  chẳng  phải  là  ngoại  lệ, 

chúng đều do tự tánh biến hiện. Chân tâm của chúng ta rất đơn thuần thì 

cái được biến hiện sẽ là cõi Thường Tịch Quang. Sau khi tâm tánh đã mê 

thì do mê cạn hay sâu sai khác mà hiện ra chín pháp giới. Tây Phương có 

bốn cõi, ngoài cõi Thường Tịch Quang, trong mỗi cõi đều có ba bậc chín 

phẩm, toàn là đới nghiệp vãng sanh. Trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, 

các  vị  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nơi hội  Hoa  Tạng  đều  mang  theo một  phẩm 

sanh tướng vô minh, cũng là đới nghiệp vãng sanh. Trong các thế giới 

Phật khác, ba bậc chín phẩm phân chia rất rõ rệt, giữa mỗi tầng cấp có 

cách  biệt,  chỉ  riêng  Tây  Phương  thì  ba  bậc  chín  phẩm  trong  bốn  cõi 

không chướng ngại. Do vậy, cổ đức nói:  “Nhất sanh, nhất thiết sanh” 

(Sanh  về  một  cõi  là  sanh  về  hết  thảy).  Đại  Bồ  Tát  sanh  vào  Thượng 

Thượng Phẩm trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đồng thời, Ngài cũng 

thấy đại chúng vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Tây Phương 

thù thắng như thế, cùng với các vị thượng thiện nhân tụ hội một chỗ, cái 

tâm cầu nguyện vãng sanh tự nhiên dấy lên. Tín nguyện là mấu chốt để 

vãng sanh, người đời nghe nói pháp môn Tịnh Độ, tâm cũng quy hướng, 

nhưng vẫn chưa thể lập chí phát nguyện cầu sanh, thật ra là do chưa tự 

giác ngộ. Người thật sự giác ngộ phải biết:  

1.  Đời  người  là  khổ.  Trong  các  kinh  Đại,  Tiểu  Thừa,  đức  Phật  đã 

khai thị tường tận. Chư thiên vui nhiều khổ ít, loài người thọ được mấy 

chục năm, khổ nhiều vui ít. Quán sát theo phương diện tạo nhân, tức là 

nhìn theo nghiệp tạo tác bởi thân - miệng - ý thì con người đại đa số là 

ác nhiều, thiện ít, quả báo trong đời sau nhất định khổ hơn. 

2. Đời người là Không. Đời người như mộng, như huyễn, thời gian 

mấy chục năm thoáng qua. Bất luận giàu, nghèo, sang, hèn, đến lúc tắt 

hơi mới biết là rỗng tuếch thì chẳng phải là kẻ thông minh. Buổi tối đi 

ngủ, nhắm mắt lại, có khác gì đã chết? Thứ gì mới chính là của quý vị? 

Ngay cả thân thể cũng chẳng phải, huống hồ vật ngoài thân! Nếu giác 

ngộ, sẽ mở mang trí huệ, đắc đại tự tại, ý niệm được - mất sẽ giảm nhẹ, 

chuyện tổn người lợi mình sẽ chẳng làm nữa. 

3. Đời người vô thường, biển xanh biến thành ruộng dâu, con người 

có sanh, lão, bệnh, tử, địa cầu luôn biến hóa, hoàn cảnh vật chất như thế 

đó. Người đời tợ hồ chẳng hề nhận biết, sự cảm nhận gần như đã chai lì, 

thiếu lòng nhân. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 65

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

4.  Đời  người  vô  ngã.  Tất  cả  hết  thảy  tội  nghiệp  đều  do  Ngã  Chấp 

sanh ra. Nếu thật sự biết thân ta do Tứ Đại giả hợp thì tối thiểu là phiền 

não sẽ giảm bớt một nửa! 

Kinh  Phật  nói  đến  Tứ  Đại,  dùng  Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong  để  tượng 

trưng.  Tứ  Đại  là  vật  chất.  Kinh  Kim  Cang  nói  thế  giới  là   “nhất  hiệp 

 tướng” , [nghĩa là thế giới] do những vật chất cơ bản kết hợp thành. Có 

bốn thứ hiện tượng:  

1. Vật chất tuy nhỏ nhưng có thể tích [thì gọi là Địa Đại]. 

2. Nó có nhiệt độ, mang điện tích Dương thì gọi là Hỏa Đại. 

3. Nó có độ ướt, mang điện tích Âm thì gọi là Thủy Đại. 

4. Loại thứ tư là động, không nằm yên, gọi là Phong Đại. 

Từ ngữ Tứ Đại chỉ tánh chất của vật chất cơ bản, bất cứ vật gì cũng 

đều do vật chất cơ bản kết hợp thành, hễ tụ thì thành hình, hễ tán bèn 

tiêu diệt. Chẳng hạn như viên phấn này do bột phấn hợp thành, nghiền 

vụn nó ra thì chẳng còn nữa, chỉ là bột phấn tụ hay tán mà thôi! Khi tụ 

thì chẳng sanh, khi tán thì chẳng diệt, quả thật là bất sanh bất diệt. Bất cứ 

vật chất nào cũng đều giống như vậy. Con người thì ngoài thân thể còn 

có tinh thần. Tinh thần chính là Thọ, Tưởng, Hành, Thức trong Ngũ Uẩn 

như Tâm Kinh đã nói, chúng thuộc về tác dụng tâm lý. Ý niệm trong tâm 

sanh diệt vô thường. Thân do Tứ Đại giả hợp, tâm là Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức. Đấy là chân tướng của thân và tâm, kinh Phật gọi nó là  “nhân vô

 ngã” .  Nói  cách  khác,  thân  người  là  do  Tứ  Đại  và  Ngũ  Uẩn  giả  hợp, 

không có Ngã Thể (bản thể của cái Ngã) trường cửu, nên gọi là  “nhân

 vô ngã” . Đức Phật lại nói  “pháp vô ngã” . Chữ Pháp chỉ cho hết thảy các 

pháp, trong hết thảy các pháp vốn không có Ngã. Hãy nên hiểu chữ Ngã 

vừa nói đó mang ý nghĩa “chủ tể”, và cũng có nghĩa là “tồn tại”. Chúng 

sanh bất giác, đối với hết thảy pháp lầm lạc nẩy sanh cái nhìn phân biệt, 

huống hồ hết thảy các pháp vốn sẵn không tịch (rỗng rang, vắng lặng). 

Kinh Kim Cang dạy:  “Nhược phục hữu nhân tri nhất thiết pháp vô ngã, 

 đắc thành ư Nhẫn, thử Bồ Tát thắng tiền Bồ Tát sở đắc công đức”  (Nếu 

lại có người biết hết thảy pháp là vô ngã, đắc thành Nhẫn, thì công đức 

của vị Bồ Tát này vượt trỗi công đức của vị Bồ Tát nói trong đoạn trước). 

Trong cuộc sống hiện tại, nếu luôn luôn thấu hiểu ý nghĩa và cảm nhận 

Khổ, Không, Vô Ngã, Vô Thường, sẽ có ích rất lớn cho việc chán nhàm, 

lìa bỏ thế giới  Sa  Bà  này.  Tây  Phương Tịnh  Độ  không  có  những  hiện 

tượng ấy: 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 66

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

1. Thứ nhất là không khổ, tức là không có các nỗi khổ, chỉ hưởng 

những niềm vui. 

2. Thứ hai là chẳng Không, [cõi Cực Lạc] có thật và vĩnh hằng. Các 

cõi  nước  trong  mười  phương  thế  giới  là  Tướng  Phần40 của  tám  thức. 

Tướng Phần là vật chất. Do vậy, nó là Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã. 

Tây Phương không giống vậy, nó là Tướng Phần của tâm tánh, là vô lậu, 

là chân thường. 

 “Yếm uế, tu xả chí cứu cánh, phương vô khả xả. Hân tịnh, tu thủ chí 

 cứu cánh, phương vô khả thủ”  (Chán cái uế thì cần phải bỏ đến rốt ráo 

mới không còn gì để có thể bỏ được. Ưa tịnh thì cần phải giữ lấy đến rốt 

ráo thì mới không có gì để giữ được). Nếu bỏ thì phải bỏ sạch sẽ. Nếu 

hiểu  Xả  có  nghĩa  là  chuyện  gì  cũng  chẳng  làm,  chỉ  chuyên  tâm  niệm 

Phật thì đã hiểu sai hoàn toàn ý nghĩa của Xả. Chuyện gì cũng đều làm, 

lại  còn  làm  tích  cực,  viên  mãn  hơn  người  khác.  Tích  công,  lũy  đức, 

nhưng trong tâm thì thứ gì cũng chẳng có, chỉ có một câu A Di Đà Phật. 

Trừ Phật hiệu ra, tất cả chấp trước, vướng mắc, lo sầu đều chẳng có. Đấy 

mới được tính là  “xả đến mức rốt ráo” . Cái tâm cầu giữ lấy Tây Phương 

Cực Lạc thế giới phải mạnh mẽ tột bậc, chỉ có Tây Phương thế giới, chỉ 

có một đức Phật A Di Đà. Cổ đức bảo như vậy là  “có Tịnh Độ”41. Sách

Diệu  Tông  Sao  chép:   “Nếu  lấy  bỏ  đến  mức  cùng  cực  thì  cũng  chẳng 

 khác gì không lấy, không bỏ” . Diệu Tông Sao do Tri Lễ đại sư (Tứ Minh 

tôn giả) viết, Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ do Trí Giả đại sư viết, lời 

Sao do Tứ Minh tôn giả viết nhằm chú giải lời sớ của Trí Giả đại sư. Trí 

Giả đại sư lâm chung niệm Phật vãng sanh. Ngài tu Quán Tưởng Niệm 

Phật,  tu  theo  Thập  Lục  Quán  Kinh  để  vãng  sanh.  Bốn  loại  niệm  Phật 

được  chép  cặn  kẽ trong Quán Kinh,  nhưng Trì Danh đơn giản dễ dàng  

nhất, ổn thỏa, thích đáng, nhanh chóng nhất. 

Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian, mỗi một việc các Ngài làm đều 

có  thể  làm  gương  cho  người  đời.  Các  vị  đại  thiện  tri  thức  trong  năm 

40 Tướng Phần (còn gọi là Sở Thủ Phần): Theo quan điểm của Duy Thức Học, sự vật 

bên  ngoài  và  hình  ảnh  của  cảnh  giới  bên  ngoài  in  bóng  vào  trong  tâm  thì  gọi  là 

Tướng Phần. Sách Tam Tạng Pháp Số lại cho rằng Tướng Phần chính là các thứ hình 

tướng, là đối tượng nhận biết của Thức. 

41 Đây là từ ngữ  “có Tịnh Độ"  trong bài Tứ Liệu Giản của tổ Vĩnh Minh Diên Thọ: 

“Có Thiền, có Tịnh Độ, ví như cọp đội sừng, đời này làm thầy người. Đời sau làm 

 Phật, Tổ. Không Thiền, có Tịnh Độ. Vạn tu, vạn người về, nếu được thấy Di Đà, lo 

 chi chẳng khai ngộ”. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 67

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mươi ba lần tham học của kinh Hoa Nghiêm đều sống trong thế giới này, 

các ngành, các nghề, sống như thế nào, đãi người tiếp vật như thế nào, 

bọn  họ  đều  là  Phật  hay  Bồ  Tát  tái  lai.  Trưởng  giả  Chúc  Hương42 mỗi 

ngày mò ra chợ, trong tâm như như bất động, tu Định và Huệ bình đẳng. 

Đấy là tham Thiền ở mức độ cao nhất, kẻ sơ học chẳng thể làm được! 

Chẳng bằng niệm Phật, giữ chặt một câu Phật hiệu sao cho không gián 

đoạn. Trong khi làm việc, nếu không cần phải dùng đến trí óc thì vừa 

làm vừa niệm Phật. Như ông Vương Đả Thiết ở Hành Châu, vừa rèn sắt 

vừa niệm Phật, chẳng trở ngại công việc. Cầu sanh Tịnh Độ chính là đại 

sự trọng yếu nhất trong cả một đời người, hy hữu, khó gặp từ vô lượng 

kiếp đến nay. Trong thời đại này, đạo thầy trò không còn nữa, phải hoàn 

toàn dựa vào chính mình nỗ lực tự tu. Dẫu công việc bận rộn cũng phải 

dành một ít thời gian để chuyên tâm niệm Phật, những chuyện khác đều 

là lông gà, vỏ tỏi! 

Thiền Tông chủ trương không chấp tướng, như “chẳng lấy mà cũng 

chẳng  bỏ”,  đấy  cũng  là  chấp  tướng,  tức  là  chấp  vào  tướng  Không  của 

“chẳng lấy, chẳng bỏ”. Hiện thời nói đến “chẳng chấp tướng” thì chúng 

ta không thể làm được, phải thật sự đối đãi với bất cứ ai đều nhất loạt 

bình đẳng thì mới là đúng. Nếu vẫn còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước và phê bình, bàn tán thì chẳng thể nói là “không chấp tướng”. Liên 

Trì đại sư nói:  “Chấp vào Sự mà nếu niệm Phật niệm niệm liên tục, sẽ có 

 thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Chấp  vào  Lý  thiên  trọng  lý  luận,  vứt  bỏ  tu 

 hành nơi mặt Sự, hoàn toàn chưa minh tâm kiến tánh thì vẫn phải luân 

 hồi trong lục đạo” . Minh tâm kiến tánh nói dễ dàng sao! Nếu chấp Lý, 

phế Sự, Lý cũng chẳng viên, vì Lý và Sự là một, chẳng phải hai. Toàn 

thể Sự chính là Lý, lấy hay bỏ, không đâu chẳng phải là pháp giới. Đây 

quả thật là tùy thuận giáo huấn chân thật của chư Phật vậy. 

Danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn, trong sách vở Tịnh Tông thường nói 

tới tánh trọng yếu của danh hiệu, nhưng học nhân thường hay xem nhẹ, 

chẳng biết đến ý nghĩa chân thật! Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải kinh 

Vô Lượng Thọ, dẫn dụng rất nhiều lời thuyết pháp của cao tăng, đại đức 

đời  Tùy  -  Đường.  [Theo  đó],  trong  hết  thảy  các  kinh  do  đức  Phật  đã 

42 Trưởng giả Chúc Hương (Utpala-bhūti) là vị thiện tri thức thứ 21 trong 53 vị thiện 

tri thức được Thiện Tài đồng tử tham học. Ngài tên là Ưu Bát La Hoa (hoa sen xanh), 

có tiệm bán hương ở nước Quảng Đại, nên được gọi là trưởng giả Chúc Hương. Vị 

này dạy Thiện Tài pháp môn Điều Hòa Nhất Thiết Hương. Do tu môn giải thoát này 

mà tỵ căn thanh tịnh. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 68

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

giảng  trong  bốn  mươi  chín  năm,  bộ  kinh  nào  bậc  nhất?  Các  tông  phái 

đều công nhận Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Phạm  Võng là những bộ kinh 

lớn của Nhất Thừa, nhưng đem so với kinh Vô Lượng Thọ thì kinh Vô 

Lượng Thọ là bậc nhất, bởi lẽ, kinh Hoa Nghiêm đến quyển cuối cùng, 

Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện dẫn về Cực Lạc thì kinh Hoa 

Nghiêm mới viên mãn rốt ráo. Kinh Vô Lượng Thọ là tổng kết và quy 

túc của kinh Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà chính là tiểu bổn của kinh Vô 

Lượng Thọ. 

Nếu quán sát sâu xa hơn, lão cư sĩ Hạ Liên Cư chia kinh Vô Lượng 

Thọ thành bốn mươi tám phẩm, lấy bốn mươi tám nguyện trong phẩm 

thứ sáu làm trung tâm của kinh. Trong bốn mươi tám nguyện, cổ đức coi 

nguyện thứ mười tám là bậc nhất. Nguyện thứ mười tám là  “mười niệm 

 ắt  sanh” ,  viết  rành  rẽ,  rõ  ràng  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  danh 

hiệu. Một câu Phật hiệu này mở rộng ra là bốn mươi tám nguyện, rồi lại 

mở rộng ra thành kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ mở rộng ra 

sẽ  thành  kinh  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  mở  rộng  chính  là  Đại 

Tạng Kinh. Do vậy, một câu A Di Đà Phật chính là tổng cương lãnh của 

pháp tạng do đức Phật đã nói trong suốt bốn mươi chín năm. Niệm một 

câu danh hiệu A Di Đà Phật giống như niệm hết thảy kinh điển do đức 

Phật đã nói, công đức của danh hiệu thật chẳng thể nghĩ bàn. 

Đối với pháp Quán Tượng Niệm Phật thì trong kinh Ban Châu Tam 

Muội  có  giảng  phương  pháp  tu  hành  phép  Quán  Tượng  Niệm  Phật. 

Ngoài ra, Thập Lục Quán Kinh cũng giảng phép Quán Tượng Niệm Phật, 

nhưng  chỉ  giảng  trong  phép  quán  thứ  mười  ba,  còn  những  phép  quán 

khác,  có  mười  hai  phép  đều  giảng  về  cách  Quán  Tưởng  Niệm  Phật43. 

Trong phần trước, tôi đã nói Quán Kinh có hai bộ chú giải, một là bộ 

Diệu Tông Sao của tông Thiên Thai, do Tri Lễ đại sư chú giải. Lại còn 

có bộ chú giải mang tên Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ của Thiện Đạo đại sư. 

Hai  bản  này  đều  rất  phổ  biến,  tôi  đã  đều  giảng  rồi.  Tôi  hưởng  lợi  ích 

43 Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  gồm  mười  sáu  phép  Quán  nên  còn  gọi  là  Thập 

Lục Quán Kinh, nhưng thật sự chỉ có mười ba phép Quán (quán mặt trời lặn, quán 

nước đóng thành băng, quán đất báu, quán cây báu, quán ao báu, quán toàn bộ y báo, 

quán tòa hoa sen, quán hình tượng Phật, quán chân thân của A Di Đà Phật, quán thân 

tướng Quán Thế Âm Bồ Tát, quán tưởng thân tướng của Đại Thế Chí Bồ Tát, quán 

tưởng  chính  mình  vãng  sanh,  quán  thân  tướng  trượng  sáu  của  Phật  (đây  chính  là 

phép Quán Tượng như Hòa Thượng Tịnh Không đã nói), ba phép Quán cuối giảng 

về ba bậc chín phẩm vãng sanh, là nói về chánh nhân, phẩm vị và cảnh tượng vãng 

sanh. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 69

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhiều nhất từ bộ Tứ Thiếp Sớ, bộ này được tôn là sách chú giải Quán Vô 

Lượng Thọ Kinh bậc nhất từ xưa đến nay, có thể sánh với Di Đà Yếu 

Giải. Trong bộ ấy có nhiều nhận định mà cổ đức chưa từng nói đến. Có 

người nói Thiện Đạo đại sư là A Di Đà Phật tái lai, trong sách chú giải 

kinh Vô Lượng Thọ, Hoàng cư sĩ cũng từng nhắc tới điều này. Cũng có 

thể  nói:  “Tứ  Thiếp  Sớ  là  do  chính  A  Di  Đà  Phật  tự  thuyết  pháp  cho 

chúng ta!” 

Đối  với  Lễ  Bái,  Cúng  Dường,  Ngũ  Hối  đều  có  thể  lấy  kinh  Hoa 

Nghiêm để làm thí dụ. Trong mười đại nguyện vương thuộc phẩm Phổ 

Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Hoa  Nghiêm  thì  “lễ  kính  chư  Phật”  và 

“xưng tán Như Lai” thuộc về Lễ Bái, “quảng tu cúng dường” chính là 

Cúng Dường như ở đây đã nói. Ngũ Hối là năm phương pháp “Sám Hối, 

Khuyến Thỉnh, Tùy Hỷ, Hồi Hướng, Phát Nguyện”. Ngoài Sám Hối ra, 

bốn thứ còn lại, tức Khuyến Thỉnh, Tùy Hỷ, Hồi Hướng và Phát Nguyện 

đều có ý nghĩa sám hối. Nếu không thật sự sám hối thì bốn phương pháp 

này đều chẳng thể có. Do vậy, chúng đều thuộc vào pháp Sám Hối. Nếu 

đem Ngũ Hối áp dụng vào mười đại nguyện vương thì: “Sám hối nghiệp 

chướng” thuộc về phép thứ nhất trong Ngũ Hối. Tùy Hỷ thuộc phép Ngũ 

Hối thứ ba. “Thỉnh chuyển pháp luân” và “thỉnh Phật trụ thế” thuộc phép 

Khuyến Thỉnh thứ hai trong Ngũ Hối. “Thường tùy Phật học” và “hằng 

thuận chúng sanh” thuộc phép thứ năm là Phát Nguyện trong Ngũ Hối. 

“Phổ giai hồi hướng” thuộc về phép thứ tư, tức là Hồi Hướng trong Ngũ 

Hối.  Có  thể  thấy  rằng:  Pháp  được  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  tự  tu  là  mười  đại 

nguyện vương; Ngài dạy người khác tu pháp môn Niệm Phật. 

Ở đây, còn có Lục Niệm, trong rất nhiều kinh, đức Phật đã nói đến. 

Lục  Niệm  là  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng,  niệm  Giới,  niệm  Thí, 

niệm Thiên. Ba loại đầu là niệm Tam Bảo. Loại thứ tư là niệm Giới, thứ 

sáu là niệm Thiên, hai loại này có quan hệ mật thiết với nhau. Để sanh 

lên  trời  thì  phải  thỏa  điều  kiện  sanh  lên  trời.  Đức  Phật  nói  đến  trạng 

huống trong cõi trời, so với bất cứ tôn giáo nào cũng đều tường tận hơn. 

Chẳng phải là tin vào Thượng Đế sẽ sanh lên trời, ngàn vạn phần chớ 

hiểu  lầm.  Phật  nói  Ngũ  Giới  thanh  tịnh,  đời  sau  sẽ  được  thân  người. 

Thành  tựu  Thập  Thiện  nghiệp  đạo  thì  mới  được  sanh  lên  trời.  Chỉ  tu 

Thập  Thiện  thì  chỉ  có  thể  sanh  trong  các  tầng  trời  thuộc  Dục  Giới  trở 

xuống, tức là sanh trong Tứ Vương Thiên và Đao Lợi Thiên. Muốn tu 

lên cao hơn thì phải tu Định, tu Tứ Vô Lượng Tâm “từ, bi, hỷ, xả”. Ngũ 

Giới, Bát  Giới, Thập  Giới do  đức  Phật  đã  định và những điều răn dạy  

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 70

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trong các kinh đều thuộc phạm vi của Giới. 

Thứ năm là Niệm Thí. Thí (施) là Bố Thí, Thí có công đức khiến cho 

chúng ta đoạn phiền não. Vô lượng phiền não được quy nạp thành một 

trăm lẻ tám loại, rồi lại quy nạp thành hai mươi sáu thứ, bao gồm sáu căn 

bản phiền não và hai mươi tùy phiền não. Lại quy nạp thành sáu căn bản 

phiền não là tham, sân, si, mạn, nghi, ác kiến, rồi lại quy nạp thành ba 

độc  tham,  sân,  si.  Ba  độc  lại  quy  nạp  thành  một  thứ  là  Tham.  Bố  thí 

chuyên trị keo tham, tham là cội gốc lớn lao của phiền não. Bố thí nhằm 

tạo thuận tiện cho chính mình, dẹp trừ triệt để căn bản phiền não. Học bố 

thí thì lúc mới học, thường là chính mình dư dả mới bằng lòng đem cho 

người khác.  Chẳng  hạn như có  hai  món đồ nào  đó,  món  tốt giữ  lại  để 

mình dùng, cái dở hơn đem cho người ta. Tiến bộ hơn là đem cái tốt tặng 

cho người khác, cái dở giữ lại để mình dùng. Lại tiến một bước nữa là 

nếu người ta cần mà mình cũng cần thì giúp cho người ta trước, chính 

mình sẽ dần dần tính sau. Con người thường lo ngại nếu đem toàn bộ của 

cải của mình bố thí hết thì chính mình không có gì, làm sao đây? Nhất là 

trong lúc này, cuộc sống khó khăn, kiếm được tiền chẳng dễ. Tuy vậy, 

nhà Phật nói:  “Nhất ẩm, nhất trác, mạc phi tiền định” (Một miếng ăn, 

một miếng uống, không gì chẳng phải đã được định sẵn). Bố thí thì của 

cải đưa đến càng nhiều, chúng ta thật sự chưa dám tin tưởng. Tôi khuyên 

người học Phật phải đọc cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn ba trăm lượt. Trong 

một  đời  người,  giàu,  nghèo,  sang,  hèn  đều  có  số  phận  định  sẵn.  Đời 

trước đã tài bố thí thì đời này phát tài. Giàu có là quả báo, bố thí là nhân. 

Thông minh, trí huệ là quả báo, pháp bố thí là nhân. Khỏe mạnh, sống 

lâu  là  quả  báo,  vô  úy  bố  thí  là  nhân.  Dùng  tâm  chân  thành,  tâm  cung 

kính, tâm thanh tịnh tu ba thứ bố thí sẽ tự nhiên được quả báo tốt đẹp. 

Phật, Bồ Tát từ Sơ Phát Tâm cho đến khi thành Phật, thành Phật rồi lại 

thả chiếc bè Từ vào trong thế gian, không có chuyện gì khác, chỉ để bố 

thí! Cận đại, tại Trung Quốc, trong hàng xuất gia, Ấn Quang đại sư của 

Tịnh Độ Tông và Hư Vân đại sư của Thiền Tông suốt đời làm chuyện bố 

thí, tài, pháp, vô úy bố thí, chẳng giữ lại mảy may nào, làm rất viên mãn. 

Quán Vô Lượng Thọ Kinh đặc biệt nhắc tới ba loại người sẽ được 

sanh về Tịnh Độ:  

1. Loại thứ nhất là từ tâm, chẳng giết, đầy đủ giới hạnh, tức là hai 

điều thứ nhất và thứ hai trong Tịnh Nghiệp Tam Phước. 

2. Loại thứ hai là đọc tụng kinh điển Phương Đẳng Đại Thừa,  tức  là  

điều thứ ba   “phát Bồ Đề  tâm, đọc  tụng Đại Thừa”  trong Tịnh Nghiệp  

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 71

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Tam Phước. 

3. Loại thứ ba là tu hành lục niệm, hồi hướng, phát nguyện, cầu sanh 

Tịnh Độ. Tâm thanh tịnh cảm ứng bổn nguyện của Phật. Hiểu rõ ràng 

chân tướng sự thật này thì phải nên phát tâm sốt sắng niệm Phật, Chánh 

Trợ song tu. Chánh Tu là tín nguyện trì danh, Trợ Tu là mười đại nguyện 

vương, ngũ hối, lục niệm. Sống trong xã hội hiện thời, dùng tâm tư thái 

độ này để xử thế, đãi người, tiếp vật, đấy chính là Chánh Hạnh của Phật 

giáo đồ. 

 “Duy Trì Danh nhất pháp, thâu cơ tối quảng, hạ thủ tối dị. Cố Thích 

 Ca từ tôn, vô vấn tự thuyết, đặc hướng Đại Trí Xá Lợi Phất niêm xuất, 

 khả  vị:  Phương  tiện  trung  đệ  nhất  phương  tiện,  liễu  nghĩa  trung  vô 

 thượng  liễu  nghĩa,  viên  đốn  trung  tối  cực  viên  đốn” (Chỉ  có  pháp  Trì 

Danh thâu nhiếp căn cơ rộng nhất, thực hiện dễ dàng nhất, nên Thích Ca 

Từ Tôn, chẳng ai hỏi mà tự nói, đặc biệt hướng đến Đại Trí Xá Lợi Phất 

nêu  bày.  Pháp  Trì  Danh  đáng  gọi  là  phương  tiện  bậc  nhất  trong  các 

phương tiện, là vô thượng liễu nghĩa trong các liễu nghĩa, là viên đốn tối 

cực trong các pháp viên đốn). Ý nghĩa được nêu trong đoạn văn này của 

Ngẫu Ích đại sư chính là cương lãnh, nguyên tắc của rất nhiều kinh luận 

Tịnh Tông. Nếu chú tâm quán sát thì những điều này bao gồm vô lượng 

pháp môn; trong vô lượng pháp môn, pháp môn Niệm Phật là thù thắng 

nhất. Đại sư nói ra những câu này rất khó có. Nếu Ngài chẳng phải thật 

sự là bậc trong quá khứ đã từng nghiên cứu thấu triệt hết thảy pháp môn, 

sẽ chẳng nói ra những câu này, cũng chẳng có gan thốt ra. 

Do vậy, chúng tôi nghĩ rằng: Vì sao chư Phật, Bồ Tát, tổ sư, đại đức 

đều khuyên chúng ta trì danh niệm Phật? Chữ Cơ (機) trong câu  “thâu

 cơ tối quảng” (收機最廣) chính là Căn Cơ. Căn cơ có ba loại thượng căn, 

trung căn, hạ căn khác nhau. Chẳng hạn như Lục Tổ đại sư của Thiền 

Tông nói rất minh bạch, Ngài tiếp dẫn kẻ thượng thượng căn; ngài Thần 

Tú  tiếp  dẫn  người  có  căn  tánh  Đại  Thừa.  Trong  Giáo  Hạ  như  Hoa 

Nghiêm  Hiền  Thủ  Tông  thì  đối  tượng  của  họ  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị 

Pháp  Thân  đại  sĩ.  Trong  hết  thảy  kinh  luận,  mỗi  một  pháp  môn  nhằm 

chuyên độ một loại đối tượng nào đó. Chỉ riêng pháp môn Tịnh Độ là 

đối với tất cả những người có căn tánh bất đồng đều có thể tiếp nhận, 

trên  đến  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  dưới  đến  chúng  sanh  trong  địa  ngục,  đều 

bình đẳng độ thoát. Thật là chẳng thể nghĩ bàn. Chỉ niệm một câu Nam-

mô A Di Đà Phật liền có thể đắc độ. Thực hiện hết sức dễ dàng, có ai 

chẳng  thể  niệm?  Vấn  đề  ở  chỗ  có  chịu  niệm  hay  là  không,  bằng  lòng 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 72

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

niệm hay là không? Thành tựu của pháp môn này lại viên mãn khôn sánh. 

Chẳng riêng gì người bình thường chẳng tin, ngay cả những bậc Bồ Tát, 

La Hán trong Tông Môn, Giáo Hạ cũng chẳng thể tin tưởng. Do vậy, chư 

Phật Như Lai gọi pháp này là  “pháp khó tin”. 

Lúc ấy, đức Phật quán sát thiện căn, phước đức của chúng sanh đã 

chín muồi, bèn không ai hỏi mà tự nói. Nói tới  “thiện căn”  thì chính là

đức Phật nói ra pháp môn này, người nghe liền tin được, hiểu được. Nói 

tới  “phước đức”  thì chính là “có thể nguyện, có thể hành”. Pháp  môn 

này không ai biết, đương nhiên chẳng có ai có thể hỏi được! Còn với đối 

tượng để tuyên nói, Phật bèn đặc biệt chọn ngài Xá Lợi Phất, vì Ngài là 

bậc  trí  huệ  đệ  nhất,  không  có  trí  huệ  sẽ  tuyệt  đối  chẳng  thể  tin  tưởng 

pháp này. Cơ duyên thành Phật chín muồi, ắt phải có kinh điển để thành 

Phật. Kinh A Di Đà là căn bản để chúng sanh trong chín pháp giới viên 

mãn thành Phật ngay trong một đời. Nói như vậy thì chúng ta cũng có 

phần. Trong tất cả các phương pháp tu hành, pháp môn Niệm Phật thuận 

tiện bậc nhất. Đi, đứng, nằm, ngồi đều có thể tu hành. Nếu có ai không 

thích ta niệm, ta bèn niệm thầm. Chẳng câu nệ hình thức, chỗ nào cũng 

đều có thể niệm được! 

Trong Tứ Y Pháp, đức Phật nói  “y liễu nghĩa, bất y bất liễu nghĩa”. 

Phàm những pháp nào nói tới phước báo trong cõi trời, cõi người, chẳng 

thể  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới  thì  gọi  là   “bất  liễu  nghĩa” .  Kinh  Tiểu 

Thừa lấy đoạn Kiến Tư Hoặc để xuất tam giới, chứng quả La Hán, chẳng 

thể thành Phật, cũng gọi là bất liễu nghĩa. Kinh Đại Thừa tuy đoạn Tam 

Hoặc, liễu sanh tử, cao hơn La Hán, nhưng chưa đạt đến Phật quả rốt ráo 

thì vẫn là bất liễu nghĩa. Nhất Thừa liễu nghĩa là “thành Phật ngay trong 

một đời”. Trong một đời thành Phật thì chỉ có Thiện Tài đồng tử tham 

học năm mươi ba lần trong hội Hoa Nghiêm, tới cuối cùng, thành tựu là 

nhờ  mười  đại  nguyện  vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dẫn  về  Cực  Lạc. 

Trong kinh Pháp Hoa, long nữ tám tuổi thành Phật là loại rất hiếm, ít có, 

khó gặp. Trong kinh này, hết thảy chúng sanh trong một đời đều có thể 

viên thành  Phật đạo,  có  thể nói là  kinh này  vượt  trội  Hoa  Nghiêm  lẫn 

Pháp Hoa. Phật dùng pháp môn này để độ chúng sanh trong chín pháp 

giới,  mười  phương  ba  đời hết  thảy  chư  Phật  Như  Lai  cũng  dùng pháp 

môn này để độ chúng sanh. Nói  “vô thượng liễu nghĩa, đệ nhất phương 

 tiện”  là chuyên nói về bộ kinh này. 

Viên (圓)  là  viên  mãn,  Đốn  (頓)  là  nhanh  chóng  vượt  thoát,  chẳng 

theo thứ tự. Tiểu Thừa thành Phật phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Theo 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Tông

 73

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

như tông Thiên Thai nói thì phải trải qua Tứ Giáo là Tạng, Thông, Biệt, 

Viên. Đấy là  “tiệm tu”  (tu dần dần theo thứ tự). Đại Thừa tu Bồ Tát đạo, 

từ Sơ Tín đến Đẳng Giác gồm năm mươi mốt địa vị. Kinh Hoa Nghiêm 

nói: Thành Phật phải mất vô lượng đại kiếp, chứ không phải chỉ ba đại 

A-tăng-kỳ kiếp. Đức Phật nói ba đại A-tăng-kỳ kiếp là vì sợ chúng sanh 

nghe  [nói  vô  lượng  kiếp]  sẽ  co  đầu  rụt  cổ,  chẳng  dám  học  Phật.  Đại 

Thừa Bồ Tát tâm lượng to lớn, có tánh nhẫn nại, chẳng sợ thời gian lâu 

xa. Tổ sư khai sơn của Duy Thức Tông là Khuy Cơ đại sư soạn A Di Đà 

Kinh Thông Tán Sớ, trong ấy Ngài cũng nói rõ pháp môn này thuộc về 

Đốn Giáo; bởi lẽ, trong kinh nói từ một ngày đến bảy ngày liền thành 

công.  “Thành công”  có nghĩa là thành Phật. 

Nước đục ví với tâm ô nhiễm, tâm tạp loạn, Phật hiệu ví như thanh 

thủy châu. Đối trị tạp niệm hữu hiệu nhất chính là niệm Phật. Nếu tham 

cứu thấu đáo Vô Lượng Thọ Kinh, Quán Vô Lượng Thọ Kinh và Di Đà 

Yếu Giải thì niệm Phật sẽ đúng lý, đúng pháp, câu nào cũng tương ứng, 

quả thật hữu hiệu. Nghe đạo lý Phật pháp rất nhiều, nhưng phiền não, tập 

khí vẫn rất nặng như cũ là vì chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay đã quá quen 

với rất nhiều phiền não tham, sân, si, mạn, đối với Phật pháp cảm thấy 

rất lợt lạt. Vì thế, cổ nhân nói:  “Sanh  xứ  chuyển thục, thục  xứ  chuyển 

 sanh”   (Chuyển  chỗ  sống  thành  chỗ  chín,  chuyển  chỗ  chín  thành  chỗ 

sống). Ắt phải đem cái tâm phiền não ô nhiễm chuyển biến một trăm tám 

mươi  độ  thành  tâm  niệm  Phật  thanh  tịnh.  Hết  thảy  pháp  sanh  từ  tâm 

tưởng, hết thảy pháp do tâm biến hiện. 

Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. Đây chẳng phải là nhân quả 

thông thường. Đại Thừa là Bồ Tát, Nhất Thừa là thành Phật. Trong thế 

giới Cực Lạc, chứng đắc bốn loại Tịnh Độ cùng một lúc. Hễ chứng được 

một, sẽ chứng hết thảy; vì thế gọi là  “diệu quả” . Nhân và quả chẳng tách 

rời nhau. Điểm đặc biệt là pháp môn này được gọi là Liên Tông. Hoa sen 

là nhân và quả đồng thời; vì thế, tín nguyện trì danh là chánh tông. Bốn 

cõi Tịnh Độ là [giáo thuyết] do tông Thiên Thai sáng lập, nếu muốn hiểu 

rõ hơn, có thể tham khảo các sách Quán Kinh Diệu Tông Sao và Phạm 

Võng Kinh Huyền Nghĩa44. 

3.4. Minh Lực Dụng (giảng về lực dụng)  

44 Phạm Võng Kinh Huyền Nghĩa là một tác phẩm nhằm giảng về Ngũ Trùng Huyền 

Nghĩa của Phạm Võng Kinh Bồ Tát Tâm Địa Phẩm do Ngẫu Ích đại sư soạn. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 74

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải) Đệ tứ, minh lực dụng. Thử kinh dĩ “vãng sanh bất thoái” vi 

 lực dụng. Vãng sanh hữu tứ độ, các luận cửu phẩm. Thả lược minh 

 đắc sanh tứ độ chi tướng. Nhược chấp trì danh hiệu, vị đoạn Kiến Tư, 

 tùy  kỳ  hoặc  tán  hoặc  định,  ư  Đồng  Cư  độ  phân  tam  bối  cửu  phẩm. 

 Nhược trì chí Sự nhất tâm bất loạn, Kiến Tư nhậm vận tiên lạc, tắc 

 sanh Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Độ. Nhược chí Lý nhất tâm bất loạn, 

 khoát  phá  vô minh nhất phẩm,  nãi  chí  tứ  thập  nhất  phẩm, tắc sanh 

 Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Tịnh  Độ,  diệc  phần  chứng  Thường  Tịch 

 Quang độ. Nhược vô minh đoạn tận, tắc thị thượng thượng Thật Báo, 

 cứu  cánh  Tịch  Quang  dã.  Bất  Thoái  hữu  tứ  nghĩa,  nhất  Niệm  Bất 

 Thoái, phá vô minh, hiển Phật tánh, kính sanh Thật Báo, phần chứng 

 Tịch Quang. Nhị Hạnh Bất Thoái, Kiến Tư ký lạc, Trần Sa diệc phá, 

 sanh Phương Tiện độ, tiến xu cực quả. Tam Vị Bất Thoái, đới nghiệp 

 vãng sanh, tại Đồng Cư độ, liên hoa thác chất, vĩnh ly thoái duyên. Tứ 

 Tất Cánh Bất Thoái, bất luận chí tâm, tán tâm, hữu tâm, vô tâm, hoặc 

 giải, bất giải, đản Di Đà danh hiệu, hoặc lục phương Phật danh, thử 

 kinh  danh  tự  nhất  kinh  ư  nhĩ,  giả  sử  thiên  vạn  kiếp  hậu,  tất  cánh 

 nhân tư độ thoát. Như văn đồ độc cổ, viễn cận giai táng. Thực thiểu 

 kim cang, quyết định bất tiêu dã. Phục thứ, chỉ đới nghiệp sanh Đồng 

 Cư  tịnh,  chứng  Vị  Bất  Thoái giả,  giai dữ  Bổ  Xứ  câu,  diệc  giai nhất 

 sanh tất bổ Phật vị. Phù thượng thiện nhất xứ, thị sanh Đồng Cư. Tức 

 dĩ hoành sanh thượng tam độ, nhất sanh bổ Phật. Thị Vị Bất Thoái. 

 Tức dĩ viên chứng Tam Bất Thoái. Như tư lực dụng, nãi thiên kinh 

 vạn luận sở vị tằng hữu. Giảo bỉ đốn ngộ chánh nhân, cẩn vi xuất trần 

 giai  tiệm.  Sanh  sanh  bất  thoái, thủy  khả kỳ  ư  Phật  giai  giả,  bất khả 

 đồng nhật ngữ hỹ. Tông giáo chi sĩ, như hà vật tư. 

(解)第四。明力用。此經以往生不退為力用。往生有四 

土。各論九品。且略明得生四土之相。若執持名號。未斷

見思。隨其或散或定。於同居土。分三輩九品。若持至事

一心不亂。見思任運先落。則生方便有餘淨土。若至理一

心不亂。豁破無明一品。乃至四十一品。則生實報莊嚴淨

土。亦分證常寂光土。若無明斷盡。則是上上實報。究竟

寂光也。不退有四義。一念不退。破無明。顯佛性。徑生

實報。分證寂光。二行不退。見思既落。塵沙亦破。生方

便土。進趨極果。三位不退。帶業往生。在同居土。蓮華

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 75

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

託質。永離退緣。四畢竟不退。不論至心散心。有心無

心。或解不解。但彌陀名號。或六方佛名。此經名字。一

經於耳。假使千萬劫後。畢竟因斯度脫。如聞塗毒鼓。遠

近皆喪。食少金剛。決定不消也。復次祇帶業生同居淨。

證位不退者。皆與補處俱。亦皆一生。必補佛位。夫上善

一處。是生同居。即已橫生上三土。一生補佛。是位不

退。即已圓證三不退。如斯力用。乃千經萬論。所未曾

有。較彼頓悟正因。僅為出塵階漸。生生不退。始可期於

佛階者。不可同日語矣。宗教之士。如何勿思。

 (Giải: Thứ tư, nói về lực dụng. Kinh này lấy “vãng sanh bất thoái” 

 làm lực dụng. Vãng sanh có bốn cõi, trong mỗi cõi đều luận định chín 

 phẩm, nên bèn giảng đại lược về tướng trạng của bốn cõi. Nếu chấp trì 

 danh hiệu mà chưa đoạn Kiến Hoặc và Tư Hoặc, tùy theo tán tâm hay 

 định tâm, sẽ sanh vào cõi Đồng Cư, chia ra thành ba bậc, chín phẩm. 

 Nếu trì đến mức Sự nhất tâm bất loạn, giữa Kiến Hoặc và Tư Hoặc, tùy 

 ý đoạn trước một thứ, sẽ sanh về Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Độ. Nếu trì 

 đến mức Lý nhất tâm bất loạn, phá rỗng toang từ một phẩm vô minh cho 

 đến bốn mươi mốt phẩm vô minh, sẽ sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm 

 Tịnh  Độ  và  cũng  chứng  một  phần  cõi  Thường  Tịch  Quang.  Nếu  đoạn 

 sạch vô minh, sẽ là thượng thượng Thật Báo, rốt ráo Tịch Quang. Bất 

 Thoái có bốn nghĩa:  

  

 1. Niệm Bất Thoái: Phá vô minh, hiển Phật tánh, mau chóng sanh về

 cõi Thật Báo, chứng một phần cõi Tịch Quang. 

  

 2. Hạnh Bất Thoái: Đã trừ được Kiến Hoặc và Tư Hoặc, cũng phá 

 được Trần Sa Hoặc, sanh về cõi Phương Tiện, tiến hướng cực quả. 

  

 3.  Vị  Bất  Thoái:  Đới  nghiệp  vãng  sanh, ở  trong  cõi  Đồng  Cư,  gởi 

 thân nơi hoa sen, vĩnh viễn lìa khỏi duyên thoái thất. 

  

 4. Tất Cánh Bất Thoái: Chẳng cần biết là chí tâm hay tán tâm, hữu 

 tâm hay vô tâm, hiểu hoặc chẳng hiểu, chỉ cần danh hiệu Di Đà, hoặc 

 danh hiệu của chư Phật trong sáu phương và tên gọi kinh này, vừa nghe 

 thoảng  qua  tai,  giả  sử  ngàn  vạn  kiếp  sau,  rốt  ráo  sẽ  do  điều  này  mà 

 được độ thoát. Như nghe tiếng cái trống có bôi chất độc, xa hay gần đều  

 bị chết. Ăn một chút kim cang, quyết định mãi mãi chẳng tiêu. 

  

 Hơn nữa,  những kẻ chỉ cần đới nghiệp vãng sanh Đồng Cư Tịnh Độ, 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 76

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 chứng  Vị  Bất  Thoái,  đều  cùng  ở chung  với  các  vị  Bổ  Xứ,  cũng sẽ đều 

 trong một đời ắt dự vào địa vị Bổ Xứ làm Phật. Phàm ở chung với các 

 bậc  thượng  thiện,  tức  là  sanh  vào  cõi  Đồng  Cư  thì  là  đã  sanh  ngang 

 sang ba cõi trên, trong một đời được bổ xứ thành Phật. Đấy là [hễ dự 

 vào] Vị Bất Thoái thì là đã chứng trọn vẹn ba món Bất Thoái. Lực dụng 

 như  vậy  chính  là  điều  chưa  hề  có  trong  ngàn  kinh  vạn  luận.  So  với 

 những chánh nhân đốn ngộ khác thì chúng đều chỉ là thoát khỏi cõi trần 

 dần dần theo thứ tự, phải đời đời bất thoái thì mới có thể mong thành 

 Phật được. Dẫu nói suốt ngày cũng chẳng thể nói trọn hết [lực dụng của 

 kinh  này].  Những  bậc  tu  hành  bên  Tông,  bên  Giáo  cớ  sao  chẳng  suy 

 nghĩ?)



Phần thứ tư là giảng về Lực Dụng, [tức là] phần này nói rõ công đức 

tu hành, lợi ích do học tập, mà cũng có nghĩa là cái hay của niệm Phật 

nằm ở chỗ nào? Cổ đức nói:  “Kinh này lấy vãng sanh làm Công, lấy bất 

 thoái làm Dụng” . Trong kinh cũng dạy:  “Chúng sanh sanh giả, giai thị 

 A Bệ Bạt Trí”  (Những chúng sanh sanh về đó đều là Bất Thoái Chuyển 

Bồ  Tát).  Thân  nghiệp  báo  [trong  cõi  Sa  Bà]  này  là  thân  tối  hậu  (thân 

cuối cùng). Thân của những vị tái lai đến thế gian này để độ người chính 

là Ứng Hóa Thân. Hiện thời, người chân chánh phát tâm cầu sanh Tịnh 

Độ, lòng tin chân thật, phát nguyện chân chánh, tuân theo lời giáo huấn 

của  Phật.  Cái  tâm  ấy  vừa  phát  ra  thì  Tây  Phương  đã  ghi  danh,  chứng 

được thân tối hậu trong hiện tại, trong khoảng một niệm liền đến được 

cõi ấy. 



Vãng sanh [Tịnh Độ] có bốn cõi:  



a) Một là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Thế  giới  Sa  Bà  cũng là Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ. Tuy [trong cõi Sa Bà] có thánh nhân, nhưng thiếu 

duyên sẽ chẳng gặp được. Trong truyện ký xa xưa có chép: Pháp Chiếu 

đại  sư  (tổ  sư  đời  thứ  tư  của  Tịnh  Độ  Tông),  là  người  đời  Đường,  gặp 

Văn Thù Bồ Tát ở núi Ngũ Đài, đạo tràng của Bồ Tát là Đại Thánh Trúc 

Lâm Tự, đẹp đẽ, cao rộng. Tổ nghe Văn Thù Bồ Tát giảng kinh, thưa hỏi 

Bồ Tát: “Trong thời kỳ Mạt Pháp, tu pháp môn nào sẽ dễ thành tựu?” 

Văn Thù Bồ Tát dạy Tổ tu pháp môn Niệm Phật, lại còn niệm cho Tổ 

nghe mấy câu thánh hiệu A Di Đà Phật. Cách niệm ấy sau này được gọi 

là  Ngũ  Hội  Niệm  Phật.  Phép  Ngũ  Hội  Niệm  Phật  này  đã  thất  truyền. 

Năm 1977, tôi giảng kinh tại Trung Hoa Phật Giáo Đồ Thư Quán (thư 


viện Phật Giáo Trung Hoa) do lão pháp sư Đàm Hư sáng lập ở Hương 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 77

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Cảng.  Trong  thư  viện  ấy  có  tập  sách  nhỏ  mang  tựa  đề  Ngũ  Hội  Niệm 

Phật, có ghi chép nhạc phổ, âm điệu, tôi đem về Đài Loan. Cuốn sách ấy 

được biên soạn vào đầu thời Dân Quốc, rất cũ, sợ đã thất truyền, nên tôi 

in ra mấy ngàn bản ở Đài Loan. Trong số những vị xuất gia tại Đài Loan 

có người thông hiểu âm nhạc bèn đem sang Viên Quang Phật Học Viện 

ở Trung Lịch kiếm những vị đồng học, dựa theo nhạc phổ để luyện tập. 

Sau đấy lại thâu vào băng ghi âm. Nghe cuốn băng ấy, cảm thấy rất dễ 

nghe, rất náo nhiệt, nhưng hoàn toàn chẳng thanh tịnh. Đủ thấy rằng, nó 

hoàn  toàn  chẳng  phù  hợp  với  âm  điệu  do  ngài  Pháp  Chiếu  truyền  lại. 

Ngài Pháp Chiếu gặp Văn Thù Bồ Tát xong, sợ trong tương lai sẽ tìm 

[Bồ Tát] chẳng được, nên trên đường trở về đã đánh dấu dọc theo lối đi. 

Mải miết đi, quay đầu nhìn lại thì đã là một giải núi hoang, thứ gì cũng 

chẳng có! 

Phi  hành  gia  Mỹ  sau  khi  đáp  xuống  mặt  trăng,  chỉ  thấy  một  vùng 

hoang vu. Có người hỏi tôi, trong tương lai, khi tụng công khóa sáng tối, 

có  còn  niệm  Nguyệt  Quang  Bồ  Tát  hay  không?  Tôi  nói:  “Vẫn  phải 

niệm!” Vì Nguyệt Quang Bồ Tát ở trong nguyệt cung, phi hành gia đến 

đó, không thấy được Ngài, cũng giống như đạo tràng của Văn Thù Bồ 

Tát được lập tại núi Ngũ Đài, nhưng chúng ta cũng chẳng tìm được! 

Trong Tam Muội Thủy Sám, Ngộ Đạt quốc sư tìm kiếm đạo tràng 

của tôn giả Ca Nặc Ca tại Tây Thục, đạo tràng của tôn giả cũng là vàng 

ngọc  chói  ngời.  Sáng  hôm  sau,  [Sư  dùng  nước]  rửa  vết  ghẻ  hình  mặt 

người xong thì trong nháy mắt, chẳng thấy đạo tràng đâu nữa. Do đây có 

thể biết rằng: Phàm phu gặp được thánh giả thì phải có duyên phận đặc 

biệt thù thắng. Đâu Suất Thiên là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, chia thành 

hai viện nội và ngoại. Ngoại viện là chỗ phàm phu cư trụ, Di Lặc Bồ Tát 

trụ trong nội viện. Đệ Tứ Thiền cũng là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, trong 

ấy có Ngũ Bất Hoàn Thiên, phàm phu cũng chẳng thấy được. Trong lục 

đạo có ba chỗ là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Phàm Thánh Đồng Cư Độ 

trong thế giới Cực Lạc khác hẳn, toàn là người niệm Phật vãng sanh tu 

Tịnh nghiệp, đôi bên chẳng bị ngăn ngại. Đây chính là chỗ thù thắng của 

cõi Đồng Cư bên Tây Phương. 



Kiến Hoặc và Tư Hoặc chẳng dễ diệt trừ, bước đầu tiên chỉ là “phục 

đoạn”  (khuất  phục,  chế  ngự).  Đoạn  được  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  liền 

chứng quả A La Hán, sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư. Hễ có ý niệm 

thì là phiền não, bất luận ý niệm nào, thiện hay ác đều chẳng màng, ý 

niệm thứ nhất vừa khởi lên thì ngay lập tức dùng một câu A Di Đà Phật 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 78

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

để đè nó xuống. Cổ nhân ví von:  “Dùng đá  đè  cỏ” , chỉ cần đè xuống 

được thì niệm Phật dễ thành phiến. Trong thực tế, lúc bình thường, vọng 

niệm  rất  nhiều,  nhưng  ta  hoàn  toàn  chẳng  nhận  biết,  tốt  nhất  là  đừng 

quan  tâm  tới  nó.  Nếu  chú  ý  tới  vọng  tưởng,  đâm  ra  càng  nhiều  vọng 

tưởng hơn! Hãy mặc kệ nó, dốc sự chú ý vào Phật hiệu. Đại khái là trong 

thời gian tàn một cây hương, tức là trong một tiếng rưỡi, có dăm ba vọng 

tưởng thì coi như công phu đã khá lắm. Niệm năm năm mới được như 

thế. Nếu trong vòng một cây hương mà không có vọng tưởng thì cũng 

phải tốn công phu tám năm hay mười năm. Công khóa sáng tối mỗi ngày 

nhất định không được thiếu sót, còn tán niệm (ở đây có nghĩa là niệm 

Phật ngoài thời khóa nhất định) có thể niệm nhiều hơn hay ít hơn. Tại 

Mỹ, công việc bận bịu, áp lực nặng nề, khóa tối khóa sáng hạn định thời 

gian càng ít càng hay. Tốt nhất là dùng cách Thập Niệm. Cứ hết một hơi 

là một niệm, mặt hướng về phương Tây, mười hơi mất chừng năm phút 

là đủ rồi, chẳng trở ngại công việc. Người niệm Phật biết trước lúc mất, 

không  bệnh  tật  mà  qua  đời,  chỉ  cần  chế  phục  phiền  não  là  có  thể  đạt 

được điều ấy. Nhưng chúng ta khó đạt được Sự nhất tâm và Lý nhất tâm. 

Nhất tâm nhất ý cầu sanh Tịnh Độ, nhất tâm nhất ý muốn thấy A Di Đà 

Phật. Ý chí hết sức mạnh mẽ, ắt sẽ có cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. Ra đi 

nghiêm túc, đẹp đẽ, ra đi tự tại, đấy chính là phước báo lớn nhất. 

b)  “Trì  chí  Sự  nhất  tâm  bất  loạn,  Kiến  Tư  nhậm  vận  tiên  lạc,  tắc 

 sanh Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Độ”  (Trì đến mức Sự nhất tâm bất loạn, 

Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  tùy  ý  đoạn  trước  một  thứ  nào,  sẽ  sanh  về  

Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Độ). Điều kiện để sanh vào cõi Phương Tiện 

Hữu Dư là phải đoạn được Kiến Tư Hoặc. Trong phần trước, tôi đã có 

nói: Kiến Hoặc là ác kiến do mê Lý, do phân biệt khởi lên, là tác dụng 

tâm lý thuộc phương diện tri thức, căn nguyên chủ yếu là Ngã Kiến. Tư 

Hoặc là ác kiến do mê Sự, tự nhiên khởi lên45, thuộc về tác dụng tâm lý 

trên mặt sinh hoạt, căn nguyên chủ yếu là ba độc Tham, Sân, Si. Kiến 

Hoặc và Tư Hoặc là căn bản phiền não, còn gọi là Phiền Não Chướng. 



Trong cõi  Phương Tiện Hữu Dư của các thế giới trong mười phương  

45 Nguyên văn  “câu sanh nhi khởi”. “Câu sanh”  có nghĩa là sanh ra đã có, tự nhiên 

mà có, giống như con người được sanh ra thì loại phiền não này cũng sanh theo nên 

gọi là  “câu sanh”.  Xét đến sự hưng khởi của phiền não thì có hai loại:  

1. Phân biệt khởi: Do nghe tà sư, tà thuyết, hoặc do suy nghĩ xằng bậy, chấp trước 

mà khởi phiền não thì gọi là Phân Biệt Khởi. 

2. Câu sanh khởi: Đối trước trần cảnh tự khởi phiền não, thì gọi Câu Sanh Khởi. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 79

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chư Phật có chín loại người cùng sống. Theo cách giảng giải của tông 

Thiên  Thai,  Thanh  Văn  và  Duyên  Giác  trong  Tạng  Giáo;  Thanh  Văn, 

Duyên Giác và Bồ Tát thuộc Thông Giáo, cộng chung là năm loại người, 

những  người  thuộc  Tam  Hiền,  tức  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng trong Biệt Giáo, thêm vào Thập Tín của Viên Giáo [thành chín 

loại người trong cõi Phương Tiện Hữu Dư]. Những vị ấy đều đã đoạn 

Kiến Hoặc và Tư Hoặc, sanh vào Phương Tiện Hữu Dư Độ. Người niệm 

Phật chẳng cần nghĩ tới những danh tướng và các cách giảng giải trong 

kinh giáo. Bốn cõi, ba bậc [vãng sanh] đều chẳng cần nghĩ tới, chỉ nên 

thật thà niệm  một câu Phật hiệu. Công phu sâu sẽ tự nhiên đoạn được 

phiền não, đó gọi là  “nhậm vận”  (tùy ý). Đừng suy tưởng mình có thể 

đạt được nhất tâm hay không, càng nghĩ sẽ càng xen tạp. 



Sự nhất tâm bất loạn: Sự (事) là hoàn toàn luận theo sự tướng, Nhất 

(一) là thuần nhất, Loạn (亂) là tạp loạn. Vọng niệm sanh khởi do vô ý, 

chính mình chẳng thể khống chế được thì hoàn toàn chẳng quan trọng 

chi cả. Nếu hữu ý [sanh khởi vọng niệm] như tu pháp môn Niệm Phật 

mà lại tính tham Thiền, lại toan học Mật, nhất định sẽ nẩy sanh chướng 

ngại. Do vậy, niệm Phật phải có ý chí kiên định, bất cứ ai khuyên đổi 

sang học pháp môn nào khác đều chẳng nghe theo. Niệm Phật sao cho 

từng câu rõ ràng, từng chữ phân minh, tâm chẳng lìa Phật, Phật chẳng lìa 

tâm, tâm liền biến thành Phật. Tâm này là Phật, tâm này làm Phật, duy 

tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà, không chỉ đoạn được Kiến Hoặc, Tư Hoặc, 

mà Trần Sa hay vô minh cũng tùy ý đoạn được. 

 “Lý nhất tâm bất loạn, khoát phá vô minh nhất phẩm, nãi chí tứ thập 

 nhất phẩm, tắc sanh Thật Báo Trang Nghiêm”  (Lý nhất tâm bất loạn là 

phá rỗng toang từ một phẩm vô minh cho đến bốn mươi mốt phẩm vô 

minh,  sẽ  sanh  vào  Thật  Báo  Trang  Nghiêm):  Cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm còn gọi là cõi Thật Báo Vô Chướng Ngại. Lý là tâm tánh, tức là 

như Thiền Tông gọi là  “minh tâm kiến tánh” . Thiền Tông dùng phương 

pháp  tham  cứu,  chúng  ta  dùng  một  câu  Phật  hiệu  cũng  có  thể  đạt  đến 

cảnh giới ấy. So ra, Niệm Phật thuận tiện, đơn giản hơn. Niệm Phật có 

Sự Niệm và Lý Niệm. Người thượng căn lợi trí có cơ sở lý luận là Lý 

Niệm. Kẻ hạ ngu chuyện gì cũng chẳng hiểu thuộc về Sự Niệm. Nếu là 

Sự Niệm  mà niệm đến mức phá  một phẩm vô  minh thì cũng là do Sự 

Niệm mà đạt đến Lý Niệm, cảnh giới ấy và minh tâm kiến tánh chẳng 

hai, chẳng khác. Lý nhất tâm bất loạn có bốn mươi mốt tầng bậc khác 

nhau,  mức  độ  đoạn  vô  minh  trong  mỗi  tầng  cấp  cao  thấp  khác  nhau. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 80

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Đoạn sạch bốn mươi mốt phẩm vô minh sẽ thành Phật trong Viên Giáo, 

rốt ráo viên mãn vô thượng Bồ Đề. Thường Tịch Quang là Lý Thể, vô 

tướng. Ba cõi kia là sự tướng. 

Thường (常) là Pháp Thân, Tịch (寂) là Định, tức Giải Thoát, Quang 

(光) là trí huệ, tức Bát Nhã. Bổn tánh chân tâm của chúng ta trọn đủ ba 

thứ đức viên mãn này: 

- Pháp Thân có thể hiện hết thảy cõi nước, hữu tình và vô tình trong 

mười  phương  thế  giới  đều  do  tâm  tánh  biến  hiện  ra.  Đấy  gọi  là  Pháp 

Thân Đức. 

- Tịch là giải thoát tự tại, tâm tánh vốn tự tại. Chúng ta tợ hồ bị phiền 

não trói buộc, chứ thật ra phiền não ở chỗ nào? Tìm phiền não chẳng thể 

được! Phàm tất cả những gì có hình tướng đều là hư vọng. Tâm tánh vốn 

tự tại, đấy là Giải Thoát Đức. 

- Quang là trí huệ, thế gian và xuất thế gian đều do tự tánh biến hiện, 

lẽ ra là  “không gì chẳng biết” , nhưng lại biến thành sự hiểu biết hữu hạn, 

lỗi là do Sở Tri Chướng. Đức Phật giảng Bát Nhã trong một khoảng thời 

gian dài nhất, giảng đến hai mươi hai năm. Bát Nhã là nói vô tri. Chân 

trí huệ là vô tri, vô tri chính là vô sở bất tri (không gì chẳng biết). Chỉ sợ 

hữu tri, hữu tri chính là hữu sở bất tri (có cái không biết). Nếu có sở tri 

(có cái để biết) thì chỉ là biết một tí ti mà thôi! Trí huệ viên mãn vốn sẵn 

có trong bổn tánh của chính mình, chẳng phải do từ bên ngoài đưa tới. 

Các  tông,  các  phái  trong  Phật  giáo  đều  tu  Định,  trong  Định  quyết 

chẳng thể có một vọng niệm nào! Hễ có, sẽ trở thành chướng ngại. Khi 

đạt  đến  mức  “một  niệm  chẳng  sanh”  thì  hết  thảy  đức  năng  trong  tâm 

tánh sẽ hoàn toàn khôi phục. Câu kết luận cuối cùng trong Tâm Kinh là 

 “vô trí, diệc vô đắc”  (vô trí nên cũng vô đắc). Đắc là do phiền não mà có, 

Sở Tri Chướng là do hiểu biết mà có. Vô tri thì Sở Tri Chướng bị gạt bỏ, 

vô đắc thì Phiền Não Chướng bị dẹp trừ. Hằng ngày niệm Tâm Kinh, mà 

nếu chẳng thể đề cao cảnh tỉnh, hiểu thấu chân nghĩa của kinh ấy thì đã 

uổng công niệm mất rồi! 



Bất Thoái có bốn nghĩa:  



1. Niệm Bất Thoái:  “Phá vô minh, hiển Phật tánh, kính sanh Thật 

 Báo, phần chứng Tịch Quang”  (Phá vô minh, hiển Phật tánh, mau chóng 

sanh sang cõi Thật Báo, chứng một phần Tịch Quang). Trong pháp Đại 

Thừa, bậc chứng Niệm Bất Thoái là Pháp Thân Bồ Tát, trong Viên Giáo 

là từ Sơ Trụ trở lên, trong Biệt Giáo là từ Sơ Địa Bồ Tát trở lên, đều là 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 81

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Niệm Bất Thoái. Xét theo công phu đoạn chứng46, các vị Bồ Tát này đã 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân. Trong bốn cõi Tây 

Phương Tịnh Độ, họ sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm độ. Thường Tịch 

Quang là Lý Thể, ba cõi trước đó là sự tướng. Lý không đâu chẳng tồn 

tại, nhưng trong cõi Đồng Cư và cõi Phương Tiện, không có cách nào 

nhận thức Lý Thể, mà cũng chẳng thể cảm nhận được. Sanh về cõi Thật 

Báo mới có thể cảm nhận Lý Thể, đó gọi là  “Lý - Sự viên dung, Tánh - 

 Tướng  bất  nhị” .  Trong kinh  Đại  Thừa gọi là   “thân  và  cõi  chẳng  hai” 

(thân độ bất nhị). Nghe đã quen tai, nhưng không có cách nào thấu hiểu 

được.  Đạt  đến  cõi  Thật  Báo  sẽ  đích  thân  chứng  đắc.  Chữ  Niệm  trong 

Niệm  Bất  Thoái  nghĩa  là  chánh  niệm,  niệm  niệm  đều  tiến  hướng  Vô 

Thượng Bồ Đề. Hiện thời, nếu chúng ta hữu niệm thì cũng là vọng niệm, 

mà nếu vô niệm thì lại là vô minh. 



2. Hạnh Bất Thoái:  “Kiến Tư ký lạc, Trần Sa dĩ phá, sanh Phương 

 Tiện độ, tấn xu cực quả”  (Kiến Hoặc và Tư Hoặc đã đoạn, Trần Sa đã 

phá, sanh vào cõi Phương Tiện, tiến hướng quả tột cùng). Bồ Tát tu Lục 

Độ vạn hạnh, chẳng bị lui sụt xuống Nhị Thừa. Quyền Giáo Bồ Tát47 vẫn 

có thể lui sụt xuống Nhị Thừa, do vì thấy chúng sanh khó độ, hạng Bồ 

Tát ấy không có tánh nhẫn nại, thường hay ngã lòng. Đại Thừa Bồ Tát 

trọn  đủ  Định  -  Huệ,  chẳng  bị  lui  sụt  xuống  Nhị  Thừa.  Đức  Phật  bảo 

chúng ta: Nhị Thừa chẳng thể thành Phật! Để thành Phật thì nhất định 

phải là “Lý Sự viên dung, Sự Sự vô ngại”. Nhị Thừa có chướng ngại, 

chẳng viên  dung, tự  mình  tu rất khá,  nhưng chẳng  thể  cùng đại  chúng 

tiếp  xúc,  họ  cảm  thấy  chẳng  thể  chịu  đựng  phiền  rộn  được.  Do  vậy, 

muốn thành Bồ Đề thì phải chứng vô chướng ngại pháp giới như trong 

kinh Hoa Nghiêm đã giảng, ắt phải tiếp xúc chúng sanh trong chín pháp 

giới. Tiếp xúc chúng sanh là tu hành, phải tu sao cho những điều mình 

không vừa ý trở thành vừa ý. Phải trừ cho sạch phiền não, phải diệt trừ 

cho hết. Bồ Tát tu Lục Độ, độ chúng sanh cũng là độ chính mình. Bất 

luận trong hoàn cảnh nào thì chính mình cũng đều có lợi. Quán sát trên 

46 Đoạn chứng: Đoạn phiền não, chứng Pháp Thân. 

47 Quyền  Giáo  Bồ  Tát  là  đối  với  Thật  Giáo  Bồ  Tát  mà  nói.  Quyền  Giáo  là  những 

giáo pháp quyền biến, nhằm hướng dẫn người tu từ từ thâm nhập Đại Thừa. Ví dụ 

như  trong  Quyền  Giáo,  quan  niệm  có  nhân  trước,  quả  sau,  còn  Thật  Giáo  thấy  rõ 

nhân  chính  là  quả,  quả  chính  là  nhân,  nhân  quả  chẳng  hai.  Nói  cách  khác,  Quyền 

Giáo chưa ngộ Chân Như, còn chấp tướng tu trì, chưa hoàn toàn thấu hiểu Tam Luân 

Không Tịch. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 82

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sự thật, điều cần thiết trước nhất là phải tu khổ hạnh48, đối với hết thảy 

những gì chẳng vừa ý, hãy nên tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, tu Thiền Định 

Ba La Mật. Cuối cùng, lại phải tu trong thuận cảnh, nếu chuyện gì cũng 

vừa lòng toại ý sẽ dễ dàng giải đãi. Thuận cảnh còn làm cho con người 

bị lui sụt dữ dội hơn, do thỏa mãn với tình cảnh hiện thời, cái tâm dũng 

mãnh hướng thượng không còn nữa. Trong các vị đệ tử Phật tham dự hội 

Bát Nhã, tôn giả Tu Bồ Đề tượng trưng cho khổ hạnh, Sơ Tổ Thiền Tông 

là tôn giả Đại Ca Diếp cũng tượng trưng cho khổ hạnh, đều là được rèn 

luyện  trong  nghịch  cảnh.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  đồng  tử 

được rèn luyện trong thuận cảnh. Trong nghịch cảnh tu nhẫn nhục, phá 

trừ tâm nóng giận, trong thuận cảnh đoạn tham ái. Khi Thiện Tài đồng tử 

sanh  ra,  trong  nhà  bảy  báu  trồi  lên.  Trong  thuận  cảnh,  tu  trì  khó  khăn 

hơn trong nghịch cảnh. Bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, đều phải 

dùng những cảnh đó để đoạn tham, sân, si. 



3. Vị Bất Thoái:  “Đới nghiệp vãng sanh, tại Đồng Cư độ, liên hoa 

 thác  chất,  vĩnh  đoạn  thoái  duyên”   (Đới  nghiệp  vãng  sanh  trong  cõi 

Đồng Cư, gởi thân nơi hoa sen, vĩnh viễn đoạn trừ duyên gây lui sụt). Từ 

ngữ  Vị  Bất  Thoái  chỉ  quả  vị  của  thánh  nhân.  Bậc  Sơ  Quả  trong  Tiểu 

Thừa đã chứng Vị Bất Thoái, chẳng còn lui sụt xuống hàng phàm phu. 

Sau khi chứng được Sơ Quả, sẽ sanh trở lại trong nhân gian hay trên cõi 

trời bảy lần, liền chứng quả A La Hán. Kinh Phật nói để thành Phật phải 

mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp, tính từ lúc nào? Phải tính từ lúc đắc Sơ Quả. 

Nếu không như vậy thì có thể là người tu hành lại lui sụt xuống lục đạo 

luân hồi. Trong các kinh Kim Cang, Lăng Nghiêm, Vô Lượng Thọ, đức 

Phật đều nói chúng ta có duyên phận với Phật chính là do thiện căn đã tu 

tập trong đời đời kiếp kiếp từ vô lượng kiếp đến nay. Vì sao vẫn chưa 

thành Phật? Vì từ trước đến nay chưa hề chứng được Sơ Quả. Kinh Hoa 

Nghiêm nói để thành Phật phải tốn vô lượng kiếp, cũng là vì chẳng tính 

từ Vị Bất Thoái. Chứng đắc Vị Bất Thoái hoàn toàn chưa lìa khỏi tam 

giới, nhưng chẳng còn là phàm phu, chỉ qua lại trong đường trời người, 

trọn chẳng đọa trong tam đồ. Làm thế nào mới có thể chứng được địa vị 

Vị Bất Thoái? Phật dạy đối với Kiến Tư Hoặc, phải đoạn được tám mươi  

48 Khổ hạnh ở đây không có nghĩa là hành xác như chỉ ngủ ngồi không nằm, nhịn ăn 

v.v... mà là “làm được những việc người khác không thể làm, chịu đựng những việc 

người khác không thể chịu”, dứt bỏ những tập khí quen hưởng thụ sung sướng, biếng 

nhác của chính mình, giảm thiểu nhu cầu đến mức thấp nhất. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 83

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới49. 



Trong bốn mươi tám nguyện, nguyện thứ mười tám là  “mười niệm ắt 

 sanh”  là nói về mười niệm lúc lâm chung. Lâm chung mà có thể niệm 

Phật cũng chẳng đơn giản, ắt phải hội đủ ba điều kiện:  



1) Thần trí tỉnh táo. 



2) Có thiện tri thức nhắc nhở đúng lúc. 



3) Nghe xong có thể thật sự làm theo. 



Chẳng phải ai cũng có đủ ba điều kiện trên đây, nhất định lúc bình 

thường phải nỗ lực, đừng mang tâm cầu may. Hễ mê hoặc liền đọa vào 

tam ác đạo. Nếu thần trí tỉnh táo, sẽ chẳng đọa trong tam đồ. Vì thế, lúc 

bình thường phải giữ lòng làm lợi chúng sanh, tu phước làm đầu. 



Chúng ta quá nửa có thể sanh về cõi Đồng Cư, chứng Vị Bất Thoái. 

Thế giới Sa Bà này cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng chúng ta 

chưa chứng được Vị Bất Thoái. Sau khi sanh về cõi Đồng Cư của Tây 

Phương, liền chứng Vị Bất Thoái. Đủ thấy Tây Phương thù thắng hơn Sa 

Bà. Càng thù thắng hơn nữa là trong Tây Phương, sanh về một cõi liền 

sanh hết thảy cõi, chứng được một thứ, liền chứng hết thảy, đồng thời 

chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái. Tây Phương thù thắng như thế là vì ba 

lý do lớn:  

49 [Chú thích của cư sĩ  Lưu Thừa Phù] Trong đoạn văn trên đây, Hòa Thượng nói 

phải đoạn tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong thế giới. Tám mươi tám phẩm Kiến 

Hoặc được gọi là tám mươi tám Sử, liệt kê như sau: 

Kiến 

Dục 

Khổ (tham, sân, si, mạn, nghi, thân kiến, biên  10 Sử 



Tổng 

Hoặc 

Giới 

kiến, tà kiến, kiến thủ kiến, giới cấm thủ kiến) 

cộng 

Tập  (trừ  thân  kiến,  biên  kiến,  giới  cấm  thủ  7 Sử 

88 Sử 

kiến) 

Diệt (giống như trên) 

7 Sử 

32

Đạo (trừ thân kiến, biên kiến) 

8 Sử 

Sử 

Sắc 

Khổ (trừ sân) 

9 Sử 



Giới  

Tập  (trừ  sân,  thân  kiến,  biên  kiến,  giới  cấm  6 Sử 

thủ kiến) 

28

Diệt (giống như trên)  

6 Sử 

Sử 

Đạo (trừ sân, thân kiến, biên kiến) 

7 Sử 

Vô Sắc  Khổ (trừ sân) 

9 Sử 



Giới 

Tập  (trừ  sân,  thân  kiến,  biên  kiến,  giới  cấm  6 Sử 

28

thủ kiến) 

Sử 

Diệt (giống như trên) 

6 Sử 

Đạo (trừ sân, thân kiến, biên kiến) 

7 Sử 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 84

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



1) Sanh về Tây Phương sẽ hằng ngày gặp Phật. 



2)  Luôn  luôn  nghe  pháp,  chẳng  riêng  gì  Phật,  Bồ  Tát  thuyết  pháp, 

mà sáu trần (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) đều thuyết pháp. 



3) Thường cùng các vị đại Bồ Tát ở chung một chỗ. 



Ở  trong  hoàn  cảnh  như  vậy,  sẽ  không  có  nhân  duyên  gây  thoái 

chuyển. Trong thế giới Sa Bà, rất khó được nghe chánh pháp, ác tri thức 

đông đảo, thiện tri thức ít ỏi. Vì thế, dễ bị thoái chuyển. 



4. Tất Cánh Bất Thoái:  “Bất luận chí tâm, tán tâm, hữu tâm, vô tâm, 

 hoặc giải, bất giải, đản Di Đà danh hiệu, hoặc lục phương Phật danh, 

 thử  kinh  danh  tự,  nhất  kinh  ư nhĩ,  giả  sử  thiên  vạn  kiếp hậu, tất  cánh 

 nhân tư độ thoát”  (Bất luận chí tâm hay tán tâm, hữu tâm hay vô tâm, 

hiểu hoặc chẳng hiểu, chỉ cần danh hiệu Di Đà, hoặc danh hiệu của chư 

Phật trong sáu phương và tên gọi kinh này, vừa nghe thoảng qua tai, giả 

sử ngàn vạn kiếp sau, rốt ráo sẽ do điều này  mà được độ thoát).  “Chí

 tâm”  là nhất tâm, chân thành tâm.  “Tán tâm”  là có xen tạp. Bất luận hữu 

tâm hay vô tâm, hiểu hoặc chẳng hiểu, chỉ cần nghe được một tiếng Phật 

hiệu hoặc tựa đề kinh, liền gieo được hạt giống thành Phật, trong tương 

lai  sớm  muộn  gì  cũng  có  thể  bước  vào  cửa  Phật,  tu  hành,  chứng  quả. 

Kinh Pháp Hoa chép: Khi đức Phật tại thế, có một cụ già muốn theo Phật 

xuất gia. Những đệ tử Phật đã chứng A La Hán, có Túc Mạng Thông biết 

được quá khứ, vị lai, quán sát thấy cụ già ấy trong năm trăm đời chẳng 

có thiện căn nên không chịu thu nhận. Cụ già buồn khóc, chẳng chịu bỏ 

đi. Đức Phật trông thấy, liền kêu cụ già lại, cho cụ xuống tóc. Đức Phật 

bảo các đệ tử: Trong vô lượng kiếp trước, cụ già này làm tiều phu, lên 

núi đẵn củi, gặp một con mãnh hổ, bí quá, trèo lên cây, vô tình kêu lên 

một  tiếng  “nam-mô  Phật”.  Có  nhân  duyên  như  vậy,  đời  này  cơ  duyên 

chín muồi, phát tâm xuất gia. Cụ già ấy về sau chứng quả A La Hán. 

 “Nhất  sanh  bổ  Phật,  thị  Vị  Bất  Thoái,  tức  dĩ  viên  chứng  tam  Bất 

 Thoái”  (trong một đời được bổ xứ thành Phật, là Vị Bất Thoái, tức là đã 

chứng  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái).  Mấy  câu  này  hết  sức  trọng  yếu,  ắt 

phải  ghi  nhớ  thật  kỹ.  Không  những  chính  mình  sẽ  có  thể  thật  sự  phát 

khởi nguyện vọng cầu sanh Tịnh Độ, mà còn có thể giải đáp cho không 

ít  người  nghi  hoặc.  Những  điều  này  là  sự  thù  thắng  tối  cực,  các  pháp 

môn khác không có sự nhanh chóng như thế này. Như các kinh Đại Thừa, 

Tiểu Thừa thường giảng, sau khi chứng được quả Tu Đà Hoàn phải trải 

qua  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp  hoặc  vô  lượng  kiếp  mới  có  thể  thành  Phật, 

chẳng thể nào thành tựu ngay trong một đời. Chỉ riêng pháp môn Niệm 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 85

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật, trong một đời sanh về thế giới Cực Lạc, liền ở cùng một chỗ với 

các vị Bổ Xứ Đẳng Giác Bồ Tát, cũng đồng thời chứng trọn vẹn ba thứ 

Bất Thoái. Trong thế giới Sa Bà, chứng Vị Bất Thoái là Tiểu Thừa Tu 

Đà Hoàn, chứng Hạnh Bất Thoái là Đại Thừa Bồ Tát, chứng Niệm Bất 

Thoái  là  Pháp  Thân  đại  sĩ,  phân  định  rất  rành  mạch.  Hễ  sanh  về  Tây 

Phương thế giới liền hoàn toàn chứng được [cả ba thứ Bất Thoái này]. 



Cuối cùng, Ngẫu Ích đại sư khích lệ chúng ta. Trong hết thảy kinh 

luận được đức Phật giảng trong bốn mươi chín năm đều không có thuyết 

 “chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái” , trong mười phương thế giới của chư 

Phật cũng không có tình trạng này. Ngài lại dùng Thiền Tông để so sánh. 

Thiền  Tông  là  đốn  ngộ,  nhưng  chẳng  thể  đoạn  sạch  tập  khí  phiền  não 

ngay trong một đời, phải đời đời kiếp kiếp chẳng lui sụt [thì mới hòng 

đoạn sạch]. Trong Thiền Tông, sau khi triệt ngộ, đời đời chẳng lui sụt 

chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng.  Trong  lịch  sử  Phật  giáo  Trung  Quốc, 

những vị đại triệt đại ngộ bên Thiền Tông, đến đời sau bị thoái chuyển 

rất nhiều. Có một câu chuyện rất nổi tiếng là Tam Sanh Thạch (hòn đá 

ba đời) kể về thiền sư Viên Trạch. Sư có thể biết quá khứ và vị lai, vẫn 

chẳng thể tránh khỏi đời sau đầu thai. May mắn là Sư chẳng bị mê khi 

cách ấm, nhớ được chuyện đời trước, nhưng vẫn phải luân hồi để tiếp tục 

tu. Khi thay đổi thân thể này, Sư chẳng có cơ hội ở cùng một chỗ với các 

vị đại Bồ Tát, mà cũng chẳng thể viên chứng ba thứ Bất Thoái. Bởi lẽ, 

trong Thiền Tông, hễ có tu trì thì trong đời thứ hai sẽ có phước, có huệ, 

có thể sẽ là đại phú, đại quý, rồi lại đầu thai, càng đầu thai, càng mê, tình 

cảnh mỗi ngày  một tệ hơn. Đấy chính là nguyên nhân vì sao để thành 

Phật phải mất vô lượng kiếp50. 

50 [Chú thích của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: Trong đoạn văn trên đây nhắc tới Tiểu Thừa 

Tu Đà Hoàn, sợ hàng sơ học cảm thấy bỡ ngỡ, nên ở đây tôi giảng đại lược. 

1. Tu Đà Hoàn (Srotāpanna) là thánh nhân Sơ Quả trong Tiểu Thừa, dịch là Nhập 

Lưu, hoặc Dự Lưu, tức là tham dự vào dòng Thánh, ngộ pháp tánh bình đẳng. Còn 

gọi là Nghịch Lưu, ngụ ý: Ngược dòng sanh tử, vào biển thánh trí. 

2. Đoạn tám mươi tám Sử trong tam giới, hết sạch Kiến Hoặc, đắc pháp nhãn tịnh, 

thấy lý Chân Không, lại trải qua bảy lần sanh tử liền nhập Niết Bàn. 

3. Vào trong dòng pháp tánh của bậc thánh nhân, ngược dòng lục trần của phàm phu. 

4. Chẳng nhập trong tướng của hết thảy cảnh giới lục trần Sắc, Thanh, Hương, Vị, 

Xúc,  Pháp.  Do  tình  thức  đã  rỗng  không,  không  còn  Ngã,  Ngã  Sở,  nên  chẳng  vào 

trong lục trần. Đã chẳng nhập lục trần nên tuy Tu Đà Hoàn xưng là Nhập Lưu cũng 

chẳng tự cảm thấy mình đã dự vào dòng thánh, chẳng qua giả gọi là Nhập Lưu mà 

thôi, nên nói là “vô sở nhập”. Đắc quả chính là vì vô niệm, hễ khởi niệm sẽ chẳng 

đắc quả. Do vậy, kinh Kim Cang chép:  “Tu Bồ Đề nói: - Bạch Thế Tôn, không ạ! Vì 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 86

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

3.5. Minh giáo tướng (giảng về giáo tướng)  

( Giải) Đệ ngũ, giáo tướng. Thử Đại Thừa Bồ Tát Tạng nhiếp. Hựu 

 thị vô vấn tự thuyết, triệt để đại từ chi sở gia trì, năng linh Mạt Pháp 

 đa  chướng  hữu  tình,  y  tư  kính  đăng  Bất  Thoái.  Cố  đương  lai  kinh 

 pháp diệt tận, đặc lưu thử kinh trụ thế bách niên, quảng độ hàm thức. 

 A Già Đà dược, vạn bệnh tổng trì, tuyệt đãi viên dung, bất khả tư nghị. 

 Hoa  Nghiêm áo  tạng,  Pháp  Hoa bí tủy,  nhất  thiết  chư  Phật  chi tâm 

 yếu, Bồ Tát vạn hạnh chi tư nam, giai bất xuất ư thử hỹ. Dục quảng 

 thán thuật, cùng kiếp mạc tận. Trí giả tự đương tri chi. 

(解)第五。教相。此大乘菩薩藏攝。又是無問自說。徹

底大慈之所加持。能令末法多障有情。依斯徑登不退。故

當來經法滅盡。特留此經住世百年。廣度含識。阿伽陀

藥。萬病總持。絕待圓融。不可思議。華嚴奧藏。法華秘

髓。一切諸佛之心要。菩薩萬行之司南。皆不出於此矣。

欲廣歎述。窮劫莫盡。智者自當知之。

 (Giải: Thứ năm là giáo tướng. Kinh này thuộc về Đại Thừa Bồ Tát 

 Tạng. Lại là kinh không ai hỏi mà Phật tự nói, được lòng đại từ triệt để 

 gia trì, có thể khiến cho hữu tình lắm chướng trong đời Mạt Pháp nương 

 vào kinh này sẽ mau chóng chứng Bất Thoái. Vì thế, trong tương lai khi 

 kinh pháp diệt sạch, riêng lưu lại kinh này một trăm năm trong cõi đời 

 để rộng độ hàm thức51. Thuốc A Già Đà trị chung muôn bệnh, dứt bặt 

 đối đãi52 một cách viên dung chẳng thể nghĩ bàn. Tạng sâu mầu của kinh 

 Hoa  Nghiêm,  cốt  tủy  bí  mật  của  Pháp  Hoa,  tâm  yếu  của  hết thảy  chư 

 Phật, là kim chỉ nam cho vạn hạnh của Bồ Tát, đều chẳng ra ngoài kinh 

 này. Muốn khen ngợi, nêu bày rộng rãi thì dẫu hết cả kiếp cũng chẳng 

 thể nói trọn, người trí hãy nên tự biết lấy). 

 cớ sao? Tu Đà Hoàn gọi là Nhập Lưu, nhưng chẳng có gì để nhập, chẳng nhập Sắc, 

 Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp, nên gọi là Tu Đà Hoàn”. 

51 Hàm  thức  (Sattva)  còn  dịch  là  Tát  Đỏa,  Hữu  Tình,  Hàm  Linh,  Hàm  Sanh,  Bẩm 

Thức,  hoặc  Chúng  Sanh,  tức  là  hết  thảy  những  sinh  vật  có  tâm  thức.  Từ  ngữ  này 

thường được dùng chỉ cho hết thảy chúng sanh trong lục đạo. 

52 Trong chữ “tuyệt đãi”, đãi là “đối đãi”, tức là thấy có hai bên, có tương đối. Hễ 

thấy Có thì phải thấy Không, thấy Khổ thì sẽ thấy Lạc. “Đối đãi” còn được gọi bằng 

danh  xưng  “nhị  biên”.  Gọi  là  tuyệt  đãi  viên  dung  vì  không  còn  thấy  có  nhị  biên, 

nhưng cũng chẳng thấy là chính mình không thấy còn có đối đãi. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Lực Dụng

 87

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phần này nêu rõ đối tượng của sự dạy học. Trong thế gian có những 

người  chưa  thâm  nhập,  nghiên  cứu  kinh  này,  tưởng  niệm  Phật  là  Tiểu 

Thừa, là chỉ lo tự giải thoát cho riêng mình. Thật ra, pháp môn này là 

pháp môn thành Phật viên mãn ngay trong một đời. Luận theo phương 

diện giáo tướng (kinh thuộc thể loại giáo pháp nào), so trong các kinh 

Đại  Thừa  và  Tiểu  Thừa  thì  kinh  này  thuộc  về  Đại  Thừa,  trong  Ngũ 

Thừa53 thuộc về Bồ Tát Thừa, trong mười hai phần giáo, thuộc loại Vô 

Vấn Tự Thuyết. Phương pháp tu trì thích hợp trọn khắp ba căn, mà cũng 

khế hợp căn cơ nhất đối với kẻ lắm phiền não, nghiệp chướng nặng nề. 



Do một đại sự nhân duyên mà đức Phật xuất hiện trong cõi đời, điều 

này cũng thuộc về pháp sanh diệt. Pháp vận của đức Phật là một vạn hai 

ngàn năm, hiện thời nhằm đúng thời kỳ Mạt Pháp, vẫn còn hơn tám ngàn 

năm nữa. Mai sau, Phật pháp sẽ suy vi dần dần, cuối cùng bị tiêu diệt 

hẳn. Có người hoài nghi, hiện thời kỹ thuật ấn loát tiến bộ, phần lớn kinh 

sách đã được tàng trữ trong các thư viện lớn, có thể bảo tồn lâu dài, làm 

sao bị tiêu diệt cho được? Hãy nên biết rằng: Kinh điển tuy chẳng bị tiêu 

mất, nhưng không ai tin tưởng, đọc tụng, thọ trì thì cũng giống như đã bị 

tiêu diệt. Trong kinh Pháp Diệt Tận, đức Phật có nói: Trong tương lai, 

đến  cuối  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  bộ  kinh  đầu  tiên  bị  tiêu  diệt  là  kinh  Lăng 

53 Ngũ Thừa: Có nhiều cách hiểu như sau:  

1.  Nhân  Thừa,  Thiên  Thừa,  Thanh  Văn  Thừa,  Duyên  Giác  Thừa  và  Bồ  Tát  Thừa 

(quan điểm này được đề xướng bởi Pháp Hoa Huyền Luận và được dùng phổ biến 

nhất trong phán giáo). 

2. Ngũ Thừa là Thiên Thừa (pháp sanh trong Dục Giới), Phạm Thừa (tức những giáo 

pháp tu lên cõi Sắc và Vô Sắc), Thanh Văn Thừa, Duyên Giác Thừa và Phật Thừa. 

Đây là quan điểm của Lăng Già A Bạt Đa La Bảo Kinh. 

3. Ngũ Thừa là Nhất Thừa, Bồ Tát Thừa, Duyên Giác Thừa, Thanh Văn Thừa, Tiểu 

Thừa (Tiểu Thừa ở đây có nghĩa là nhân thiên thừa). Đây là quan điểm của riêng Hoa 

Nghiêm Tông. 

4. Ngũ Thừa là Thanh Văn Thừa, Độc Giác Thừa, Vô Thượng Thừa, Chủng Chủng 

Thừa  và  Nhân  Thiên  Thừa.  Đây  là  thuyết  được  giảng  trong  Xưng  Tán  Đại  Thừa 

Công Đức Kinh. 

5. Theo Chân Ngôn Tông, Ngũ Thừa là Nhân Thừa, Thiên Thừa, Thanh Văn Thừa, 

Duyên Giác Thừa, Bồ Tát Thừa (gần giống quan điểm thứ nhất, nhưng Chân Ngôn 

Tông phối hợp mỗi thừa với một Đại, chẳng hạn Nhân Thừa là Địa Đại). 

6.  Tông  Thiên  Thai  phán  định  Ngũ  Thừa  là  Nhân  Thừa,  Thiên  Thừa,  Thanh  Văn 

Duyên  Giác  Thừa,  Bồ  Tát  Thừa  và  Phật  Thừa  (tức  là  gộp  chung  Thanh  Văn  và 

Duyên Giác thành một thừa). 

Như vậy, Bồ Tát Thừa được nói ở đây chỉ có thể hiểu theo cách thứ nhất hoặc cách 

thứ sáu. 

 Giải Thích Huyền Nghĩa Của Kinh - Minh Giáo Tướng

 88

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Nghiêm. Đến khi Phật pháp diệt tận, do sức oai thần của đức Phật ban ơn 

cho chúng sanh nên đặc biệt lưu lại kinh A Di Đà tồn tại trong cõi đời 

thêm một trăm năm nữa. Đến khi kinh giáo hoàn toàn tiêu mất rồi, vẫn 

còn có một câu “Nam-mô A Di Đà Phật”, hễ ai niệm câu này thì vẫn có 

hiệu quả. 



Pháp môn này giống như thuốc A Già Đà54, trị chung muôn bệnh, bất 

luận căn  tánh nào  cũng  đều thích hợp.  Trong hết thảy  kinh,  các  vị đại 

đức trong ngoài nước xưa nay đều công nhận Hoa Nghiêm và Pháp Hoa 

đại diện cho Phật pháp, nhất là kinh Hoa Nghiêm, được các tông phái 

cùng  xưng  tụng  là  căn  bản,  những  kinh  khác  là  cành  lá  của  kinh  Hoa 

Nghiêm. Đại sư xưng tụng kinh này là  “áo tạng” (kho uyên áo, kho sâu

mầu) của kinh Hoa Nghiêm. Pháp môn Niệm Phật này có thể khiến cho 

hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới  mau chóng, bình đẳng thành 

Phật ngay trong một đời. Bồ Tát trên cầu Phật đạo, dưới hóa độ chúng 

sanh, giúp hết thảy chúng sanh mau chóng thành Phật cũng dùng pháp 

môn  này,  đều  chẳng  ra  ngoài  pháp  trì  danh  niệm  Phật  của  kinh  này. 

Trong lời tựa cho bộ Vô Lượng Thọ Kinh Giải (chú giải kinh Vô Lượng 

Thọ) của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ , tôi có viết một câu như sau:  “Kinh

 Vô Lượng Thọ và kinh A Di Đà hoàn toàn tương đồng, chẳng qua là đại 

 bổn và tiểu bổn mà thôi, đây là kinh bậc nhất để mười phương hết thảy 

 chư  Phật Như  Lai  độ  chúng sanh thành Phật đạo” . Đấy chính là điều 

chúng tôi cảm niệm sau nhiều năm tu học. Trong quá khứ đã có người 

hỏi tôi: Nếu trong Đại Tạng Kinh chỉ lấy một bộ thì thầy sẽ lấy bộ nào? 

Tôi nói: “Tôi lấy kinh A Di Đà, lợi ích của kinh này đối với chúng sanh 

nếu nói cặn kẽ thì hết cả kiếp vẫn chẳng thể nói trọn!” 

IV. Giải thích chánh kinh 

 (Giải) Nhập văn phân tam: Sơ Tự Phần, nhị Chánh Tông Phần, 

 tam  Lưu  Thông  Phần.  Thử  tam  danh  Sơ  Thiện,  Trung  Thiện,  Hậu 

 Thiện. Tự như thủ, ngũ quan cụ tồn. Chánh Tông như thân, phủ tạng 

 vô khuyết. Lưu Thông như thủ túc, vận hành bất trệ. Cố, Trí Giả thích 

 Pháp Hoa, sơ nhất phẩm giai vi Tự, hậu thập nhất phẩm bán, giai vi 

 Lưu Thông. Hựu nhất thời Tích Bổn nhị môn, các phân tam đoạn, tắc 

54 A  Già  Đà  (Agada),  còn  dịch  là  Phổ  Khử,  Vô  Giá,  Vô  Bệnh,  Bất  Tử  Dược,  còn 

phiên âm là A Kiệt Đà hoặc A Yết Đà, những từ ngữ này đều có nghĩa là thuốc trị 

chung hết mọi căn bệnh. 

 Giải Thích Chánh Kinh 

 89

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Pháp Sư đẳng ngũ phẩm, giai vi Tích Môn lưu thông. Cái Tự tất đề 

 nhất  kinh  chi  cương,  Lưu  Thông  tắc  pháp  thí  bất  ủng,  quan  hệ  phi 

 tiểu.  Hậu  nhân  bất  đạt,  kiến  kinh  văn  sảo  thiệp  nghĩa  lý,  tiện  phán 

 nhập Chánh Tông, trí Tự cập Lưu Thông cẩn tồn cố sáo, an sở xưng 

 “sơ ngữ diệc thiện, hậu ngữ diệc thiện” dã tai? 

(解) 入文分三。初序分。二正宗分。三流通分。此三名

初善。中善。後善。序如首。五官具存。正宗如身。腑臟

無闕。流通如手足。運行不滯。故智者釋法華。初一品皆

為序。後十一品半。皆為流通。又一時跡本二門。各分三

段。則法師等五品。皆為跡門流通。蓋序必提一經之綱。

流通則法施不壅。關係非小。後人不達。見經文稍涉義

理。便判入正宗。致序及流通。僅存故套。安所稱初語亦

善。後語亦善也哉。

 (Giải: Bước vào phần kinh văn, chia thành ba phần: Một là Tự Phần, 

 hai là Chánh Tông Phần, ba là Lưu Thông Phần. Ba phần này gọi là Sơ 

 Thiện, Trung Thiện, Hậu Thiện. Tự giống như đầu, ngũ quan55 đầy đủ. 

 Chánh Tông như thân, tạng phủ chẳng thiếu. Lưu Thông như chân tay, 

 đi lại không trở ngại. Vì thế, ngài Trí Giả chú giải kinh Pháp Hoa, coi 

 một  phẩm  đầu  là  Tự  Phần,  mười  một  phẩm  rưỡi  trong  phần  cuối  đều 

 thuộc Lưu Thông Phần. Lại trong một thời, chia thành hai môn Tích và 

 Bổn,  đối  với  mỗi  môn  đều  chia  thành  ba  đoạn,  tức  là  năm  phẩm  như 

 phẩm Pháp Sư v.v... đều thuộc Lưu Thông Phần của Tích Môn. Bởi lẽ, 

 Tự Phần ắt phải nêu lên cương lãnh của một bộ kinh, Lưu Thông Phần 

 chính  là  pháp  thí  không  úng  tắc.  Quan  hệ  chẳng  nhỏ!  Người  đời  sau 

 chẳng thông hiểu, hễ thấy phần kinh văn nào dính dáng đôi chút nghĩa lý 

 bèn phán định thuộc phần Chánh Tông, đến nỗi Tự Phần và Lưu Thông 

 Phần chỉ còn là khuôn sáo cũ kỹ, đâu đáng được gọi là “những câu nói 

 trong phần đầu cũng tốt lành, những lời nói cuối cùng cũng tốt lành” đó 

 ư?)  



Đoạn  văn  giảng  giải  trong  phần  này  nhằm  nêu  rõ  cách  phân  chia 

kinh văn thành từng khoa. Tại Trung Quốc, dưới thời Đông Tấn, pháp sư 

Đạo An đã chia mỗi bộ kinh thành ba đoạn lớn, trước đó không hề có lệ 

này. Thuở ấy, có người chẳng tán đồng làm như vậy là đúng. Về sau, bộ 

55 Ngũ Quan: Thông thường, Ngũ Quan được hiểu là mắt, mũi, tai, miệng, lưỡi. 

 Giải Thích Chánh Kinh 

 90

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật Địa Luận56 (tức bản chú giải phẩm Thập Địa của kinh Hoa Nghiêm) 

của pháp sư Thân Quang tại Ấn Độ được truyền đến Trung Quốc, sau 

khi được dịch ra thì [người đọc mới thấy ngài Thân Quang] cũng chia 

kinh văn thành ba phần Tự, Chánh Tông và Lưu Thông. Từ đấy về sau, 

hết  thảy  kinh  văn  đều  tuân  theo  cách  phân  đoạn  này.  Cách  phân  khoa 

kinh A Di Đà của Ngẫu Ích đại sư có chỗ khác biệt với cổ đức nên Ngài 

đặc biệt nêu lên cách Thiên Thai Trí Giả đại sư giảng kinh Pháp Hoa, 

gồm Sơ Thiện, Trung Thiện, Hậu Thiện, [tức là] cả ba phần đều tốt lành. 

Tự Phần giống như đầu, Chánh Tông Phần giống như thân, Lưu Thông 

Phần như chân tay, cả ba phần đều tốt lành, chẳng phân chia cao thấp. 

Trí Giả đại sư là một nhân vật lỗi lạc trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, 

nếu quý vị muốn biết cặn kẽ, xin hãy đọc Trí Giả Đại Sư Truyện. Kinh 

Pháp  Hoa  gồm  hai  mươi  tám  phẩm,  chia  thành  hai phần  trước  và  sau. 

Nửa phần trước gọi là Tích Môn, nửa phần sau gọi là Bổn Môn.  “Tích” 

(跡) là nói về sự tướng hoàn toàn hiển lộ trước mặt chúng ta.  “Bổn” (本)

là nói về quả vị đã chứng đắc trong quá khứ. Giống như Quán Thế Âm 

Bồ Tát, luận về Tích thì Ngài dùng thân phận Bồ Tát vào thế gian hóa độ 

chúng  sanh.  Luận  theo  Bổn,  Ngài  đã  thành  Phật  từ  lâu,  hiệu là  Chánh 

Pháp Minh Như Lai, thả chiếc bè từ, dùng thân phận Bồ Tát giáng thế độ 

sanh. Lại như đại đệ tử của đức Thế Tôn là ngài Xá Lợi Phất, [mang thân 

phận] là Tiểu Thừa Tứ Quả A La Hán, nhưng ngài Xá Lợi Phất cũng là 

cổ Phật tái lai. 



Trong  phần  Tích  Môn  của  kinh  Pháp  Hoa  cũng  có  ba  phần  Tự, 

Chánh Tông và Lưu Thông. Phẩm thứ nhất là Tự Phần, từ phẩm thứ hai 

đến  phẩm  mười  bảy,  tức  phẩm  Phân  Biệt  Công  Đức,  là  Chánh  Tông 

Phần. Nửa phần còn lại cho đến phẩm cuối cùng, tức phẩm hai mươi tám, 

thuộc Lưu Thông Phần. Vì thế, được gọi là Sơ Thiện, Trung Thiện, Hậu 

Thiện. Đại sư lại đem hai mươi tám phẩm ấy chia thành hai phần là Bổn 

Môn và Tích Môn, Tích Môn gồm mười bốn phẩm đầu. Phẩm thứ mười 

lăm  là  Tự  Phần  của  Bổn  Môn,  từ  đó  cho  tới  phẩm  thứ  mười  bảy  là 

Chánh Tông Phần của Bổn Môn, từ phẩm mười tám đến phẩm hai mươi 

tám đều thuộc về Lưu Thông Phần của Bổn Môn. Do đây, có thể thấy rõ 

56 Bộ luận này có tên gọi đầy đủ là Phật Địa Kinh Luận (Buddhabhūmi-sūtra-sāstra)

do các vị như Thân Quang v.v... trước tác, ngài Huyền Trang dịch ra tiếng Hán. Ngài 

Thân Quang (Bandhu-prabha) là học giả thuộc Duy Thức Học của Ấn Độ, đệ tử của 

đại luận sư Hộ Pháp (Dharmapāla). Nội dung luận này giải thích những khái niệm 

trọng yếu trong kinh Hoa Nghiêm như thanh tịnh pháp giới, đại viên kính trí, bình 

đẳng tánh trí, diệu quán sát trí, thành sở tác trí v.v... 

 Giải Thích Chánh Kinh 

 91

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

là kinh điển từ đầu đến cuối đều tốt lành, như người ăn mật, nếm ở giữa 

hay chung quanh đều ngọt. Từ Tự Phần có thể thấy được cương yếu của 

toàn  bộ  kinh,  do  Lưu  Thông  Phần  nên  kinh  có  thể  lưu  truyền  mười 

phương ba đời không bị chướng ngại, quan hệ chẳng nhỏ. Người đời sau 

chẳng biết tánh chất trọng yếu [của hai phần này], hễ thấy kinh văn dính 

dáng  đôi  chút  nghĩa  lý  bèn  phán  định  đoạn  ấy  thuộc  vào  Chánh  Tông 

Phần, đến nỗi Tự Phần và Lưu Thông Phần chỉ còn là hình thức. Cách 

phân  chia  ba  phần  như  vậy  là  do  người  đời  sau  đặt  ra,  chứ  trong  lúc 

giảng kinh Thế Tôn không phân chia như vậy. 

4.1. Tự Phần  

4.1.1. Thông Tự  

  

 (Kinh) Như thị ngã văn, nhất thời Phật tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thụ, 

 Cấp Cô Độc viên. 

  

 (Giải)  “Như  thị”  tiêu  tín  nguyện,  “ngã  văn”  tiêu  sư  thừa,  “nhất 

 thời”  tiêu  cơ  cảm,  “Phật”  tiêu  giáo  chủ.  “Xá  Vệ  đẳng”  tiêu  thuyết 

 kinh xứ  dã.  Thật  Tướng  diệu  lý  cổ  kim  bất  biến,  danh  Như.  Y  Thật 

 Tướng lý,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  quyết định vô phi,  viết  Thị. 

 Thật Tướng phi ngã, phi vô ngã, A Nan bất hoại giả danh, cố nhưng 

 xưng Ngã. Nhĩ Căn phát sanh nhĩ thức, thân linh viên âm, như không 

 ấn  không,  danh  Văn.  Thời  vô  thực  pháp,  dĩ  sư  tư  đạo  hợp,  thuyết 

 thính  châu  túc,  danh  Nhất  Thời.  Tự  giác,  giác  tha,  giác  hạnh  viên 

 mãn, nhân thiên đại sư, danh Phật. Xá Vệ, thử vân Văn Vật, Trung 

 Ấn Độ đại quốc chi danh, Ba Tư Nặc vương sở đô dã. Nặc vương Thái 

 Tử danh Kỳ Đà, thử vân Chiến Thắng. Nặc vương đại thần danh Tu 

 Đạt Đa, thử vân Cấp Cô Độc. Cấp Cô trưởng giả, bố kim mãi Thái Tử 

 viên, cúng Phật cập Tăng. Kỳ Đà cảm thán, thí dư vị bố thiểu địa. Cố 

 tịnh danh Kỳ Thụ Cấp Cô Độc viên dã. 

(經) 如是我聞。一時佛在舍衛國。祇樹給孤獨園。 

(解) 如是標信順。我聞標師承。一時標機感。佛標教

主。舍衛等。標說經處也。實相妙理。古今不變。名如。

依實相理。念佛求生淨土。決定無非。曰是。實相非我非

無我。阿難不壞假名。故仍稱我。耳根發耳識。親聆圓

音。如空印空。名聞。時無實法。以師資道合。說聽周

足。名一時。自覺。覺他。覺行圓滿。人天大師。名佛。

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 92

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

舍衛。此云聞物。中印度大國之名。波斯匿王所都也。匿

王太子名祇陀。此云戰勝。匿王大臣名須達多。此云給孤

獨。給孤長者。布金買太子園。供佛及僧。祇陀感歎。施

餘未布少地。故並名祇樹給孤獨園也。

( Chánh Kinh: Ta nghe như thế này, một thời đức Phật ngự tại nước 

 Xá Vệ, trong “vườn ông Cấp Cô Độc, cây của Thái Tử Kỳ Đà”. 

 Giải:  Chữ  “như  thị”  nêu  bày  tín  nguyện,  “ngã  văn”  nêu  sư  thừa, 

 “nhất thời” nêu sự cơ cảm. Chữ “Phật” nói về vị giáo chủ. “Xá Vệ...” 

 chỉ ra chỗ nói kinh. Diệu lý Thật Tướng xưa nay chẳng biến đổi, nên gọi 

 là Như. Nương vào lý Thật Tướng để niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quyết 

 định chẳng sai, thì gọi là Thị. Thật Tướng chẳng phải là ngã, chẳng phải 

 là vô ngã, nhưng ngài A Nan chẳng bỏ giả danh nên vẫn xưng là Ngã 

 (ta). Căn tai phát sanh ra nhĩ thức, đích thân nghe viên âm, giống như 

 hư không in vào hư không, nên gọi là Văn (nghe). “Thời” không phải là 

 pháp thật có, do thầy và trò đạo hợp, người nói kẻ nghe xong xuôi thì 

 gọi là “nhất thời”. Tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn, là bậc đại sư 

 của người và trời thì gọi là Phật. Xá Vệ, cõi này (Trung Hoa) dịch là 

 Văn Vật, là tên một nước57 lớn ở Trung Ấn Độ, kinh đô của vua Ba Tư 

 Nặc. Thái Tử của vua Ba Tư Nặc tên là Kỳ Đà, cõi này dịch là Chiến 

 Thắng. Đại thần của vua Ba Tư Nặc tên là Tu Đạt Đa, cõi này dịch là 

 Cấp  Cô  Độc.  Trưởng  giả  Cấp  Cô  Độc  trải  vàng [lót  đất] để  mua khu 

 vườn  của  Thái  Tử  [hòng  lập  tinh  xá]  cúng  Phật  và  Tăng.  Kỳ  Đà  cảm 

 động, than thở, bố thí chút đất còn lại chưa kịp lót  vàng,  nên  gọi  gộp  

 chung [khu vườn ấy] là Kỳ Thụ Cấp Cô Độc viên). 



Thuở ấy, đức Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp hoàn toàn chẳng ghi 

chép, giống như cách Khổng lão phu tử dạy học tại Trung Quốc. Sau khi 

đức Phật nhập diệt, các đệ tử nhận thấy những pháp trọng yếu do thầy đã 

57 Chữ  “nước”  ở  đây  không  hẳn  là  một  quốc  gia  mà  phải  hiểu  gần  như  là  “quận 

quốc” tức nước phong của vua chư hầu tại Trung Hoa, hoặc các nước nhỏ ở Trung 

Hoa  thời  Xuân  Thu  Chiến  Quốc.  Xá  Vệ  vừa  là  tên  của  một  vương  triều  lớn  (tức 

vương triều Kiều Tát La - Kasi Kosala) ở Ấn Độ, vừa là tên của đô thành vương triều 

ấy.  Tại  Ấn  Độ  thuở  ấy  có  nhiều  vương  triều  tồn  tại, đồng  thời,  lãnh  thổ  của  mỗi 

vương triều ấy thường được kinh điển  gọi là Quốc, và người thời ấy có  thói quen 

thường đồng nhất tên kinh đô với tên quốc gia. Do vậy, chữ “Xá Vệ Quốc” ở đây 

nếu nói tỉ mỉ thì là kinh thành Xá Vệ của vương quốc Xá Vệ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 93

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nói ra lúc Ngài còn tại thế, nếu không được chỉnh lý, ghi chép, gìn giữ 

thì do năm tháng lâu xa có thể bị thất truyền. Do vậy, các vị đệ tử cùng 

suy cử ngài A Nan chủ trì chuyện này. A Nan (Ānanda) là em họ của 

đức Thế Tôn, lại còn là thị giả. A Nan giáng sanh nhằm ngày đức Thế 

Tôn thành đạo [nên mới được đặt tên là A Nan (Khánh Hỷ)]. Đức Thế 

Tôn giảng kinh đã hai mươi năm rồi A Nan mới xuất gia. Những kinh đã 

được giảng trước đó, A Nan chưa từng nghe qua, nên trong lúc xuất gia, 

Ngài đã xin đức Phật đem những kinh đã giảng trước đó nhắc lại  một 

lượt, Phật chấp thuận. Lại có thuyết nói ngài A Nan tu đắc Pháp Tánh 

Giác Tự Tại tam-muội, có thể từ trong Định, thấu triệt hết thảy các pháp. 

Vì thế, khi kết tập pháp tạng, [đại chúng] ắt phải suy cử A Nan. Trong 

khi kết tập, có năm trăm vị A La Hán tham gia, họ đều là đệ tử của đức 

Thế Tôn khi Ngài còn tại thế. Họ đặt ra một quy định: Ngài A Nan lên 

tòa thuật lại nội dung của kinh giáo do đức Phật đã giảng khi Ngài còn 

tại thế, nếu có một người nào dị nghị một chữ hay một từ ngữ nào, thì 

phải bỏ từ ngữ ấy đi, không ghi lại. [Điều này] nhằm giữ chữ tín với đời 

sau, chứ không phải là thiểu số phục tùng đa số. Trong hội, ngài A Nan 

vừa lên pháp tòa, liền được Phật lực gia trì, tướng mạo rất giống Phật, 

người tham dự ngỡ là Phật lại xuất thế, hoặc là Phật từ phương khác đến, 

hoặc A Nan đã thành Phật. Đến khi A Nan nói câu thứ nhất  “như thị ngã 

 văn” , mọi mối nghi nhanh chóng hóa giải. Các kinh điển vừa mở đầu, ắt 

đều có những câu như  “như thị ngã văn, một thời đức Phật ở chỗ đó, và 

 bao nhiêu người  cùng nhóm họp”  v.v... giống như biên bản cuộc họp. 

Những câu ấy gọi là Chứng Tín Tự (lời tựa để chứng thực nhằm tạo lòng 

tin). Kế đến, những lời tường thuật nhân duyên phát khởi của pháp hội, 

được gọi là Phát Khởi Tự. 

 “Như thị ngã văn”  có nghĩa là tôi (A Nan) đích thân nghe đức Phật 

nói như vậy, tôi chỉ nhắc lại, chẳng tăng thêm, chẳng giảm bớt. Đối với 

chữ  “nhất thời” , lúc tôi mới học Phật đã hoài nghi: Cớ sao không viết rõ 

năm tháng? Lúc Phật tại thế, Ấn Độ còn thuộc thời kỳ bộ lạc, các nước 

lớn  nhỏ  rất  nhiều,  mỗi  nước  có  lịch  pháp  (cách  tính  lịch)  riêng.  Tại 

Trung Quốc, vào thời nhà Thương, nhà Châu, cũng có rất nhiều bộ lạc, 

nhưng nguyên tắc tính lịch giống nhau. Hai chữ  “nhất thời”  nêu bày sự 

cơ cảm, nghĩa là khi chúng sanh và Phật cảm ứng đạo giao thì sẽ giống 

như đảo ngược thời gian, có thể quay về quá khứ. Trí Giả đại sư là người 

đời Tùy, cách Phật hơn một ngàn năm. Khi Ngài đọc kinh Pháp Hoa đến 

phẩm Dược Vương, nhập Định, thấy Phật còn đang giảng kinh Pháp Hoa 

ở núi Linh Thứu, Ngài nghe hết một buổi giảng. Sau khi xuất Định, kể 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 94

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

với đại chúng:  “Một hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan” .   “Nhất”  là

nhất tâm, nhất tâm là chân tâm, không có quá khứ, hiện tại, vị lai. 

 “Phật”   là  vị  chủ  giảng,  còn  giảng  đường  là  Kỳ  Thụ  Cấp  Cô  Độc 

Viên. 

 “Thật  Tướng  diệu  lý,  cổ  kim  bất  biến,  danh  Như”   (Diệu  lý  Thật 

Tướng xưa nay chẳng đổi, nên gọi là Như): Thật Tướng là chân tướng 

của nhân sinh và vũ trụ, lý trong ấy mầu nhiệm tột bậc. Trong kinh Đại 

Thừa thường nói đến  “Thể, Tướng, Dụng” . Thể là Lý Thể58, Tướng là 

hiện tượng, Dụng là tác dụng. Một mà ba, tuy ba nhưng là một.  “Như” 

là vĩnh viễn chẳng biến đổi. 

 “Y Thật Tướng lý, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quyết định vô phi, 

 viết Thị”  (Nương theo lý Thật Tướng, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ quyết 

định chẳng sai, thì gọi là Thị). Đủ thấy chuyện niệm Phật có căn cứ lý 

luận, căn cứ lý luận ấy cao tột nhất, chân thật nhất, viên mãn nhất. Nếu 

hoàn toàn thấu hiểu, chẳng hoài nghi thì chúng ta niệm một câu A Di Đà 

Phật  sẽ  là  Thật  Tướng  Niệm  Phật.  Chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp, 

chẳng gián đoạn chính là Thật Tướng Niệm Phật. Nếu vẫn còn có tơ hào 

gì không thể buông xuống hoặc hoài nghi thì chẳng phải là Thật Tướng 

Niệm Phật, mà là Sự niệm. Sự niệm chân chánh thì cũng tốt, Sự niệm mà 

niệm đến mức công phu thành phiến hay nhất tâm bất loạn thì cũng có 

thể vãng sanh giống như [Thật Tướng Niệm Phật]. Sanh về Tây Phương 

rồi mới hiểu rõ ràng thì cũng chẳng chậm trễ gì! 

 “Thật Tướng”  là bổn tánh chân tâm của chính mình, cổ đức nói  “tự 

 tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” . Di Đà và Tịnh Độ là sự tướng, tâm tánh 

là Thật Tướng. Tâm tánh là Như, Di Đà và Tịnh Độ là Thị. Thân thể của 

chúng  ta  do  tự  tánh  biến  hiện  ra,  mười  phương  vô  lượng  vô  biên  cõi 

nước chỉ do tâm biến hiện. Đông đảo chúng sanh, núi, sông, đại địa chỉ 

do tâm biến hiện. Chân tâm biến hiện chân độ, chân thân (cõi thật, thân 

thật), vọng tâm biến hiện huyễn độ, huyễn thân. Thân, tâm, thế giới của 

chúng ta hư huyễn,  “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” . 

 “Huyễn”  là biến hóa trong từng sát-na.  “Chân”  là chẳng biến đổi. Tây 

Phương thế giới do chân tâm của chúng ta biến hiện ra. Cái tâm vọng 

tưởng  sanh  diệt  trong  từng  sát-na;  vì  vậy,  thế  giới  của  chúng  ta  là  thế 

giới sanh diệt. Thiền căn cứ trên đạo lý này để tu tập, Giáo cũng căn cứ 

58 Lý Thể có thể tạm hiểu là bản thể của một pháp xét theo mặt Lý. Các pháp thiên 

hình vạn trạng, nhưng Thể của chúng là Không nếu xét theo mặt Lý, đừng nhìn theo 

hình tướng. Do vậy, ta thường nói Lý Thể của các pháp là Không. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 95

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trên đạo lý này để tu tập, Niệm Phật cũng không ngoài lệ ấy. Pháp môn 

tuy nhiều, khác đường, nhưng cùng về một chỗ. Thật Tướng Niệm Phật 

chính là dùng cái tâm chân thành để niệm Phật. Trong Độc Thư Bút Ký 

(bút ký đọc sách), tiên sinh Tăng Quốc Phiên59 đã định nghĩa chữ Thành 

(誠) như sau:  “Nhất niệm bất sanh vị chi thành” (Một niệm chẳng sanh 

gọi là Thành). Trong cái tâm niệm Phật không có tạp niệm, vứt bỏ hết 

thảy các vọng duyên, chẳng cần nghĩ đến quá khứ, vị lai, hết thảy đều 

chẳng nghĩ tới, chân tâm liền hiển lộ. Trong tâm có Ngã thì là vọng niệm. 

Nếu trong tâm có vô ngã thì cũng là vọng niệm. Có và Không là đối lập. 

Không và Hữu cũng là đối lập. Cả hai đằng đều chẳng phải là thanh tịnh 

thật sự. Bất đắc dĩ, Lục Tổ phải nói:  “Bổn lai vô nhất vật”  (Vốn chẳng 

có một vật).   “Bổn lai vô nhất vật”  cũng chẳng có, bất cứ thứ gì cũng đều 

chẳng nói tới, đấy mới là Tánh Đức hoàn toàn hiển lộ. Phàm phu suốt 

ngày từ sáng đến tối khởi vọng tưởng, chấp trước thân này là ta, nhân, 

ngã, thị, phi trói buộc không ngừng. Nếu Phật trụ trong cảnh giới chân 

thật, một câu cũng chẳng nói thì làm sao chúng sanh có thể khai ngộ? Ắt 

phải tùy thuận chúng sanh mà nói thì mọi người mới có thể hiểu được. 

Mọi người đều nói thân thể này là Ngã, Phật cũng nói Ngã, do tùy thuận 

chúng sanh mà Phật nói có Ngã, chứ Ngài trọn chẳng chấp trước Ngã. 

Phật là  “nói mà chẳng nói, không nói mà nói” . A Nan chẳng hoại giả 

danh nên vẫn xưng là Ngã. 

Nhĩ  Căn  tiếp  xúc  với  âm  thanh  bên  ngoài  thì  [thì  sự  nhận  biết  âm 

thanh] gọi là Nhĩ Thức, cũng gọi là  “liễu biệt”  (nhận biết, phân biệt rõ 

ràng).  “Thân linh viên âm”   tức  là  ngài  A  Nan  đích  thân  nghe  lời  đức 

Phật giảng.  “Như không ấn không, danh Văn” :  Tâm địa vĩnh viễn thanh  

tịnh, giống như hư không in vào hư không nên gọi là Nghe. 

Thời gian và không gian đều chẳng phải là thực tại,  “Thời”  có quá

khứ, hiện tại, vị lai,  “Không”  có bốn phương, trên, dưới, đều phát sanh 

từ  những  khái  niệm  trừu  tượng,  [trong  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận] 

59 Tăng Quốc Phiên (1811-1872), tự Bá Hàm, hiệu Địch Sanh, thụy hiệu Văn Chánh, 

quê ở phủ Trường Sa, tỉnh Hồ Nam, cháu bảy mươi đời của Tăng Sâm, vừa là chính 

trị gia, quân sự gia, Lý Học gia và văn học gia đời Thanh. Ông được coi là công thần 

trung hưng bậc nhất của nhà Thanh, làm quan đến chức Anh Vũ Điện Đại Học Sĩ, 

Lưỡng  Giang  Tổng  Đốc,  tước  phong  Nhất  Đẳng  Nghị  Dũng  Hầu,  đời  đời  tập  ấm. 

Công lao lớn nhất của ông là dẹp yên loạn Thái Bình Thiên Quốc, ông cũng được coi 

là đại biểu xuất sắc nhất của Đồng Thành Học Phái (một trường phái văn chương 

cuối đời Thanh, có ảnh hưởng rất rộng đến mọi trào lưu văn học thời ấy). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 96

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chúng được xếp vào Bất Tương Ứng Hành Pháp. Bách pháp (một trăm 

pháp) được chia thành năm loại:  



1. Tâm pháp, tức hiện tượng tâm lý. 



2. Tâm sở pháp, tức tác dụng tâm lý. 



3. Sắc pháp, tức vật chất. 



4.  Tâm  bất  tương  ứng  hành  pháp,  tức  những  pháp  chẳng  thuộc  về 

tâm, chẳng phải là tâm sở, mà cũng chẳng phải là vật chất, mà là những 

thứ trừu tượng. 



5. Vô vi pháp, tức là những pháp vô sanh vô diệt. 

 “Sư  tư  đạo  hợp” ,  tức  là  người  dạy  và  kẻ  học  giúp  nhau  tăng  tấn, 

người dạy và kẻ học khế hợp thì gọi là  “đạo hợp” .  “Giáo”  là những chỉ 

dạy từ tâm tánh lưu lộ, nhất cử nhất động đều là những phương tiện để 

dạy học, khiến cho học trò thấu hiểu những ý nghĩa được bao hàm trong 

lời chỉ dạy, nghe và nói xong xuôi, trọn vẹn, cơ duyên tương hợp thì gọi 

là  “nhất thời” . Thiện Đạo đại sư nói:  “Chín phẩm vãng sanh nói chung 

 là do gặp duyên khác nhau” . Ngày nay, chúng ta có duyên gặp gỡ thù 

thắng  khôn  sánh,  ai  nấy  đều  có  phần  Thượng  Phẩm  vãng  sanh.  Suốt 

ngày từ sáng đến tối niệm A Di Đà Phật là người phước đức lớn bậc nhất. 

Của cải, quyền lợi, tiếng tăm, địa vị trong thế gian đều là giả, chỉ đến khi 

lâm chung, A Di Đà Phật tới tiếp đón mới là thật! 



Đời người khổ sở, ngắn ngủi, sanh tử nhọc nhằn, phải gắng hết sức 

tự cứu, tối thiểu cũng phải cứu độ người nhà, quyến thuộc. Chỉ cần sanh 

về Tây Phương, bất luận gia quyến, thân thuộc đang ở trong thế giới nào, 

đọa vào đường nào, ta đều có thể trông thấy, lại còn có năng lực giúp đỡ 

họ. Nếu chẳng sanh về Tịnh Độ, đợi tới khi cái thân nghiệp báo chấm 

dứt, ai nấy phải thuận theo nghiệp lực mà lưu chuyển, mà cũng chẳng ai 

giúp đỡ ai được. 



Phật  là  dịch  âm  của  từ  ngữ  Phật-đà-da,  người  Hoa  thích đơn giản, 

nên gọi là Phật. Phật có nghĩa là Giác, tự giác, giác tha, giác hạnh viên 

mãn.  “Tự giác”  thuộc Tiểu Thừa, chỉ cầu tốt lành cho riêng thân mình. 

 “Giác tha”   là  Bồ  Tát,  có  tâm  từ  bi,  tự  động  giáo  hóa  chúng  sanh,  làm 

bạn chẳng thỉnh của họ.  “Giác hạnh viên mãn”  là Phật. Chữ  “viên mãn” 

không nói về số người được độ, mà là luận theo tâm tánh. Tâm tánh của 

chúng ta có ba thứ phiền não, một là Kiến Tư phiền não, [hai thứ kia là 

Trần Sa và Vô Minh]. Người tự giác đã đoạn được Kiến Tư phiền não. 

Bậc giác tha có thể đoạn thêm Trần Sa,  tự hành,  dạy người.   Đoạn sạch  

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 97

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Kiến, Tư, Trần Sa, Vô Minh, liền viên mãn thành Phật. 



Chữ Đại trong từ ngữ  “đại sư”  có tánh chất bình đẳng. Phật xưng là 

đại sư vì đối đãi hết thảy chúng sanh bình đẳng giống hệt như nhau. Bồ 

Tát chưa đoạn hết vô minh nên chẳng thể xưng là  “đại sư” , chỉ có thể 

xưng là Đại Sĩ hoặc Chánh Sĩ. Đối với người xuất gia lại càng chớ nên 

gọi là đại sư, chỉ có thể gọi là pháp sư. Trí Giả đại sư là do con cháu tông 

Thiên Thai tôn kính gọi Ngài như thế. Nếu tổ sư biết, nhất định sẽ quở 

trách bọn họ. 

 “Xá  Vệ”   (Srāvastī)  là  tên  một  nước  lớn  ở  Ấn  Độ,  là  dịch  âm  của 

tiếng Phạn, có nghĩa là Văn Vật, tức là có rất nhiều danh nhân, trình độ 

văn  hóa  cao,  sản vật  phong  phú.  Xá  Vệ  là  thủ  đô  của vua  Ba  Tư  Nặc 

(Prasenajit).  Thái  Tử  của vua  Ba  Tư  Nặc  tên  là  Kỳ  Đà  (Jeta-Kumāra), 

Hán dịch là Chiến Thắng. Xưa kia, vua cùng nước khác giao chiến, khi 

vua khải hoàn thì Thái Tử hạ sanh. Vua Ba Tư Nặc có một đại thần tên 

là Tu Đạt Đa (Sudatta), dịch nghĩa thành Cấp Cô Độc (Anāthapindada)60, 

thích điều lành, ưa bố thí, thích cứu giúp kẻ nghèo khổ. Trưởng giả Cấp 

Cô Độc nghe Phật Thích Ca là một vị có học vấn, muốn mời Ngài sang 

đại thành Xá Vệ để giảng kinh, thuyết pháp. Đức Phật có một ngàn hai 

trăm năm mươi lăm môn đệ, cần có một chỗ rộng lớn [để dừng chân]. 

Cuối cùng, ông ta thấy hoa viên của Thái Tử Kỳ Đà rất thích hợp, nhà 

cửa cũng rất nhiều, bèn thương lượng với Thái Tử để mua lại. Thái Tử 

liền nói đùa với trưởng giả Cấp Cô Độc: “Nghe nói nhà ông có rất nhiều 

vàng. Nếu ông đem vàng lót khắp hoa viên của ta thì ta sẽ bán cho ông”. 

Trưởng giả Cấp Cô Độc tin thật, liền sai thợ chuyển vàng đến lót đất. 

Thái Tử lại hỏi vì sao mua khu vườn này trịnh trọng đến như thế? Ông ta 

60 Cấp Cô Độc có nghĩa là nuôi dưỡng, châu cấp trẻ mồ côi và kẻ không con, không 

nơi nương tựa). Anāthapindada là tiếng Bắc Phạn (Sankrit), thông thường, tên ông 

thường được các sách vở ghi theo tiếng Nam Phạn (Pali) là Anathapindika. Đôi khi 

kinh sách Hán Truyền còn gọi ông là trưởng giả Cấp Cô, hoặc trưởng giả A Na Bân. 

Theo kinh chép, ông sang thành Vương Xá (Rājagrha) để thăm chị. Chị ông ta cũng 

là  vợ  của  một  vị  trưởng  giả  nổi  tiếng  tại  Vương  Xá.  Thấy  cả  nhà  anh  rể  bận  bịu 

chuẩn bị tiệc tùng, ông ngỡ họ làm đám cưới, hỏi ra, mới biết họ chuẩn bị vật thực để 

cúng dường cho Phật và tăng đoàn vào hôm sau. Nghe đến tên Phật, ông sanh hỷ tâm 

vô lượng, đang đêm đi đến vườn Sitāvana nơi Phật ngự. Do tín tâm, đường đi sáng 

ngời, trên đường, ông thấy miếu thờ trời, vào lễ bái, trời lại tối om như cũ, kinh sợ 

muốn  trở  về.  Dạ  xoa  Sīvaka  bèn  nói  kệ  khuyến  khích,  ông  tiếp  tục  đi,  trời  lại  tỏa 

sáng như cũ. Đến nơi, thấy Phật đang đi kinh hành thiền định trong vườn. Đức Phật 

từ bi thuyết pháp khiến Tu Đạt Đa pháp hỷ sung mãn, liền đắc quả Tu Đà Hoàn. Ông 

bèn cung thỉnh Phật sang Xá Vệ thuyết pháp độ sanh. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 98

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nói: “Tôi thỉnh Phật Thích Ca sang đây giảng kinh, thuyết pháp”. Thái 

Tử nghe nói liền hết sức cảm động, bảo:  “Công đức này do hai người 

chúng ta cùng làm, đất trong vườn tính là của ông, còn cây cối coi như 

của tôi”. Vì thế, [khu vườn ấy] được gọi là Kỳ Thụ Cấp Cô Độc Viên 

(Jetavane Anāthapindikassa Ārāma: vườn của ông Cấp Cô Độc, cây của 

Thái Tử Kỳ Đà). Đức Phật cũng chẳng phụ lòng bọn họ, trụ ở nơi ấy rất 

lâu,  rất  nhiều  bộ  kinh  trọng  yếu  của  Đại  Thừa  đã  được  giảng  tại  khu 

vườn này. 

 (Giải) Thanh Văn cư thủ giả, xuất thế tướng cố, thường tùy tùng 

 cố, Phật pháp lại Tăng truyền cố. Bồ Tát cư trung giả, tướng bất định 

 cố, bất thường tùy cố, biểu Trung Đạo nghĩa cố. Thiên nhân liệt hậu 

 giả, thế gian tướng cố, phàm thánh phẩm tạp cố, ngoại hộ chức cố. 

(解) 聲聞居首者。出世相故。常隨從故。佛法賴僧傳

故。菩薩居中者。相不定故。不常隨故。表中道義故。天

人列後者。世間相故。凡聖品雜故。外護職故。

 (Giải:  Thanh  Văn  được  xếp  lên  đầu  [trong  hàng  thính  chúng  nghe 

 pháp] vì mang hình tướng xuất thế, vì là những người thường theo Phật, 

 vì  Phật  pháp  phải  nhờ  vào  Tăng  để  lưu  truyền.  Bồ  Tát  được  xếp  vào 

 giữa, vì hình tướng bất định, vì chẳng thường theo Phật, vì nhằm biểu 

 thị  ý  nghĩa  Trung  Đạo.  Trời  người  được  kể  sau  cùng,  vì  mang  hình 

 tướng thế gian, vì phẩm vị thánh phàm xen tạp, vì mang chức trách làm 

 người bảo vệ bên ngoài). 



Đoạn văn chú giải này nhằm giảng rõ đại chúng tham dự hội được 

xếp theo thứ tự thuận: Thanh Văn được xếp vào vị trí thứ nhất, vì là đệ 

tử Tiểu Thừa của Phật, đều là hàng xuất gia, thường theo học với đức 

Phật, họ còn được gọi là Thường Tùy Chúng. Phật pháp nhờ vào Tăng 

đoàn để duy trì, truyền thừa, nên đặc biệt tôn trọng Tăng chúng; vì thế, 

xếp họ vào địa vị thứ nhất. Các vị Bồ Tát thường thay thầy giáo hóa tại 

một phương. Ở Trung Quốc, thờ phụng bốn vị đại Bồ Tát: Văn Thù, Phổ 

Hiền, Quán Âm, và Địa Tạng. Trong ấy, chỉ có Địa Tạng Bồ Tát mang 

hình tướng xuất gia, ba vị kia đều là hình tướng tại gia. Người xuất gia ở 

Trung Quốc đại đa số thọ Bồ Tát Giới, đầy đủ thân phận Bồ Tát, khác 

với hàng tỳ-kheo [theo truyền thống Phật giáo] Nam truyền. Bồ Tát cũng 

biểu thị Trung Đạo, chẳng trụ trong sanh tử, chẳng trụ vào Niết Bàn, tùy 

duyên hóa độ chúng sanh. Lục đạo phàm phu trụ trong sanh tử, không có 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 99

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cách gì thoát lìa luân hồi. Bậc Tiểu Thừa chứng đến Tứ Quả A La Hán, 

vượt thoát tam giới, trụ trong Niết Bàn. Thiên nhân được xếp cuối cùng, 

là một trong tứ chúng, phần nhiều là đệ tử tại gia quy y Phật, phẩm loại 

rất tạp. Như trong năm mươi ba lần tham học của kinh Hoa Nghiêm, chỉ 

có năm vị trong số [các vị thiện tri thức] là người xuất gia61, những vị 

còn lại đều là tại gia Bồ Tát, thân phận, các ngành nghề, già, trẻ, trai, gái 

đều có. Vì thế, học Phật chẳng trở ngại bất cứ nghề nghiệp nào. 

( Kinh) Dữ đại tỳ-kheo tăng, thiên nhị bách ngũ thập nhân câu. 

  

 (Giải) Đại tỳ-kheo, thọ Cụ Giới xuất gia nhân dã. Tỳ-kheo Phạn 

 ngữ, hàm tam nghĩa. Nhất khất sĩ, nhất bát tư thân, vô sở súc tàng, 

 chuyên cầu xuất yếu. Nhị phá ác, chánh huệ quán sát, phá phiền não 

 ác, bất đọa ái kiến. Tam bố ma, phát tâm thọ giới, yết-ma thành tựu, 

 ma tức bố dã. Tăng giả, cụ vân Tăng Già, thử phiên Hòa Hợp Chúng. 

 Đồng  chứng  vô  vi  giải  thoát  danh  Lý  Hòa.  Thân  đồng  trụ,  khẩu  vô 

 tránh, ý đồng duyệt, kiến đồng giải, giới đồng tu, lợi đồng quân, danh 

 Sự  Hòa  dã.  Thiên  nhị  bách  ngũ  thập  nhân  giả,  tam  Ca  Diếp,  sư  tư 

 cộng thiên nhân, Thân Tử, Mục Liên, sư tư nhị bách nhân, Da Xá tử 

 đẳng, ngũ thập nhân, giai Phật thành đạo, tiên đắc độ thoát, cảm Phật 

 thâm ân, thường tùy tùng dã. 

(經) 與大比丘僧。千二百五十人俱。

(解) 大比丘。受具戒出家人也。比丘梵語。含三義。一

乞士。一缽資身。無所蓄藏。專求出要。二破惡。正慧觀

察。破煩惱惡。不墮愛見。三怖魔。發心受戒。羯磨成

就。魔即怖也。僧者。具云僧伽。此翻和合眾。同證無為

解脫名理和。身同住。口無諍。意同悅。見同解。戒同

修。利同均。名事和也。千二百五十人者。三迦葉。師資

共千人。身子目連。師資二百人。耶舍子等。五十人。皆

佛成道。先得度脫。感佛深恩。常隨從也。

 (Chánh kinh:  Cùng  với  các  vị  đại  tỳ-kheo  một  ngàn  hai  trăm  năm 

 mươi người nhóm họp. 

 Giải:  Đại tỳ-kheo là hạng xuất gia thọ Cụ Túc Giới.  Tiếng Phạn tỳ- 

61 Năm vị xuất gia là tỳ-kheo Đức Vân, tỳ-kheo Hải Vân, tỳ-kheo Thiện Trụ, tỳ-kheo 

Hải Tràng, và tỳ-kheo Thiện Hiện. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 100

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 kheo (Bhiksu) gồm ba nghĩa:  

 1. Khất Sĩ: Một bát nuôi thân, không tích cóp gì, chuyên cầu pháp 

 yếu xuất thế. 

 2. Phá Ác: Chánh huệ quán sát, phá ác phiền não, chẳng đọa vào ái 

 kiến. 

 3. Bố Ma (làm cho ma kinh sợ): Phát tâm thọ giới, tác pháp Yết Ma 

 thành tựu, ma liền kinh sợ. 

  

 Tăng, gọi đủ là Tăng Già (Sangha), cõi này dịch là Hòa Hợp Chúng. 

 Cùng chứng sự giải thoát vô vi thì gọi là Lý Hòa (hòa hợp về mặt Lý). 

 Thân cùng ở, miệng không tranh cãi, tâm ý cùng vui vẻ, cùng hiểu biết 

 giống như nhau, cùng tu giới như nhau, chia sẻ quyền lợi đồng đều thì 

 gọi là Sự Hòa. 

  

 Một ngàn hai trăm năm mươi người là thầy trò ba vị Ca Diếp gồm 

 một ngàn người, thầy trò hai vị Xá Lợi Phất và Mục Liên gồm hai trăm 

 người, nhóm ông Da Xá gồm năm mươi người, đều là những người được 

 độ thoát trước nhất sau khi Phật thành đạo, cảm kích ân Phật sâu đậm, 

 thường theo hầu). 



Trước chữ tỳ-kheo, thêm vào chữ Đại, tức là hàng tỳ-kheo Đại Thừa, 

cũng tức là Đại Thừa Bồ Tát. Kinh này là kinh điển Đại Thừa. Tỳ-kheo 

là người xuất gia thọ Cụ Túc Giới. Chữ tỳ-kheo (bhiksu) có ba nghĩa:  



1.  Khất  Sĩ:  [“Khất”  (乞)  là]  ôm  bát  xin  thức  ăn  để  sống,  Sĩ  (士) là

người đọc sách. Ở Trung Quốc, người xin xỏ để sống gọi là “khất cái” 

(ăn mày) bị người khác coi thường. Tại Ấn Độ, Khất Sĩ có học vấn, có 

đạo đức, được người khác tôn kính, bối cảnh văn hóa khác nhau. Đức 

Phật chế định toàn bộ tài sản của người xuất gia là ba y một bát. Tại Ấn 

Độ, khí hậu nóng, ba y là đủ dùng. Vĩ độ của Trung Quốc nằm lệch về 

phía Bắc địa cầu, ba y chẳng đủ để chống rét. Do vậy, [tăng ni Phật giáo] 

mặc theo y phục Trung Quốc, lúc bình thường liền mặc hải thanh. Áo 

hải thanh chính là lối phục sức của người có học thời Hán. Khi gặp pháp 

hội, điển lễ, khoác thêm một tấm ca-sa ra ngoài. So với y ca-sa Ấn Độ, y 

ca-sa theo kiểu Trung Quốc được rút nhỏ, chỉ bằng một phần ba, dùng 

vòng và móc để treo trên thân. Pháp sư Nhật Bản mặc Âu phục, ca-sa62

62 Thật ra, ở Nhật Bản lưu hành hai loại ca-sa chánh yếu:  

1. Loại nhỏ, đeo ở cổ như hòa thượng vừa nhắc đến, gọi là Rakusu (絡子: Lạc tử) 

hoặc Ô-Kuwara (大掛絡: Đại quải lạc). Loại này trông như một cái túi nhỏ hình chữ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 101

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

lại còn nhỏ hơn, chỉ có một, hai tấc, cất trong túi đựng Âu phục. Khi có 

pháp hội mới lấy ra đeo vào, đủ thấy năng lực thích ứng của Phật giáo 

hết sức viên dung, đạt đến mức độ địa phương hóa và hiện đại hóa. 



Sau  khi  xuất  gia  bèn    không  có  nhà,  không  lo,  không  nghĩ,  chẳng 

vướng  mắc  gì,  tâm  mới  an  định,  có  thể  đạt  đến  tam-muội  hiện  tiền. 

 “Chuyên cầu xuất yếu” :  “Xuất” (出) là xuất ly tam giới,  “yếu” (要) là

phương pháp tu học trọng yếu nhất, chí hướng xuất gia nằm ở chỗ này. 

Do vậy, đối với hết thảy pháp thế gian đều chớ nên lưu luyến. Trong quá 

khứ, có thể thực hiện điều này thuận lợi, chỉ cần xuất gia, thọ giới, bất cứ 

tự  viện,  am  đường  nào  đều  có  thể  quải  đơn  (nhập  chúng  tu  học).  Mỗi 

nhật, có quai đeo vào cổ, thân túi được kết bằng 16 miếng vải may chằm lại, viền 

quanh mép, có cả khoen và móc đeo, kết cấu giống như một tấm ca-sa thu nhỏ. Tùy 

theo  từng  tông  phái  mà  Rakusu  có  màu  sắc  và  may  bằng  chất  liệu  khác  nhau.  Có 

những tông phái, tăng sĩ đeo những tấm Rakusu may bằng vải lụa gấm rực rỡ, thêu 

thùa rất công phu. Riêng tín đồ Tào Động tông tại Nhật Bản khi thọ giới, được trao 

truyền  một  tấm  Rakusu  màu  xanh  dương.  Thông  thường,  mặt  trước  tấm  Rakusu 

trông giống như ca-sa thu nhỏ, mặt sau có thêu biểu hiện của một tông phái, chẳng 

hạn  tông  Lâm  Tế  thêu  hình  ba  ngọn  núi,  tông  Hoàng  Bá  thêu  ngôi  sao  sáu  cánh. 

Người Nhật tin rằng: Khi hoàng đế Trung Hoa hủy diệt đạo Phật, bắt Tăng sĩ hoàn 

tục, phá chùa chiền, chư Tăng bèn lén lút chế ra một bức ca-sa thu nhỏ như vậy để 

đeo dưới lớp áo thường nhằm nhắc nhở mình vẫn là tu sĩ và do vậy, thiền sư Đạo 

Nguyên  (Dogen)  của  Nhật  Bản  sang  Trung  Hoa  cầu  pháp  vào  năm  1224  đã  mang 

Rakusu về nước. 

2. Thứ hai là loại y ca-sa (thường gọi là Kesa) nhỏ hơn y ca-sa của Trung Hoa màu 

sắc và chất liệu cũng thay đổi tùy theo từng tông phái. Thông thường các thiền phái 

mặc y àa-sa gần giống Trung Quốc, màu sắc thường xám, xanh đậm, đen, hoặc vàng 

úa. Trong các tông phái khác, y ca-sa chỉ nhỏ bằng một phần ba y Trung Quốc, bằng 

lụa  là,  gấm  vóc  rực  rỡ,  nhất  là  trong  các  tông  Tịnh  Độ,  Thiên  Đài,  Hoa  Nghiêm, 

Chân Ngôn. Trong một số pháp hội, y ca-sa thường may bằng gấm hay lụa, hoặc các 

thứ vật liệu rực rỡ khác, có hoa văn tròn to, đeo lên vai bằng một sợi dây lớn chéo 

qua vai phải, chỉ che khoảng nửa lưng đến trên đầu gối, chứ không choàng lên vai 

như loại ca-sa truyền thống. Loại này còn chia ra thành hàng chục loại nữa như luân 

ca-sa, điệp ngũ điều, oai nghi tế, huyền linh, bình ca-sa, giáp ca-sa, nạp ca-sa, viễn 

sơn ca-sa v... Nói chung là do kích thước lớn nhỏ, cách may “điều” và số lượng điều 

cũng như chất liệu sử dụng khác nhau mà có nhiều loại như thế. 

Các tăng sĩ Nhật thuộc các phái Thiền, Thiên Đài, và Chân Ngôn Tông vẫn mặc áo 

tràng. Thông thường, họ chỉ mặc áo tràng và đeo Rakusu khi tụng kinh, thuyết pháp, 

khi  nào  có  pháp  hội  mới  đắp  ca-sa.  Các  tăng  sĩ  thuộc  các  phái  khác  như  Tịnh  Độ 

Tông, Tịnh Độ Chân Tông, Nhật Liên Tông thường không cạo tóc, chỉ cắt tóc ngắn, 

luôn  mặc  đồ  tây,  đeo  cà  vạt,  khi  lên  làm  lễ  mới  khoác  áo  tràng  ra  ngoài  và  đeo 

Rakusu hay đắp ca-sa. Đôi khi, họ chỉ đeo Rakusu, không mặc áo tràng. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 102

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

một đạo tràng có đạo phong, học phong đặc thù. Trung Quốc có nhiều 

tông phái, người xuất gia muốn tu học một pháp môn nào đó đều có thể 

đến tham học. Phật pháp truyền sang Trung Quốc gần hai ngàn năm, lâu 

ngày  sanh ra thói tệ.  Những  thập phương  tùng  lâm  vào  thời  cổ  về  sau 

này biến thành “tử tôn miếu”, tức là chỉ truyền lại cho đồ tử, đồ tôn, đời 

đời truyền cho nhau, hoàn toàn chẳng dung nạp người ngoài. Đến nay, 

đạo phong thời cổ đã tan sạch chẳng còn, bó buộc người xuất gia chẳng 

thể không tích cóp, chẳng thể không có trụ xứ. Hiện tại, người xuất gia 

đã gần giống như người tại gia. Trong thời đại to lớn này, người xuất gia 

tuy phải tích cóp để cầu sinh tồn, về mặt Sự thì có thể chấp nhận được, 

nhưng trong tâm chớ nên thường giữ ý niệm ấy, mà cũng chớ nên tham 

nhiều. Nếu không, lúc lâm chung A Di Đà Phật đến đón, quý vị còn có 

nhà  cửa, đất  đai, cổ phiếu đầu  tư, đô-la Mỹ  cả  đống,  chẳng bằng lòng 

theo Phật về Tây Phương. 



2. Phá Ác: Phá phiền não ác, chẳng đọa trong ái kiến. Câu này chỉ 

chung  hai  thứ  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc.  Trong  phần  sau  sẽ  giải  thích 

tường tận. 



3. Bố Ma (làm cho ma sợ hãi): Chữ Ma thường chỉ thiên ma giống 

như Ba Tuần (Māra-pāpman) Tự Tại Thiên Vương, tam giới lục đạo đều 

bị  ông  ta  thống  trị.  Nếu  có  một  người  nào  đó  xuất  gia  tu  đạo  thì  dân 

chúng  thuộc  quyền  cai  quản  của  ông  ta  lại  bị  hụt  đi  một  người,  ma 

vương cảm thấy sợ hãi.  “Yết-ma” (Kárma) là tiếng Phạn, dịch nghĩa là 

Tác Pháp, tức là cử hành nghi thức, trịnh trọng tuyên thệ, tiếp nhận lời 

răn dạy của đức Phật, y giáo phụng hành, hòng lìa thoát tam giới. Hiện 

tại, có người xuất gia tuy đã thọ giới trong giới đàn, nhưng tâm chẳng 

xuất ly, chưa chắc ma đã sợ hãi. 



Ngẫu  Ích  đại  sư  sống  vào  cuối  đời  Minh,  tịch  vào  đầu  đời  Thanh. 

Thuở trẻ, Ngài học giáo pháp Thiên Thai, nghiên cứu giới luật rất sâu. 

Theo lời Ngài nói, ở Trung Quốc, từ sau thời Nam Tống đã không còn 

người  xuất  gia  nữa.  Tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni  thọ  giới  thì  tối  thiểu  phải  có 

năm vị tỳ-kheo truyền giới thì mới được coi là  “đắc giới”.  Bồ Tát Giới 

và những giới khác thì có thể chính mình đối trước Phật tuyên thệ liền 

đắc giới. Ngẫu Ích đại sư sau khi thọ tỳ-kheo giới, hiểu rõ sự thật này, tự 

mình trả lui giới, chẳng dám xưng là tỳ-kheo, chỉ xưng là  “Bồ Tát Giới 

 sa-di” .  Đồ đệ của  Ngài  là  pháp sư  Thành  Thời  biên soạn toàn  tập  [các 

tác phẩm] của đại sư, cũng chẳng dám sử dụng cách xưng hô của thầy, 

mà xưng là  “xuất  gia  ưu-bà-tắc” .  Hiện thời,  thật sự giữ trọn Ngũ Giới, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 103

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Thập Thiện là đã hết sức đáng phục rồi. 

 “Tăng giả, cụ vân Tăng Già”  (Tăng, nói đầy đủ là Tăng Già), còn 

dịch là  “Hòa Hợp Chúng” . Hòa Hợp Chúng phải tuân thủ bảy điều răn. 

Thứ nhất là Lý Hòa (hòa hợp về mặt Lý), tức là cùng chứng vô vi giải 

thoát. Có cùng một nguyện vọng: Liễu sanh tử, thoát tam giới. Điều này 

thuộc về Lý Hòa. Ngoài ra, còn có sáu điều thuộc về mặt Sự:  



1. Thân đồng trụ: Tức cùng ở trong một đơn vị học tập như tự viện 

hoặc học viện. 



2.  Khẩu  vô  tranh:  Tức  là  trong  lời  ăn  tiếng  nói  không  có  sự  tranh 

chấp. 



3. Ý đồng duyệt: Đối xử với nhau một cách dung thông, hòa hợp, vẻ 

mặt vui vẻ. 



4. Kiến đồng giải: Có cách nhìn giống  nhau,  kiến  lập  một  sự  hiểu  

biết chung đối với nguyên tắc, phương pháp, cảnh giới tu học. 



5.  Giới  đồng  tu:  Giới  là  quy  ước,  mọi  phương  diện  của  cuộc  sống 

đều có những khuôn phép. 



6.  Lợi  đồng  quân:  Cuộc  sống  vật  chất  bình  đẳng,  không  có  đặc 

quyền, giai cấp. 

Bốn vị xuất gia cùng tu với nhau tại một chỗ thì gọi là  “Tăng đoàn” . 

Nếu trong nhà có bốn người cùng tu với nhau ở một chỗ thì cũng gọi là 

 “Tăng đoàn” .  “Tăng”  có nghĩa là đoàn thể, nghĩa gốc của từ ngữ này 

không nhằm chỉ riêng người xuất gia. Tăng đoàn xuất hiện trong thế gian, 

hy  hữu,  khó  được,  nhất  định  được  chư  Phật  hộ  trì,  long  thiên  thủ  hộ. 

Không những Tăng đoàn có phước mà địa phương nơi họ ở cũng được 

hưởng lây. Người chân chánh tu hành chính là người có đại phước đức. 

Kinh  Dịch  có  câu:   “Tam  nhân  đồng  tâm,  kỳ  lợi  đoạn  kim”   (Ba  người 

đồng  lòng,  sắc  bén  cắt  đứt  vàng).  Những  vị  minh  quân  khai  quốc  của 

Trung Quốc bất quá là vài người ít ỏi, đồng tâm hợp tác mà đoạt được 

thiên  hạ.  Trong  quá khứ,  lão  cư  sĩ  Triệu  Mậu  Lâm  ở  Đài  Bắc  mời  tôi 

dùng cơm tại Công Đức Lâm, nói đến vấn đề Tăng đoàn, cụ nói: “Con 

người hiện thời tạo tội nghiệp phá hòa hợp Tăng, tương lai phải đọa vào 

địa ngục A Tỳ, phải làm như thế nào đây?” Tôi nói: “Cụ thấy ở đâu có 

hòa hợp Tăng vậy?” Cụ nghe hỏi xong cũng cười xòa. 



Thường  Tùy  Chúng  của  Phật  có  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  vị, 

ngoài ra còn có năm vị nữa, nhưng bỏ đi con số lẻ [nên chỉ nói là một 

ngàn hai trăm năm mươi]. Tam Ca Diếp là ba anh em [họ Ca Diếp], họ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 104

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đều là lãnh tụ tôn giáo thuở ấy, chính họ có tín đồ. Người lớn nhất tên là 

Ưu Lâu Tần Loa Ca Diếp (Uruvilvā-kāśyapa) và đệ tử của Ngài là năm 

trăm người. Hai em trai của Ngài là Ca Da Ca Diếp (Gayā-kāśyapa, còn 

phiên âm là Già Da Ca Diếp) và Na Đề Ca Diếp (Nadī-kāśyapa), mỗi vị 

[kể cả thầy lẫn trò] gồm hai trăm năm mươi người, tất cả là năm trăm 

người. Gộp chung [số người của ba vị Ca Diếp] thành một ngàn người. 

 “Thân Tử”  chính là ngài Xá Lợi Phất. Ngài Xá Lợi Phất và Mục Kiền 

Liên cùng với các đồ đệ, tính chung là hai trăm người. Ngoài ra, lại thêm 

năm mươi người thuộc nhóm Da Xá Tử (Yaśa)63, lại kể thêm năm vị tỳ-

kheo đầu tiên (tức nhóm ngài Kiều Trần Như), tổng cộng là một ngàn 

hai trăm năm mươi lăm người. Các vị này là Thường Tùy Chúng, suốt 

một đời đức Phật, họ thường vây quanh bên Phật, mãi cho đến khi Phật 

nhập Niết Bàn mới tách ra. 

( Kinh) Giai thị đại A La Hán, chúng sở tri thức. 

  

 (Giải) A La Hán diệc hàm tam nghĩa: Nhất, ứng cúng, tức khất sĩ 

 quả. Nhị, sát tặc, tức phá ác quả. Tam, vô sanh, tức bố ma quả. Phục 

 hữu Huệ Giải Thoát, Câu Giải Thoát, Vô Nghi Giải Thoát, tam chủng 

 bất  đồng.  Kim  thị  Vô  Nghi  Giải  Thoát,  cố  danh  Đại.  Hựu,  bổn  thị 

 Pháp Thân đại sĩ, thị tác Thanh Văn, chứng thử Tịnh Độ bất tư nghị 

 pháp, cố danh Đại dã. Tùng Phật chuyển luân, quảng lợi nhân thiên, 

 cố danh “chúng sở tri thức”. 

(經) 皆是大阿羅漢。眾所知識。 

(解) 阿羅漢亦含三義。一應供。即乞士果。二殺賊。

即破惡果。三無生。即怖魔果。復有慧解脫。俱解脫。無

疑解脫。三種不同。今是無疑解脫。故名大。又。本是法

身大士。示作聲聞。證此淨土不思議法。故名大也。從佛

轉輪。廣利人天。故為眾所知識。

63 Ngài Da Xá đôi khi còn được ghi là Yaśoda (do vậy, còn phiên âm là Gia Thâu 

Đa), dịch nghĩa là Danh Văn hoặc Thiện Xưng, người xứ Ba La Nại (Vārānasī), là 

con của trưởng giả Thiện Giác. Do chán nhàm thế tục, Ngài đến xin xuất gia với Phật, 

trở thành vị đại đệ tử thứ sáu (sau năm anh em ngài Kiều Trần Như). 49 người kia là 

bạn bè thân thiết của ngài Da Xá. Khi Ngài xuất gia, cha mẹ buồn phiền, yêu cầu các 

bạn bè hãy đến khuyên giải. Khuyên không được, họ bèn giả vờ xuất gia để tìm cách 

dụ Ngài hoàn tục, nhưng sau khi nghe Phật thuyết giảng, tất cả đều chứng Sơ Quả. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 105

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Chánh kinh: Đều là đại A La hán, được mọi người hay biết. 

 Giải: A La Hán cũng gồm ba nghĩa:  

  

 1. Ứng Cúng: là quả của Khất Sĩ. 

  

 2. Sát Tặc: là quả của Phá Ác. 

  

 3. Vô Sanh: là quả của Bố Ma. 

  

 Lại có Huệ Giải Thoát, Câu Giải Thoát, Vô Nghi Giải Thoát, ba thứ 

 khác nhau. Những vị được nói ở đây là Vô Nghi Giải Thoát, nên gọi là 

 Đại. Lại nữa, họ vốn là Pháp Thân đại sĩ, thị hiện làm Thanh Văn để 

 chứng pháp môn Tịnh Độ chẳng thể nghĩ bàn này, nên gọi là Đại. Theo 

 Phật chuyển pháp luân lợi lạc rộng khắp hàng nhân thiên nên được đại 

 chúng nhận biết). 

Những vị Thường Tùy Chúng ấy đều là Đại A La Hán (Mahā-Arhat). 

Chữ  “Đại”  này chỉ hàng Đại Thừa A La Hán.  “A”  là Vô,  “La Hán”  là

Học, [A La Hán] được gọi là Vô Học (không còn gì để học nữa), mang ý 

nghĩa “đã tốt nghiệp”. Hàng Tiểu Thừa đã đoạn xong Kiến Tư phiền não 

liền gọi là Vô Học. Trong Đại Thừa, đạt đến bậc Pháp Vân Địa thì mới 

học xong, cũng gọi là Vô Học. Lên cao hơn nữa là Đẳng Giác Bồ Tát, 

sau đó được bổ làm Phật, cũng gọi là Bổ Xứ Bồ Tát. 

 “Tỳ-kheo”  chính là nhân của A La Hán, La Hán là quả địa. Từ ngữ 

A La Hán cũng bao hàm ba nghĩa:  



1.  Ứng  Cúng:  Xứng đáng tiếp  nhận sự  cúng  dường  của đại  chúng. 

Trong khi tu nhân, khi đạo đức, học vấn chưa thành thục, xin ăn để duy 

trì mạng sống của chính mình, xin pháp để vun bồi huệ mạng của chính 

mình. Sanh mạng là do cha mẹ mà có, huệ mạng nhờ thầy mà có. Khi đã 

viên mãn quả vị, liền đáng nhận lãnh sự cúng dường. 



2.  Sát  Tặc  (giết  giặc):  Có  người  vừa  trông  thấy  điều  này  liền  cho 

rằng giới thứ nhất của nhà Phật là không sát sanh, vậy mà La Hán là Sát 

Tặc.  Điều  này  do  tiên  sinh  Phương  Hào nói, ông ta là linh  mục  Thiên 

Chúa Giáo, là viện trưởng viện văn học Chánh Đại, là hàng xóm của tôi. 

Có một hôm, ông ta hỏi tôi câu này, ông ta chẳng biết chữ Tặc ở đây là 

 “phiền não tặc”  (giặc phiền não). Ba thứ phiền não Kiến Tư, Trần Sa, 

Vô Minh chướng ngại trí huệ, đức năng trong tự tánh, nên gọi là Tặc. 



3. Vô Sanh: Vĩnh viễn nhập Niết Bàn, chẳng còn mắc quả báo sanh 

tử.  Lục  đạo  phàm  phu  có  sanh  tử  luân  hồi,  khổ  chẳng  thể  nói  được. 

Chính mình không có năng lực giải quyết cho xong vấn đề sanh tử này. 

Do vậy, đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 106

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Trong đám chúng sanh đông đảo có một số người nghĩ đến chuyện liễu 

sanh tử, Phật liền dạy họ đạo xuất ly tam giới. 

 “A La Hán”  lại còn có mức độ cạn sâu khác nhau, chia thành ba loại 

lớn:  

1. Tạng Giáo A La Hán (Huệ Giải Thoát La Hán): Nương theo Tứ 

Niệm Xứ để tu, [tức là] quán thân bất tịnh, quán thọ là khổ, quán tâm vô 

thường, quán pháp vô ngã. Đấy là vũ trụ nhân sinh quan thuộc về pháp 

Tiểu Thừa. Pháp Đại Thừa cũng chẳng ra ngoài những điều này. Vì thế, 

Tứ Niệm Xứ chung cho Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa. Tông Thiên Thai giảng 

điều này hết sức tường tận, họ dựa theo Tạng, Thông, Biệt, Viên để giải 

thích bốn loại Tứ Niệm Xứ. Do vậy, ba mươi bảy đạo phẩm đều là pháp 

chung cho cả Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa. 

2. Câu  Giải  Thoát  La  Hán:  Người  tu  học  Thiền  Định  trong  pháp 

Đại  Thừa,  chế  phục  phiền  não,  dùng  Thiền  Định  rất  sâu  có  thể  đoạn 

được phiền não. Tứ Thiền, Bát Định64 được gọi là Thế Gian Thiền Định. 

Công phu của bậc Tiểu Thừa La Hán tu đến mức Cửu Thứ Đệ Định, liền 

có thể vượt khỏi tam giới. 

3. Vô  Nghi  Giải  Thoát  La  Hán:  Hai  loại  trước  chẳng  thể  so  sánh 

với công phu Định lực, trí huệ, cảnh giới của các vị A La Hán thuộc loại 

này được. Các vị này đều đại khai viên giải, hết thảy mọi vấn đề nghi 

nan đều có thể giải đáp, vì thế gọi là Vô Nghi, họ chính là Pháp Thân 

Đại Sĩ. 



Một vị Phật xuất thế, ngàn vị Phật ủng hộ. Một mình đức Phật Thích 

Ca đóng vai chánh, còn những vị khác đóng vai phụ. Trong những vai 

phụ,  có  rất  nhiều vị là  cổ  Phật tái lai,  Phật  Phật đạo  đồng, ủng  hộ  lẫn 

nhau, trọn không tranh chấp danh phận. Hết thảy nhằm phá mê khai ngộ 

cho chúng sanh, khiến họ lìa khổ, được vui. Từ ngữ  “Pháp Thân đại sĩ” 

chỉ chung các vị đã phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân. 

Trong Biệt Giáo là từ Sơ Địa Bồ Tát trở lên, trong Viên Giáo là từ Sơ 

Trụ trở lên. Kinh này thuộc vào Viên Giáo, giống như kinh Hoa Nghiêm 

và kinh Pháp Hoa. Pháp Thân đại sĩ có bốn mươi mốt tầng cấp, tức Thập 

Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, và Đẳng Giác. Họ thị hiện 

làm  Thanh  Văn,  hoặc  làm  quốc  vương,  đại  thần,  như  vua  Ba  Tư  Nặc, 

64 Tứ Thiền (Catvāri-dhyānāni ) còn gọi là Tứ Tịnh Lự, Tứ Sắc Giới Định, tức các 

món  Thiền  Định  trong  Sắc  Giới.  Hợp  bốn  món  Thiền  của  Sắc  Giới  với  bốn  món 

Thiền của Vô Sắc Giới sẽ thành Bát Định. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 107

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Thái Tử Kỳ Đà, trưởng giả Cấp Cô Độc đều là hàng Pháp Thân đại sĩ 

biến  hiện,  tới  biểu  diễn,  chứ  phàm  phu  chẳng  thể  làm  được.  Phật  nói 

pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  những  vị  ấy  đến  làm  chứng,  giúp  đỡ  Phật 

chuyển pháp luân. Những tiêu chí (symbol) thường thấy nhất trong Phật 

giáo là ba thứ:  



- Bánh xe (luân) tượng trưng cho viên mãn. 



- Hoa sen biểu thị thanh tịnh. 



- Chữ Vạn (卍) biểu thị cát tường. 



Phật pháp giảng giải chân lý, tức là Thật Tướng của các pháp. Chân 

tướng chẳng phải có, chẳng phải không. Luân (bánh xe) tròn khắp nhưng 

tìm chẳng được tâm, hiển thị Không - Hữu bất nhị, Không và Hữu như 

một. Tác dụng của Luân là phải chuyển động.  “Chuyển pháp luân”  có

ba nghĩa:  



1.  Luân  có  ý  nghĩa  nghiền  nát,  giống  như  xe  ủi  lô  (xe  hủ  lô,  road 

roller), sánh ví Phật pháp có khả năng cán phẳng phiền não trong tâm. 



2. Luân có ý nghĩa chuyên chở. [Phật pháp] có thể chở chúng sanh từ 

đường nẻo sanh tử sang cảnh giới Niết Bàn bất sanh bất diệt. Chúng ta tu 

pháp môn Tịnh Độ, pháp môn này có thể chuyên chở chúng ta từ đời ác 

Ngũ Trược sang Tây Phương Cực Lạc thế giới. 



3. Luân mang ý nghĩa viên mãn vì bánh xe có căm, có trục, có vành. 



Trong thuở đức Phật Thích Ca thị hiện trong thế giới này, xét về mặt 

hình tích, chẳng khác gì con người, cũng do cha mẹ sanh ra, được hưởng 

sự  giáo  dục  tốt  đẹp,  xuất  gia,  tu  hành,  chứng  đạo,  rồi  mới  đi  các  nơi 

hoằng pháp. Nhưng mọi nơi đều cần đức Phật thuyết pháp, giảng đạo, 

Phật có rất nhiều đệ tử, các vị ấy có học vấn, có đạo đức, đi các nơi giúp 

Phật hoằng hóa, nên quen thuộc với hết thảy đại chúng. 

 (Kinh) Trưởng lão Xá Lợi Phất, Ma Ha Mục Kiền Liên, Ma Ha Ca 

 Diếp, Ma Ha Ca Chiên Diên, Ma Ha Câu Hy La, Ly Bà Đa, Châu Lỵ 

 Bàn Đà Già, Nan Đà, A Nan Đà, La Hầu La, Kiều Phạm Ba Đề, Tân 

 Đầu Lô Phả La Đọa, Ca Lưu Đà Di, Ma Ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, 

 A Nậu Lâu Đà. Như thị đẳng chư đại đệ tử. 

 (Giải)  Đức  lạp  câu  tôn,  cố  danh “trưởng  lão”.  Thân  Tử  tôn  giả, 

 Thanh  Văn  chúng  trung,  trí  huệ  đệ  nhất.  Mục  Liên  tôn  giả,  thần 

 thông đệ nhất. Ẩm Quang tôn giả, thân hữu kim quang, truyền Phật 

 tâm ấn, vi Sơ Tổ, Đầu Đà hạnh đệ nhất. Văn Sức tôn giả, Bà-la-môn 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 108

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 chủng, luận nghị đệ nhất. Đại Tất tôn giả, đáp vấn đệ nhất. Tinh Tú 

 tôn giả, vô đảo loạn đệ nhất. Kế Đạo tôn giả, nhân căn độn, cẩn trì 

 nhất kệ, biện tài vô tận, nghĩa trì đệ nhất. Hỷ tôn giả, Phật chi thân đệ, 

 nghi dung đệ nhất. Khánh Hỷ tôn giả, Phật chi đường đệ, phục vi thị 

 giả, đa văn đệ nhất. Phú Chướng tôn giả, Phật chi Thái Tử, mật hạnh 

 đệ nhất. Ngưu Ty tôn giả, túc thế ác khẩu, cảm thử dư báo, thọ thiên 

 cúng dường đệ nhất. Bất Động tôn giả, cửu trụ thế gian, ứng mạt thế 

 cúng, phước điền đệ nhất. Hắc Quang tôn giả, vi Phật sứ giả, giáo hóa 

 đệ nhất. Phòng Tú tôn giả, tri tinh tú đệ nhất. Thiện Dung tôn giả, thọ 

 mạng đệ nhất. Vô Bần tôn giả, diệc Phật đường đệ, thiên nhãn đệ nhất. 

 Thử đẳng Thường Tùy Chúng, bổn Pháp Thân đại sĩ, thị tác Thanh 

 Văn,  vi  Ảnh  Hưởng  Chúng.  Kim  văn  Tịnh  Độ,  nhiếp  thọ  công  đức, 

 đắc Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn chi ích, tăng đạo tổn sanh, tự tịnh Phật 

 độ. Phục danh Đương Cơ Chúng hỹ. 

(經) 長老舍利弗。摩訶目犍連。摩訶迦葉。摩訶迦旃

延。摩訶拘絺羅。離婆多。周利槃陀伽。難陀。阿難陀。

羅侯羅。憍梵波提。賓頭盧頗羅墮。迦留陀夷。摩訶劫賓

那。薄拘羅。阿耨樓馱。如是等諸大弟子。 

(解) 德臘俱尊。故名長老。身子尊者。聲聞眾中。智

慧第一。目連尊者。神通第一。飲光尊者。身有金光。傳

佛心印。為初祖。頭陀行第一。文飾尊者。婆羅門種。論

議第一。大膝尊者。答問第一。星宿尊者。無倒亂第一。

繼道尊者。因根鈍。僅持一偈。辯才無盡。義持第一。喜

尊者。佛之親弟。儀容第一。慶喜尊者。佛之堂弟。復為

侍者。多聞第一。覆障尊者。佛之太子。密行第一。牛呞

尊者。宿世惡口。感此餘報。受天供養第一。不動尊者。

久住世間。應末世供。福田第一。黑光尊者。為佛使者。

教化第一。房宿尊者。知星宿第一。善容尊者。壽命第

一。無貧尊者。亦佛堂弟。天眼第一。此等常隨眾。本法

身大士。示作聲聞。為影響眾。今聞淨土。攝受功德。得

第一義悉檀之益。增道損生。自淨佛土。復名當機眾矣。 

 (Chánh kinh: Trưởng lão Xá Lợi Phất, Ma Ha Mục Kiền Liên, Ma 

 Ha  Ca  Diếp,  Ma  Ha  Ca  Chiên  Diên,  Ma  Ha  Câu  Hy  La,  Ly  Bà  Đa, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 109

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Châu Lỵ Bàn Đà Già, Nan Đà, A Nan Đà, La Hầu La, Kiều Phạm Ba Đề, 

 Tân Đầu Lô Phả La Đọa, Ca Lưu Đà Di, Ma Ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu 

 La, A Nậu Lâu Đà. Các vị đại đệ tử như thế. 

 Giải:  Đức hạnh  và  tuổi hạ đều đáng  tôn  trọng, nên  gọi  là  Trưởng 

 Lão. Tôn giả Thân Tử, trong hàng Thanh Văn, trí huệ bậc nhất. Tôn giả 

 Mục  Liên  thần  thông  bậc  nhất.  Tôn  giả  Ẩm  Quang  thân  có  ánh  sáng 

 vàng ròng, truyền tâm ấn của Phật, là Sơ Tổ [Thiền Tông], hành Đầu 

 Đà  bậc  nhất.  Tôn  giả  Văn  Sức  thuộc  dòng  Bà-la-môn,  luận  nghị  bậc 

 nhất. Tôn giả Đại Tất trả lời câu hỏi bậc nhất. Tôn giả Tinh Tú, không 

 điên đảo, không tán loạn bậc nhất. Tôn giả Kế Đạo do căn cơ chậm lụt, 

 chỉ trì một bài kệ mà biện tài vô tận, nghĩa trì bậc nhất. Tôn giả Hỷ là 

 em ruột đức Phật, nghi dung bậc nhất. Tôn giả Khánh Hỷ là em họ đức 

 Phật, lại còn là thị giả, đa văn bậc nhất. Tôn giả Phú Chướng là Thái 

 Tử của đức Phật, mật hạnh bậc nhất. Tôn giả Ngưu Ty, do đời trước ác 

 khẩu, cảm lấy dư báo này, được chư thiên cúng dường bậc nhất. Tôn giả 

 Bất  Động,  trụ  dài  lâu  trong  thế  gian,  tiếp  nhận  cúng dường trong đời 

 Mạt  Pháp, là phước  điền bậc nhất.  Tôn  giả  Hắc  Quang  là  sứ giả  của 

 Phật, giáo hóa bậc nhất. Tôn giả Phòng Tú hiểu tinh tú bậc nhất. Tôn 

 giả Thiện Dung thọ mạng bậc nhất. Tôn giả Vô Bần cũng là em họ của 

 đức  Phật,  thiên  nhãn  bậc  nhất.  Các  vị  Thường  Tùy  Chúng  này  vốn  là 

 Pháp  Thân  đại  sĩ,  thị  hiện  làm  Thanh  Văn,  nhằm  làm  người  tạo  ảnh 

 hưởng. Nay nghe pháp môn Tịnh Độ, giữ lấy công đức, đắc lợi ích Đệ 

 Nhất Nghĩa Tất Đàn, tăng trưởng đạo nghiệp, giảm thiểu sanh tử, tự tịnh 

 cõi Phật, còn gọi là Đương Cơ Chúng). 

Thường Tùy Chúng của đức Phật gồm một ngàn hai trăm năm mươi 

lăm  vị.  Ở  đây,  chỉ nêu đại  lược  mười  sáu vị đệ  tử  mang tánh  chất đại 

biểu. Những nhân vật đại biểu trong mỗi bộ kinh không hoàn toàn giống 

nhau. Mỗi vị đại đệ tử đều có sở trường, như vị đầu tiên là ngài Xá Lợi 

Phất trí huệ bậc nhất, vị thứ hai là Mục Kiền Liên thần thông bậc nhất, 

không lẽ ngài Xá Lợi Phất chẳng có thần thông hay sao? Ngài Mục Liên 

chẳng có trí huệ hay sao? Nhìn xem những vị đệ tử nào được nêu tên ở 

đầu một bộ kinh, ta liền biết hội giảng kinh ấy mang tánh chất nào. 

 “Đức lạp câu tôn, cố xưng Trưởng Lão”  (Đức hạnh lẫn tuổi hạ đều 

đáng tôn trọng, nên gọi là Trưởng Lão). Mười sáu vị trưởng lão này đều 

thị hiện thân phận A La Hán. Có người cho rằng pháp môn Niệm Phật là 

pháp môn tu học của mấy bà cụ già, chứ phần tử trí thức phải nên học 

đại kinh, đại luận của Tướng Tông, Tánh Tông! Nếu bây giờ họ xem đến 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 110

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

kinh này, nhận thấy bậc trí huệ đệ nhất là ngài Xá Lợi Phất (Śāriputra)

còn  tiếp  nhận pháp môn  này,  khiến  cho những ý tưởng tự  phụ  thường 

ngày sẽ bị khuất phục. 

Vị thứ hai là Mục Kiền Liên (Maudgalyāyana) thần thông bậc nhất. 

Thần thông hết sức gần giống với khoa học kỹ thuật hiện thời, ngài Mục 

Liên là chuyên gia. 

Vị thứ ba là Ma Ha Ca Diếp (Mahā-Kāśyapa):  “Ẩm Quang tôn giả, 

 thân hữu kim quang, truyền Phật tâm ấn”  (Tôn giả Ẩm Quang, thân có 

ánh  sáng  màu  vàng  ròng,  truyền  tâm  ấn  của  Phật).  Trong  Phật  môn, 

Thiền  Tông  được  người  ta  biết  đến  nhiều  nhất.  Thoạt  đầu,  đức  Phật 

truyền  pháp  cho  ngài  Ca  Diếp,  ngài  Ca  Diếp  là  Sơ  Tổ  Thiền  Tông.  A 

Nan là Nhị Tổ, truyền đến đời thứ hai mươi tám là Đạt Ma, truyền sang 

Trung Quốc, truyền đến Lục Tổ Huệ Năng đại sư, Thiền Tông mới được 

phát huy rực rỡ. Trước kia, người xuất gia đều là mạnh ai nấy tu, đến 

thời  Mã  Tổ  kiến  lập  tùng  lâm,  ngài  Bách  Trượng  lập  Thanh  Quy,  đề 

xướng  “cộng tu”  (tu chung với nhau) thì cách dạy học trong Phật giáo 

mới được “chế độ hóa” (hình thành một khuôn mẫu, quy củ nhất định). 

Tùng lâm giống như đại học Phật giáo. Thiền Tông nếu chẳng tu Tịnh 

Độ, chỉ dựa vào một mình pháp tu Thiền sẽ rất khó thành tựu. Do vậy, 

đến  tuổi  xế  bóng,  các  tổ  sư  Thiền  Tông  chuyên  tu  Tịnh  Độ  rất  nhiều. 

Tôn giả Ca Diếp khổ hạnh bậc nhất, khổ hạnh là hạnh Đầu Đà. 



Vị  thứ  tư là  Ma  Ha Ca  Chiên  Diên (Mahā-Katyayana),  tức tôn giả 

Văn Sức65, thuộc dòng Bà-la-môn, xuất thân là quý tộc, luận nghị (bàn 

luận, biện bác) bậc nhất. 



Vị thứ năm là Ma Ha Câu Hy La (Mahā - Kausthila),  tức tôn giả Đại  

Tất (đầu gối to), vấn đáp bậc nhất. Vị này học rộng, nghe nhiều, là cậu 

của ngài Xá Lợi Phất. Khi chị của Ngài mang thai Xá Lợi Phất, biện tài 

vô ngại. Tôn giả mỗi lần tranh luận cùng chị đều thua, trước kia không 

như vậy. Ngài nghĩ đứa bé trong bụng chị ắt hẳn có đại trí huệ, tương lai 

khi đứa cháu sanh ra, ta làm cậu nó mà biện luận không thắng nổi nó, há 

chẳng ngượng lắm ư? Vì thế, gắng sức đọc sách. Tất cả sách vở tại Ấn 

Độ, gần như Ngài đọc sạch. Do quá siêng khổ, ngay cả móng tay cũng 

chẳng rảnh  rỗi  để  cắt,  nên lại còn được gọi là  Trường  Trảo  Phạm  Chí 

(thầy tu Bà La Môn móng tay dài). 



Vị  thứ  sáu  là Ly Bà Đa (Revata), tức tôn giả Tinh Tú, là bậc không  

65 Văn Sức (文飾) có nghĩa là lời nói văn nhã, đẹp đẽ, bóng bẩy, thanh tao. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 111

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

điên đảo, không tán loạn bậc nhất. Cha mẹ Ngài cầu đảo với tinh tú mà 

sanh ra Ngài. Vị này tượng trưng cho Chánh Giác, chẳng mê. 



Vị  thứ  bảy  là  Châu  Lỵ  Bàn  Đà  Già  (Śuddhipanthaka,  hoặc 

Cullapatka), tức tôn giả Kế Đạo, do độn căn, chỉ trì một bài kệ, biện tài 

vô tận, nghĩa trì66 đệ nhất. Vị tôn giả này bẩm tánh rất chậm lụt, trí nhớ 

kém  cỏi  lạ  lùng.  Anh  Ngài  xuất  gia  trước,  Ngài  cũng  muốn  xuất  gia. 

Người anh bảo hãy đọc bốn câu kệ, Ngài đọc suốt ba tháng vẫn chẳng 

nhớ được. Người anh liền bảo hãy về nhà, Ngài khóc lóc, chẳng chịu đi. 

Đức Phật biết được bèn giữ lại, dạy Ngài học hai câu kệ, niệm câu trên, 

quên tuốt câu dưới. Niệm câu dưới, quên bẵng câu trên. Đức Thế Tôn 

biết túc mạng, bảo các đệ tử: “Người này đời trước là Tam Tạng pháp sư, 

có thể thuyết pháp, nhưng keo kiệt pháp. Vì thế, đời này mắc quả báo 

ngu si”. 



Vị thứ tám là Nan Đà (Nanda), tức tôn giả Hỷ, là em ruột đức Phật, 

là con của Tịnh Phạn Vương  (Śuddhodana),  hình dung tuấn tú bậc nhất. 

Đức Phật có ba mươi hai tướng, vị này có ba mươi tướng. 



Vị thứ chín là A Nan Đà (Ānanda), tức tôn giả Khánh Hỷ, đa văn bậc 

nhất, là em họ đức Phật, lại vừa là thị giả, cũng là người chủ trì kết tập 

Kinh Tạng. 



Vị thứ mười là La Hầu La (Rāhula), tức tôn giả Phú Chướng, là Thái 

Tử của Phật, mật hạnh bậc nhất. Ngài nhỏ tuổi, hằng ngày chơi đùa bên 

ngoài, nhưng trong khi vui chơi thành tựu Định - Huệ của chính mình. 

Ngài là người có hạnh thật sự, chứ không phô trương ngoài miệng. 



Vị thứ mười là Kiều Phạm Ba Đề (Gavāmpati), tức tôn giả Ngưu Ty 

(trâu nhơi). Phật nói trong quá khứ, khi ngài là tiểu Sa-di, thấy một vị tỳ-

66 Gọi là “nghĩa trì bậc nhất” vì từ một câu kệ rất ngắn ngủi, Ngài có thể ngộ ra bao 

nhiêu nghĩa lý. Kinh chép đức Phật thấy Ngài học trước quên sau, không thể nào nhớ 

được một bài kệ nào, bèn dạy Ngài hãy dạy niệm hai chữ “tảo chửu” (cây chổi để 

quét dọn). Phật sai Ngài quét dọn tinh xá, vừa dọn vừa niệm hai chữ ấy. Thế mà chật 

vật mãi Ngài mới nhớ được. Sau một thời gian Ngài ngộ được vô biên nghĩa lý từ hai 

chữ ấy, chứng quả A La Hán. Khi được cử đi thuyết pháp cho chư ni, các vị ni cười 

cợt  vì  nghĩ  Ngài  nổi  tiếng  dốt  nát,  biết  gì  mà  nói.  Ngài  lên  tòa  chỉ  nói  ngắn  gọn: 

“Thưa các vị! Tôi độn căn u tối, không biết nói gì. Đức Phật dạy tôi học hai chữ ‘tảo 

chửu’. Từ đó, tôi nghĩ quét dọn bụi bặm bên ngoài không quan trọng bằng quét dọn 

bụi bặm trong tự tâm. Tất cả các pháp môn tu học trong Phật pháp không ngoài quét 

sạch phiền não trong tự tâm”. Chư ni giật mình, cúi lạy sám hối, hết sức kính phục vì 

Ngài đã nắm được tinh tủy của Phật pháp. Do vậy, Ngài được tôn xưng là bậc Nghĩa 

Trì đệ nhất. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 112

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

kheo già tụng kinh, môi mấp máy, bèn cười nhạo là trông giống như một 

trâu già đang nhơi cỏ. Vị tỳ-kheo già nói: “Ta đã chứng được quả A La 

Hán,  ngươi  coi  thường  ta,  tương  lai  ắt  bị  quả  báo”.  Ngài  vội sám  hối, 

nhưng đến đời thứ hai bèn sanh làm trâu suốt cả năm trăm đời. Đời này 

may được mang thân người, nhưng mồm vẫn còn tập khí nhai nhóp nhép. 

Đức Phật dạy Ngài: “Ông đừng nên ra ngoài khất thực. Ông đã chứng 

quả, nếu bị người khác cười nhạo sẽ khiến kẻ ấy mắc tội. Từ nay, ông 

hãy  nên  tiếp  nhận  sự  cúng  dường  của  chư  thiên”.  Chư  thiên  có  thiên 

nhãn, biết Ngài đắc đạo, chẳng cười chê Ngài. 



Vị thứ mười hai là Tân Đầu Lô Phả La Đọa (Pindola Bharadvaja), 

tức tôn giả Bất Động, trụ lâu dài trong thế gian, tiếp nhận sự cúng dường 

trong đời Mạt Pháp, là phước điền bậc nhất. Vị tôn giả này thích hiển lộ 

thần thông, bị Phật biết được, bèn trừng phạt bằng cách chẳng cho Ngài 

nhập diệt, mà thường trụ trong thế gian, làm phước điền cho người đời. 

Vị tôn giả này đã hơn ba ngàn tuổi, chẳng lộ thân phận67. 

Vị thứ mười ba là Ca Lưu Đà Di (Kaludayin), tức tôn giả Hắc Quang, 

giỏi giáo hóa nhất, là sứ giả của đức Phật, giáo hóa bậc nhất. 



Vị thứ mười bốn là Ma Ha Kiếp Tân Na (Mahākapphina), tức tôn giả 

Phòng Tú (sao Phòng)68, thông hiểu tinh tú bậc nhất. Cha mẹ  Ngài cầu 

đảo nơi tinh tú mà sanh ra Ngài. Ngài thông hiểu thiên văn, là một nhà 

thiên văn. 



Vị thứ mười lăm là Bạc Câu La (Vakkula), tức tôn giả Thiện Dung, 

tuổi rất cao, khi ấy đã một trăm sáu mươi tuổi. Trong quá khứ, vào thời 

Tỳ Bà Thi Phật (Vipaśyin), Ngài từng cúng dường một vị Tăng bị bệnh, 

67 Do lý do này, mỗi khi trai tăng, các tự viện Trung Hoa thường để trống một ghế 

giữa bàn chủ tọa, nhằm cung thỉnh ngài Tân Đầu Lô chứng giám. Cũng như khi tác 

bạch thỉnh tăng thọ trai, luôn niệm danh xưng của trưởng lão Tân Đầu  Lô Phả  La 

Đọa. 

68 Sao Phòng (Phòng Tú, gọi đầy đủ là Phòng Nhật Thố) là một trong Nhị Thập Bát 

Tú. Nhị Thập Bát Tú không phải là 28 ngôi sao riêng lẻ mà là hai mươi tám chòm 

sao (tinh cung) theo Chiêm Tinh Học Trung Hoa. Người Hán chia bầu trời thành bốn 

khu  vực,  gọi  là  Thanh  Long  (phương  Đông),  Huyền  Vũ  (phương  Bắc),  Bạch  Hổ 

(phương Tây), và Châu Tước (phương Nam). Trong mỗi khu, lại chia thành 7 tinh 

cung. Do vậy, có khái niệm Nhị Thập Bát Tú. Phòng Tú là tinh cung thứ tư trong bảy 

tinh  cung  thuộc  phương  Đông,  được  coi  là  “bụng  rồng”  vì  nằm  chính  giữa  vị  trí 

Thanh Long. Chòm sao này được gọi tên theo ngôi sao chánh là sao Phòng (Phòng 

tinh). Phòng Tú Tinh Cung  gồm bảy ngôi sao là Phòng, Câu  Linh, Kiện Bế, Phạt, 

Đông Hàm, Tây Hàm, Nhật Tinh và Tùng Cung. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 113

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

do xuất  phát từ  lòng  chân thành,  cảm  được  quả báo:  Trong  chín  mươi 

mốt kiếp dung mạo đoan chánh, khỏe mạnh, trường thọ, là bậc thọ mạng 

đệ nhất, hiển thị thiện nhân, thiện quả. 



Vị thứ mười sáu là A Nậu Lâu Đà (Aniruddha), tức tôn giả Vô Bần, 

cũng là em họ của đức Phật, thiên nhãn bậc nhất. Trong nhiều kiếp lâu 

xa trước kia, nhằm thời đói kém, có một vị Bích Chi Phật đi khất thực, 

xin không được thức ăn. Thức ăn cung cấp năng lượng cho thân thể. Sự 

tiêu hao năng lượng của mỗi người khác nhau, nhưng chín  mươi phần 

trăm bị tiêu hao bởi vọng tưởng. Người xuất gia tâm tịnh, vọng tưởng ít, 

thường trụ trong Định thì mỗi ngày ăn một bữa là đủ. Bậc La Hán mỗi 

tuần khất thực một lần, Bích Chi Phật Định lực càng sâu, nửa tháng mới 

đi khất thực một lần. Khi vị Bích Chi Phật ấy đi khất thực, tôn giả A Nậu 

Lâu Đà bèn đem một phần lương thực của chính mình cúng dường Bích 

Chi Phật. Do vậy, Ngài cảm được quả báo chín mươi mốt kiếp chẳng bị 

nghèo cùng. Đồng thời, Ngài lại là bậc thiên nhãn đệ nhất. Sau khi xuất 

gia, Ngài rất giải đãi, trong khi nghe Phật giảng kinh thường ngủ gục, 

đức Phật trông thấy quở trách:  

 Như bạng cáp nhất loại, 

  

 Nhất thụy, nhất thiên niên, 

  

 Bất văn Phật danh tự. 



(Giống như loài nghêu sò, 



Ngủ một giấc ngàn năm, 



Chẳng nghe danh hiệu Phật). 



Bị giáo huấn một chập, trong tâm Ngài cảm thấy hết sức khó chịu, 

bèn liều mạng dụng công, không ngủ suốt bảy ngày bảy đêm, khiến mắt 

bị mù. Phật dạy Ngài tu một loại Định gọi là Nhạo Kiến Quang Minh 

Định.  Sau  khi  tu  thành,  đắc  Thiên  Nhãn  Thông,  có  thể  thấy  được  tam 

thiên đại thiên thế giới. 



Ngẫu Ích đại sư phán định kinh này gồm ba phần Tín - Nguyện - 

Hạnh. Trong Tự Phần cũng có ba phần Tín - Nguyện - Hạnh. Mười sáu 

vị tôn  giả này  chính  là  Chứng  Tín,  các Ngài đều  đáng  nêu  gương cho 

chúng ta. Người tu Tịnh Độ thấy người hiền liền mong được bằng. Nếu 

cậy mình thông minh thì ngài Xá Lợi Phất càng thông minh hơn ta, Ngài 

vẫn niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, chúng ta có lý do nào mà chẳng chịu 

niệm Phật. Nếu nghĩ mình quá ngu thì nói chung vẫn còn hơn ngài Châu 

Lỵ Bàn Đà Già nhiều lắm, Ngài vẫn có thể thành tựu, nên chúng ta tu 

học ắt cũng có thể thành tựu. Những vị Thường Tùy Chúng khác không 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 114

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

được nêu danh đều là Pháp Thân đại sĩ. Mười sáu vị này chẳng qua chỉ 

là đại diện mà thôi! 

 “Tăng đạo, tổn sanh” (tăng trưởng đạo nghiệp, giảm thiểu sanh tử), 

câu văn chú giải này đặc biệt tán thán pháp môn Tịnh Độ. Do đây, có thể 

biết là những vị suốt đời theo Phật này đều chuyên tu Tịnh Độ. Trong 

những pháp hội khác, họ làm Ảnh Hưởng Chúng (những người gây ảnh 

hưởng), trong Tịnh Tông họ là Đương Cơ Chúng (người có căn cơ thích 

hợp tiếp nhận pháp môn này). Pháp Thân đại sĩ tri kiến thuần chánh, triệt 

để hiểu rõ lý luận, sự thật, phương pháp, cảnh giới, ngộ  “duy tâm Tịnh 

 Độ” , thấy Tự Tánh Di Đà, không hoài nghi mảy may nào, tăng trưởng 

đạo  nghiệp,  đoạn  sạch  sanh  tử  luân  hồi  trong  sáu  nẻo.  Đồng  thời,  họ 

cũng đoạn được Biến Dịch Sanh Tử ở ngoài tam giới. Nếu chẳng vãng 

sanh Tây Phương thì từ địa vị La Hán cho đến khi thành Phật vẫn còn 

Biến Dịch Sanh Tử, sanh về Tây Phương rồi thì mới thật sự đạt được vô 

lượng thọ. 

 (Kinh) Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát, Văn Thù Sư Lợi pháp vương 

 tử, A Dật Đa Bồ Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát, 

 dữ như thị đẳng chư đại Bồ Tát. 

(經) 並諸菩薩摩訶薩。文殊師利法王子。阿逸多菩

薩。乾陀訶提菩薩。常精進菩薩。與如是等。諸大菩薩。  

 (Chánh kinh:  Và  các  vị  Bồ  Tát  Ma  Hát,  Văn  Thù  Sư  Lợi  Pháp 

 Vương Tử, A Dật Đa Bồ Tát, Càn Đà Ha Đề Bồ Tát, Thường Tinh Tấn 

 Bồ Tát, cùng với các vị đại Bồ Tát như thế). 



Trong Tự Phần có Tín - Nguyện - Hạnh, trong đoạn trước là mười 

sáu vị Thanh Văn nhằm khuyến tín (khuyên phát khởi lòng tin). Ở đây, 

trong hàng Bồ Tát, hai vị Bồ Tát đầu tiên [được nêu tên] nhằm khuyên 

chúng ta phát nguyện. 

 “Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử” : Phật tử rất nhiều, giống như đế 

vương cũng đông con, phải chọn ra một người làm Thái Tử để kế thừa 

ngôi  vua  trong  tương  lai.  Nhà  Phật  dùng  tỷ  dụ  này  nên  có  danh  xưng 

Pháp  Vương  Tử.  Trong  các  vị  Bồ  Tát,  Văn  Thù  Bồ  Tát  (Mañjuśrī)  trí 

huệ bậc nhất. Trong hội Hoa Nghiêm, phát nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, Ngài và Phổ Hiền Bồ Tát đồng thời phát 

nguyện. Hai vị này là trợ thủ của Tỳ Lô Giá Na Phật trong thế giới Hoa 

Tạng, [hai vị Bồ Tát này cùng với Tỳ Lô Giá Na Phật] được gọi là Hoa 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 115

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Nghiêm Tam Thánh. Trong phần trên, A La Hán phát nguyện cầu sanh 

thế giới Cực Lạc. Sau khi sanh về Tây Phương, đoạn dứt hai thứ sanh tử 

(Biến Dịch và Phần Đoạn), tiếp nhận sự dạy bảo của A Di Đà Phật, viên 

thành Phật đạo, điều này chúng ta còn có thể hiểu được; chứ Văn Thù và 

Phổ Hiền là bậc Đẳng Giác Bồ Tát trong hội Hoa Nghiêm, đều là bậc bổ 

xứ  thành  Phật sau  này,  các  Ngài  sanh về  Tây  Phương để làm  gì?  Nếu 

Tây Phương thế giới chẳng vượt trỗi thế giới Hoa Tạng, hai Ngài sanh 

về đó sẽ chẳng có mảy may ý nghĩa chi cả! Do đây, có thể biết rằng: Bất 

luận tu học pháp môn nào trong Phật pháp, đến cuối cùng, chỗ quy túc 

vẫn là thế giới Hoa Tạng. Sau khi sanh về Hoa Tạng, gặp Văn Thù, Phổ 

Hiền, các Ngài lại khuyên hành giả niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới.  Quý  vị  hãy  suy  nghĩ  kỹ  càng:  Chúng  ta  đi  đường  thẳng, 

không cần phải đi vòng một khúc quanh lớn sang Hoa Tạng trước, gặp 

bất cứ pháp môn nào cũng đều chẳng phải bận tâm tới. 

Có kẻ hoài nghi, pháp môn đã tốt đẹp như thế, vì sao Phật còn phải 

nói nhiều pháp môn như vậy? Phải biết rằng: Pháp môn này nhằm nói 

với  kẻ  cơ  duyên  chín  muồi,  sắp  thành  Phật!  Nếu  chưa  đến  giai  đoạn 

thành Phật, cũng chỉ đành học các pháp môn Đại Thừa rộng lớn, tinh vi, 

sâu xa khác. Trước kia, tôi nẩy sanh tín tâm đối với pháp môn Niệm Phật 

này chính là vì đọc kinh Hoa Nghiêm, thấy Văn Thù, Phổ Hiền cũng như 

Thiện Tài đồng tử ai nấy đều phát nguyện cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ, 

tôi mới nghiêm túc phản tỉnh, suy nghĩ cặn kẽ, quay đầu lại, buông bỏ 

hết  thảy  kinh  giáo,  sốt  sắng  tu  học  pháp  môn  này.  Nếu  chẳng  phải  là 

những vị ấy đã ban cho tôi sự khải thị, dù thầy có buốt lòng rát miệng 

khuyên dạy, tôi cũng rất khó thể tiếp nhận. 



A Dật Đa (Ajita) là Di Lặc Bồ Tát (Maitreya)69. Trong Hiền Kiếp, 

Thích Ca Mâu Ni Phật là vị Phật thứ tư, Di Lặc Bồ Tát là vị Phật thứ 

năm.  Ngài  là   “hậu  bổ  Phật”   (vị  Phật  kế  tiếp),  hiện  đang  ở  trong  Đâu 

69 Theo Wikipedia, từ ngữ Maitreya phát xuất từ Maitrī (từ ái). Sở dĩ chữ Maitreya bị 

phiên âm thành Di Lặc là dựa trên cách phát âm của những nhà dịch kinh thời Hậu 

Hán, đa số những vị này đến từ Nhục Chi và Quý Sương (thuộc vùng Bactria, miền 

Bắc Afghanistan ngày nay), ngôn ngữ được sử dụng thời đó tại các nước này là tiếng 

Tocharian. Trong tiếng Tocharian, chữ Maitreya được đọc thành Metrak, nên mới bị 

phiên thành tiếng Hán là Di Lặc. Ngài Huyền Trang từng dịch danh hiệu này theo âm 

tiếng Phạn là Mai Đát Lỵ Da. Trong kinh Pháp Hoa, có đôi chỗ, ngài La Thập phiên 

chữ này thành Di Đa La Ni khi ghi tên ngài Phú Lâu Na là Phú Lâu Na Di Đa La Ni 

Tử (Purna Maitrayani-putra), nhưng do thói quen, cách phiên âm là Di Lặc vẫn phổ 

biến nhất. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 116

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Suất nội viện. Có kẻ bịa chuyện Phật Thích Ca đã thoái vị, Phật Di Lặc 

đang cầm quyền, hoàn toàn là ăn nói nhảm nhí! Theo kinh Di Lặc Hạ 

Sanh, tính theo thời gian của chúng ta thì năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn 

(567.000.000) năm sau, Di Lặc Bồ Tát mới giáng sanh thành Phật trong 

nhân  gian.  Ngài  hiện  đang  ở  trên  trời  Đâu  Suất  (Tusita).  Cõi  trời  Đâu 

Suất có thọ mạng là bốn ngàn năm,  một  ngày trên trời Đâu Suất bằng 

bốn  trăm  năm  trong  nhân  gian.  Đem  bốn  ngàn  nhân  với  ba  trăm  sáu 

mươi rồi nhân với bốn trăm (tức là 576.000.000 năm)70, sẽ tính ra được 

thời  gian  Di  Lặc  Bồ  Tát  giáng  sanh  trong  nhân  gian.  Trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ, nửa bộ đầu, ngài A Nan là đương cơ, nửa bộ sau ngài Di 

Lặc  là  đương  cơ.  Có  người  mong  sanh  lên  trời  Đâu  Suất,  thân  cận  Di 

Lặc Bồ Tát, tương lai ngài Di Lặc hạ sanh nhân gian, cũng có thể theo 

Ngài hoằng hóa trong thế gian. Nhưng trời Đâu Suất hoàn toàn chẳng dễ 

sanh về, phải có công phu định lực. Đã thế, ngài Di Lặc là chuyên gia về 

Duy Thức, môn đình rất cao, phải tu Duy Tâm Thức Định, tu thành công 

thì mới sanh về đó được! Hãy nên biết rằng: Sanh về Tây Phương, làm 

đệ tử Phật Di Đà, Di Lặc Bồ Tát cũng là đệ tử Di Đà, [người vãng sanh 

Cực Lạc] mang thân phận là bạn học của Di Lặc Bồ Tát, có thể đến thăm 

Đâu Suất nội viện bất cứ lúc nào. 

Danh hiệu Càn Đà Ha Đề (Gandhahastin) có nghĩa là Bất Hưu Tức 

(không ngơi nghỉ), danh hiệu Thường Tinh Tấn cũng có nghĩa là không 

gián đoạn, không xen tạp, không hoài nghi, tinh tấn không lui sụt. [Nêu 

tên] hai vị Bồ Tát này nhằm khuyên hãy nên hành trì. 

 (Giải) Bồ Tát Ma Ha Tát, thử vân Đại Đạo Tâm, thành tựu chúng 

 sanh,  nãi  Trí  Bi  song  vận,  tự  tha  kiêm  lợi  chi  xưng.  Phật  vi  Pháp 

 Vương, Văn Thù thiệu Phật gia nghiệp, danh Pháp Vương Tử. Bồ Tát 

70 [Chú thích của cư sĩ Lưu Thừa Phù] Theo cách tính nói trên, dùng thọ mạng của 

trời Đâu Suất để tính toán thì kết quả là năm ức bảy ngàn sáu trăm vạn (576.000.000) 

năm, không khớp với con số năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm như kinh đã nói. 

Ấy là vì trong đơn vị tính toán của Ấn Độ, một Ức là bao nhiêu lại có nhiều cách giải 

thích:

1. Mười vạn là một Ức. 

2. Trăm vạn là một Ức. 

3. Ngàn vạn là một Ức. 

4. Vạn vạn là một Ức. 

Chúng  ta  chỉ  có  thể  hình  dung  là  trong  tương  lai  rất  lâu  nữa,  Di  Lặc  Bồ  Tát  mới 

giáng sanh trong nhân gian, có ấn tượng thời gian rất dài là được rồi! 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 117

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 chúng  trung,  trí  huệ  đệ  nhất.  Phi  dũng  mãnh  Thật  Trí,  bất  năng 

 chứng giải Tịnh Độ pháp môn, cố cư sơ. Di Lặc đương lai thành Phật, 

 hiện cư Đẳng Giác, dĩ cứu cánh nghiêm tịnh Phật quốc vi yếu vụ, cố 

 thứ  liệt.  Bất  Hưu  Tức  giả,  khoáng  kiếp  tu  hành,  bất  tạm  đình  cố. 

 Thường Tinh Tấn giả, tự lợi, lợi tha, vô bì quyện cố. Thử đẳng thâm vị 

 Bồ Tát, tất giai cầu sanh Tịnh Độ, dĩ bất ly kiến Phật, bất ly văn pháp, 

 bất ly thân cận cúng dường chúng tăng, nãi năng tốc tật viên mãn Bồ 

 Đề cố. 

(解) 菩薩摩訶薩。此云大道心。 成就眾生。 乃智悲

雙 運。自他兼利之稱。佛為法王，文殊紹佛家業。名法王

子。菩薩眾中。智慧第一。非勇猛實智。不能證解淨土法

門。故居初。彌勒當來成佛。現居等覺。以究竟嚴淨佛國

為要務。故次列。不休息者。曠劫修行。不暫停故。常精

進者。自利利他。無疲倦故。此等深位菩薩。必皆求生淨

土。以不離見佛。不離聞法。不離親近供養眾僧。乃能速

疾圓滿菩提故。  

 (Giải: Bồ Tát Ma Ha Tát, cõi này dịch là Đại Đạo Tâm, là từ ngữ để 

 gọi bậc “thành tựu chúng sanh, vận dụng Bi và Trí, tự lợi, lợi tha”. Phật 

 là Pháp Vương, Văn Thù nối tiếp gia nghiệp của Phật, nên gọi là Pháp 

 Vương Tử. Trong các vị Bồ Tát, Văn Thù trí huệ bậc nhất. Nếu không có 

 Thật  Trí  dũng  mãnh,  sẽ  chẳng thể  chứng  giải pháp  môn  Tịnh  Độ,  nên 

 xếp  Ngài  vào  đầu  [danh  sách  những  vị  Bồ  Tát].  Ngài  Di  Lặc  trong 

 tương lai sẽ thành Phật, hiện đang ở bậc Đẳng Giác. Do rốt ráo nghiêm 

 tịnh cõi Phật là nhiệm vụ cần kíp, nên được nêu tên kế tiếp. Bất Hưu Tức 

 tu hành từ bao kiếp lâu xa, chẳng tạm nghỉ. Thường Tinh Tấn tự lợi, lợi 

 tha, không mệt mỏi. Những vị Bồ Tát thuộc địa vị sâu xa này đều cầu 

 sanh Tịnh Độ, vì chẳng lìa thấy Phật, vì chẳng lìa nghe pháp, vì chẳng 

 lìa thân cận cúng dường chúng tăng, để có thể mau chóng viên mãn Bồ 

 Đề vậy). 

 “Bồ Tát”  là tiếng Phạn, gọi tắt của Bồ Đề Tát Đỏa (Boddhisattva). 

Người Hoa thích đơn giản, văn tự và ngôn ngữ chú trọng đơn giản, trọng 

yếu, rõ ràng. Huyền Trang đại sư dịch là Giác Hữu Tình, dịch theo lối cổ 

(cách dịch trước thời ngài Huyền Trang) là Đại Đạo Tâm Chúng Sanh, 

nhằm  chỉ  bậc  chân  chánh  phát  nguyện  tu  học,  muốn  viên  thành  Vô 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 118

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Thượng  Đại  Đạo.  Ma  Ha  (Mahā)  là  Đại,  những  vị  thuộc  địa  vị  Tam 

Hiền71 gọi là Bồ Tát, Đăng Địa Bồ Tát gọi là Bồ Tát Ma Ha Tát. Thanh 

Văn, Duyên Giác chỉ có tâm tự lợi, chẳng chủ động giúp đỡ chúng sanh, 

nên gọi là Tiểu Thừa. Bồ Tát chủ động hóa độ chúng sanh vô điều kiện, 

vận dụng cả Bi lẫn Trí. [Trong kinh này], những nhân vật đại biểu trong 

hàng  Bồ  Tát  không  nhiều,  chỉ  kể  ra  bốn  vị.  “Phật  vi  Pháp  Vương” :

Trong hết thảy pháp, Phật đắc đại tự tại, nên gọi là Pháp Vương, đây là 

tiếng tôn xưng với ý nghĩa tỷ dụ. Văn Thù trí huệ bậc nhất, kế thừa sự 

nghiệp giáo hóa chúng sanh của đức Phật, vì thế, gọi là  “Pháp Vương 

 Tử”  (con đấng Pháp Vương). Sự dạy học và truyền thừa trong Phật pháp 

coi trí huệ là bậc nhất. Huệ là mục tiêu cuối cùng, tột bậc của Phật pháp. 

Giới và Định là phương thức, phương pháp; vì thế, Phật học được gọi là 

 “trí huệ chi học”  (cái học trí huệ). Trí huệ, thần thông, đức năng của mỗi 

một vị Bồ Tát đều giống như nhau, bình đẳng, nhưng nhằm biểu thị pháp, 

mỗi  một  vị  Bồ  Tát  nêu gương về  một sở trường  riêng,  chẳng hạn  như 

ngài Văn Thù là trí huệ bậc nhất. Pháp môn Niệm Phật này cần phải có 

trí  huệ  cao  độ  thì  mới  có  thể  tiếp  nhận  được.  Chúng  ta  nghe  tới  pháp 

môn  này  liền  sanh  đại  hoan  hỷ,  phát  đại  nguyện,  y  giáo  phụng  hành, 

chính là chọn lựa theo trí huệ cao tột nhất, chẳng khác gì Văn Thù Bồ 

Tát và ngài Xá Lợi Phất. Trí huệ này là Thật Trí, không phải là trí huệ 

thông minh của thế gian. Do vậy, ngài Văn Thù được nên tên đầu tiên. 

 “Di Lặc”  là tiếng Phạn, có nghĩa là Từ Bi; vì thế, Ngài còn được gọi  

là Từ Thị. Di Lặc là họ, A Dật Đa là tên. Các vị đồng tu học Phật hằng 

ngày niệm kệ hồi hướng có câu  “nguyện dĩ thử công đức, trang nghiêm 

 Phật Tịnh Độ”  (nguyện đem công đức này, trang nghiêm Phật Tịnh Độ), 

trang nghiêm như thế nào? Di Lặc Bồ Tát lấy rốt ráo trang nghiêm thanh 

tịnh cõi Phật làm nhiệm vụ trọng yếu. A Di Đà Phật từ bi hoan nghênh 

chúng ta sanh về Tây Phương thế giới, còn có rất nhiều vị Bồ Tát ai nấy 

đều thanh tịnh trang nghiêm cõi Phật. Nếu chúng ta không thanh tịnh sẽ 

biến cõi ấy thành ô nhiễm, thì làm sao cõi ấy có thể dung nạp chúng ta? 

Hãy  nên  biết  rằng:  Trang  nghiêm  cõi  Phật  phải  được  thực  hiện  ngay 

trong hiện tại, tâm tịnh thì cõi tịnh. Vì sao niệm Phật? Vì sao đọc kinh? 

Mục đích là muốn sửa đổi cái tâm ô nhiễm thành tâm thanh tịnh. Thân là 

chánh báo, cõi nước là y báo. Nếu tâm niệm Phật, đọc kinh chẳng thanh 

71 Tam Hiền là từ ngữ chỉ những vị chưa thuộc vào Thập Địa Bồ Tát, tức Thập Trụ, 

Thập Hạnh và Thập Hồi Hướng. Đăng Địa là những vị Bồ Tát đã chứng từ Sơ Địa 

trở lên. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 119

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tịnh, sẽ biến thành phước báo, quả báo trong tương lai là ở trong lục đạo, 

chẳng thể thoát khỏi tam giới. Từ Thị Bồ Tát là vị Phật kế tiếp của thế 

giới Sa Bà, hiện đang ở địa vị Đẳng Giác, Ngài đại từ đại bi. Trong nhà 

Phật, từ bi được thêm vào chữ Đại nhằm chỉ rõ lòng từ bi ấy là bình đẳng, 

thanh tịnh. Tâm có phân biệt sai khác là chẳng thanh tịnh. Hai thứ phước 

và huệ trang nghiêm trọn đủ là điều kiện tất yếu để vãng sanh Tịnh Độ. 

Ngài  Văn  Thù  tượng  trưng  cho  trí  huệ,  ngài  Di  Lặc  tượng  trưng  cho 

phước đức trang nghiêm. 

Hai  vị  Bồ  Tát  sau  cùng  nhằm  khuyến  hành  (khuyên  hành  trì).  Bất 

Hưu  Tức  là  tu  hành  chẳng  hề  biếng  nhác,  bê  trễ.  Người  Trung  Quốc 

thường  nói:   “Nhất  nhật  bộc  chi,  thập  nhật  hàn  chi”   (Một  ngày  nóng, 

mười ngày lạnh). Chẳng hạn như, mỗi ngày dụng công bốn giờ thì vẫn 

còn có hai mươi giờ gián đoạn. Ở Ấn Độ [vào thời cổ], thời gian được 

chia thành đêm ba thời, ngày ba thời. Ban ngày được chia thành Sơ Nhật 

Phần,  Trung  Nhật  Phần,  Hậu  Nhật  Phần;  ban  đêm  chia  thành  Sơ  Dạ 

Phần,  Trung  Dạ  Phần,  Hậu  Dạ  Phần.  Trước  kia,  tại  Trung  Quốc,  thời 

gian được chia thành mười hai đơn vị, dùng Tý, Sửu, Dần, Mão (Mẹo), 

Thìn, Tỵ, Ngọ, Mùi, Thân, Dậu, Tuất, Hợi để phân định mười hai Thời 

Thần. Hiện thời đã áp dụng quy cách “ngày đêm gồm hai mươi bốn tiếng 

đồng hồ”. Một Thời ở Ấn Độ bằng bốn giờ [hiện thời] của Trung Quốc. 

Lúc đức Phật tại thế, người xuất gia ngủ trong khoảng Trung Dạ Phần, 

tức là mười giờ đêm đi ngủ, hai giờ sáng phải thức dậy, họ chỉ ngủ bốn 

tiếng đồng hồ thuộc Trung Dạ Phần, có hai mươi giờ để tu hành. Nếu 

muốn có thành tựu, chẳng thể không tận dụng thời gian dũng mãnh dụng 

công. Ngoài ra, còn phải học theo Thường Tinh Tấn Bồ Tát, tự mình tu 

là tự lợi, còn phải giúp đỡ người khác, lợi người chính là tự lợi. Trong 

tâm thanh tịnh chẳng nhiễm mảy trần, không có chấp trước, được - mất, 

ngạo  nghễ,  ngã  mạn,  đạt  đến  mức  “làm  mà  không  làm,  tam  luân  thể 

không72”, có như thế thì mới có thể không mệt mỏi. 

Bốn vị Đại Sĩ vừa được nêu tên trên đây như Văn Thù v.v... đều là 

Đẳng Giác Bồ Tát, đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Sanh về Tịnh Độ 

có mấy điều tốt đẹp. Thứ nhất là chẳng lìa thấy Phật, thứ hai là chẳng lìa 

72 “Tam luân thể không” (tức Thí Không, Thọ Không, Thí Vật Không) vốn là từ ngữ 

nói về sự bố thí, có nghĩa là khi bố thí hoàn toàn phá trừ chấp tướng, chẳng thấy ta là 

người thí, chẳng thấy có kẻ nhận sự bố thí mà cũng chẳng thấy có vật để bố thí. Từ 

ngữ này về sau được áp dụng rộng rãi chỉ cho sự không chấp trước khi làm bất cứ 

việc gì. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 120

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nghe pháp, thứ ba là thân cận cúng dường hải hội đại chúng, lại còn có 

thể mau chóng viên mãn đạo Bồ Đề. Lấy Đẳng Giác Bồ Tát để nói thì 

các Ngài có năng lực đến mười phương cõi nước bất cứ lúc nào, vì sao 

vẫn phải sanh về thế giới Cực Lạc? Kinh Hoa Nghiêm nói bốn mươi mốt 

địa vị Pháp Thân đại sĩ đều theo Phổ Hiền Bồ Tát cầu sanh Tịnh Độ, cho 

thấy Tây Phương là một nơi có quang cảnh ngoạn mục khôn sánh, cho 

thấy  sanh  về  Tây  Phương  thấy  Phật,  nghe  pháp,  thân  cận chư  thiện tri 

thức, không gián đoạn một phút, một giây nào, nêu rõ Tây Phương có 

hoàn  cảnh  đặc  biệt  thù  thắng.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  tuy  có  năng  lực  đến 

mười phương thế giới công đức chư Phật, vẫn khó tránh khỏi có lúc bị 

gián đoạn. Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ trụ thế bảy mươi chín năm, giảng 

kinh  hơn  ba  trăm  hội,  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  thời  gian  trọn 

chẳng dài lắm. Pháp vận của Ngài cũng chỉ có một vạn hai ngàn năm. 

Sau thời gian đó sẽ không còn Phật pháp, phải đợi năm mươi sáu ức bảy 

ngàn vạn năm sau Di Lặc Phật mới hạ sanh, mới có Phật pháp. Thời gian 

gián đoạn giữa chừng dài quá! Trong các cõi Phật khác cũng đều giống 

như thế. Người trong cõi Tây Phương thọ mạng vô lượng, dù nói theo 

mặt lý luận thì vẫn là hữu lượng73. Sau khi A Di Đà Phật diệt độ, Quán 

Thế Âm Bồ Tát kế thừa ngôi vị Phật, nhưng khi nào A Di Đà Phật sẽ 

nhập  diệt,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  rất  rõ  ràng:  Ngài  Mục  Liên  thần 

thông rộng lớn, có thể trong hai mươi bốn tiếng đồng hồ tính ra số lượng 

chúng sanh trong thế giới Sa Bà. Giả sử chúng sanh trong mười phương 

thế giới đều thành Duyên Giác, thọ đến vạn ức năm, thần thông giống 

như  ngài  Mục  Kiền  Liên,  trọn  hết  tuổi  thọ  cùng  nhau  tính  toán  cũng 

không có cách gì tính được thọ mạng của Vô Lượng Thọ Phật. Do đây 

có thể biết rằng: Cõi Tây Phương thọ mạng vô lượng, trên đường Bồ Đề 

chẳng  có  mảy  may  chướng ngại nào,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát vì  muốn  mau 

chóng viên thành Phật đạo nên đều nguyện vãng sanh Tây Phương. 

 (Kinh)  Cập  Thích  Đề  Hoàn  Nhân  đẳng,  vô  lượng  chư  thiên  đại 

 chúng câu. 

 (Giải) Thích Đề Hoàn Nhân, thử vân Năng  Vi  Chủ, tức  Đao  Lợi  

73 Do không thể tính kể nên gọi là vô lượng. Nhưng A Di Đà Phật có nhập diệt (thân 

Phật hiện trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư độ) là Ứng Thân. Chúng sanh trong cõi 

Cực Lạc có lúc nhập diệt để làm Phật nơi phương khác, nên xét theo lý luận thông 

thường thì do có thời điểm từ thế giới khác sanh về Cực Lạc và thời điểm nhập diệt 

nên vẫn là hữu lượng (có hạn lượng). Nói hữu lượng hay vô lượng ở đây chỉ là luận 

theo hoàn cảnh của Phàm Thánh Đồng Cư độ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 121

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 thiên vương. Đẳng giả, hạ đẳng tứ vương, thượng đẳng Dạ Ma, Đâu 

 Suất,  Hóa  Lạc,  Tha  Hóa,  Sắc,  Vô  Sắc,  vô  lượng  chư  thiên  dã.  Đại 

 chúng câu, vị thập phương thiên nhân, bát bộ Tu La, nhân, phi nhân 

 đẳng,  vô  bất  dự  hội,  vô  phi  Tịnh  Độ  pháp  môn  sở  nhiếp  chi  cơ  dã. 

 Thông Tự cánh. 

(經) 及釋提桓因等。無量諸天大眾俱。  

(解) 釋提桓因。此云能為主。即忉利天王。等者。下

等四王。上等夜摩。兜率。化樂。他化。色。無色。無量

諸天也。大眾俱。謂十方天人。八部修羅。人非人等。無

不與會。無非淨土法門所攝之機也。通序竟。 

 (Chánh kinh: Và Thích Đề Hoàn Nhân v.v... vô lượng chư thiên đại 

 chúng cùng nhóm họp. 

 Giải: Thích Đề Hoàn Nhân, cõi này dịch là Năng Vi Chủ, tức là vua 

 cõi trời Đao Lợi. Chữ “đẳng”: Phía dưới như trời Tứ Vương, phía trên 

 như các tầng trời Dạ Ma, Đâu Suất, Hóa Lạc, Tha Hóa, Sắc, Vô Sắc, vô 

 lượng  chư  thiên.  “Đại  chúng  câu”  nghĩa  là  mười  phương  trời,  người, 

 tám bộ [trời rồng], Tu La, nhân, phi nhân v.v... không ai chẳng tham dự 

 pháp hội, không ai chẳng là căn cơ được nhiếp thọ bởi pháp môn Tịnh 

 Độ. Hết phần Thông Tự)  

 “Thích  Đề  Hoàn  Nhân”   (Śakro-devānām  Indrah)  được  dịch  là 

 “Năng Vi Chủ” , chính là vua cõi trời Đao Lợi (Trāyastrimśa), tức tầng 

trời thứ hai trong Dục Giới. Ông này là chúa trời của ba mươi ba vị trời, 

còn  gọi  là  Đế  Thích  Thiên,  người  Trung  Quốc  thường  gọi  [ông  ta]  là 

Ngọc Hoàng Đại Đế. Vị được các tôn giáo khác gọi là Thiên Chúa chính 

là Đao Lợi thiên vương. Chúng ta lắng lòng xem xét kinh sách và lý luận, 

phương pháp tu hành của các tôn giáo khác, sẽ thấy dường như họ chẳng 

tách rời Đao Lợi thiên. Muốn tu lên cao hơn, ắt phải có công phu Thiền 

Định, tu tâm thanh tịnh. Nếu tu Thiền Định thành công sẽ sanh lên Tứ 

Thiền Thiên (Caturdhyānabhūmi)74 trong Sắc Giới (Rūpadhātu). Nếu có 

cơ sở Thiền Định nhưng chưa tu thành, tức là “chưa đắc Định” thì chỉ 

74 Tứ Thiền Thiên gồm bốn tầng trời: Sơ Thiền (gồm Phạm Phụ, Phạm Chúng, Đại 

Phạm Thiên), Nhị Thiền (gồm Thiểu Quang, Vô Lượng Quang, Cực Quang Tịnh), 

Tam Thiền (gồm Thiểu Tịnh, Vô Lượng Tịnh và Biến Tịnh), Tứ Thiền (Phước Sanh, 

Vô Vân, Quảng Quả, Vô Phiền, Vô Nhiệt, Thiện Kiến, Thiện Hiện, Sắc Cứu Cánh và 

Vô Tưởng Thiên). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Thông Tự 

 122

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sanh lên đến trời Dạ Ma (Yāma), trời Đâu Suất (Tusita), trời Hóa Lạc 

(Nirmānaratī), trời Tha Hóa Tự Tại (Parinirmita-vaśavartin). Nếu muốn 

sanh lên Tứ Thiền Thiên, trừ Thiền Định ra, còn phải tu Tứ Vô Lượng 

Tâm, tức Từ, Bi, Hỷ, Xả thì mới sanh lên Sắc Giới được. Xứ nào duyên 

đã chín muồi, chư Phật, Bồ Tát liền đến đó giáo hóa chúng sanh. Trong 

tam đồ và các cõi trời đều có Phật, Bồ Tát giảng kinh, thuyết pháp. Chỉ 

có Tứ Không Thiên (Caturārūpyadhātu)75 chẳng tiếp nhận Phật pháp vì 

họ tưởng mình đã chứng đắc Đại Niết Bàn. Nếu các tôn giáo khác bài 

xích Phật giáo thì chỉ là tạm thời, vì trong tương lai, họ sanh lên trời, sẽ 

cùng với Thiên Chúa đều được Phật, Bồ Tát giáo hóa, mai sau sẽ biết 

học Phật. Trên đến bậc Đẳng Giác, dưới đến chúng sanh trong địa ngục 

đều được thâu nhiếp bởi pháp môn Tịnh Độ, chín pháp giới bình đẳng tu 

hành, bình đẳng thành Phật. Đức Phật thuyết pháp bốn mươi chín năm, 

chỉ có một bộ kinh này thích hợp trọn khắp ba căn, gồm thâu độn căn lẫn 

lợi căn. Đến đây, phần Chứng Tín Tự tức Thông Tự đã được giảng xong. 

Tiếp theo đây là phần Phát Khởi Tự, còn gọi là Biệt Tự. 

4.1.2. Biệt Tự  

 (Giải)  Phát  Khởi  Tự  dã,Tịnh  Độ  diệu  môn  bất  khả  tư  nghị,  vô 

 nhân  năng  vấn,  Phật  tự  xướng  y  chánh  danh  tự  vi  phát  khởi.  Hựu 

 Phật trí giám cơ vô mậu, kiến thử đại chúng, ưng văn Tịnh Độ diệu 

 môn,  nhi  hoạch  tứ  ích,  cố  bất  sĩ  vấn,  tiện  tự  phát  khởi,  như  Phạm 

 Võng  Kinh  hạ  quyển,  tự  xướng  vị  hiệu  vân:  “Ngã  kim  Lô  Xá  Na 

 đẳng”, Trí Giả phán tác Phát Khởi Tự, lệ khả tri dã. 

(解) 發起序也。淨土妙門。不可思議。無人能問。佛

自倡依正名字為發起。又佛智鑒機無謬。見此大眾。應聞

淨土妙門。而獲四益。故不俟問。便自發起。如梵網經下

75 Tứ Không Thiên là bốn cõi trời thuộc Vô Sắc Giới, tính từ dưới lên trên như sau: 

1. Không Vô Biên Xứ Thiên (Ākāśānantyāyatana). 

2. Thức Vô Biên Xứ Thiên (Vijñānānantyāyatana). 

3. Vô Sở Hữu Xứ Thiên (Ākimcanyāyatana). 

4. Phi Tưởng Phi Vô Tưởng Xứ Thiên (Naivasamjñānāsamjñāyatana). 

Bốn  cõi  trời  này  không  có  sắc  thân,  chỉ  có  tâm  tưởng,  chư  thiên  chìm  đắm  trong 

Không Định. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 123

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

卷。自倡位號云。我今盧舍那等。智者判作發起序。例可

知也。  

 (Giải: Trong phần Phát Khởi Tự thì pháp môn Tịnh Độ mầu nhiệm 

 chẳng thể nghĩ bàn, không ai có thể hỏi, đức Phật tự xướng lên danh tự 

 của y báo và chánh báo hòng phát khởi. Lại nữa, Phật trí soi xét căn cơ 

 không sai lầm, thấy đại chúng đáng được nghe pháp môn Tịnh Độ mầu 

 nhiệm,  đạt  được  bốn  thứ  lợi  ích,  nên  chẳng  đợi  hỏi  mà  tự  phát  khởi. 

 Giống  như  trong  quyển  hạ  của  kinh  Phạm  Võng,  Ngài  tự  xướng  danh 

 hiệu nơi quả vị như sau: “Ta nay là Lô Xá Na....” Ngài Trí Giả phán 

 định phần kinh văn ấy là Phát Khởi Tự, cứ dựa theo đó sẽ biết [vì sao tôi 

 phán định phần này của kinh A Di Đà là Phát Khởi Tự]). 



Vì sao gọi Tịnh Độ là  “diệu môn” ? Biết nó mầu nhiệm ở chỗ nào thì 

mới thấu hiểu sự thù thắng của nó. Mầu nhiệm ở chỗ phương pháp đơn 

giản, chỉ cần thật thà niệm Phật, chẳng cần biết hiểu hay không hiểu, đều 

có thành tựu. Hiểu rõ ràng lý luận thì sự Niệm Phật ấy được gọi là Lý 

Niệm. Nếu chẳng hiểu, chỉ thật thà mà niệm thì gọi là Sự Niệm. Công 

phu bình đẳng, do vậy, pháp môn này phổ độ hết thảy chúng sanh trong 

một đời đều bình đẳng thành Phật, gọi là  “diệu”  là vì điểm này. Chúng 

ta chọn lựa pháp môn này giống như các vị Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền, 

phương pháp tu hành cũng tương đồng, sanh về Tây Phương đạt được 

quả vị đương nhiên cũng tương đồng. 



Pháp  môn  này  sâu  mầu  cùng  tột,  chẳng  những  người  tầm  thường 

chẳng  thể  hỏi  được,  mà  bậc  Đại  Trí  Xá  Lợi  Phất  cho  đến  bậc  Pháp 

Vương Tử trí huệ bậc nhất là Văn Thù Bồ Tát cũng chẳng thể hỏi. Phật 

nói pháp cần phải có người khải thỉnh, nhưng pháp môn này sâu quá, ai 

cũng chẳng nghĩ tới được. Do vậy, đức Phật quán sát cơ duyên của đại 

chúng dự hội đã chín muồi, chẳng cần đệ tử khải thỉnh, tự động tuyên 

nói  pháp  môn  “thành  Phật  viên  mãn  ngay  trong  một  đời  này”.  Trong 

mười hai phần giáo, thể loại này được gọi là Vô Vấn Tự Thuyết (không 

ai hỏi mà tự nói). Lúc đức Phật ở dưới cội Bồ Đề, ban đêm thấy sao Mai, 

viên thành Phật đạo, Ngài muốn tuyên nói với mọi người pháp môn này, 

nhưng khi ấy, cơ duyên của chúng sanh chưa chín muồi, do vậy, phải bắt 

đầu nói từ các kinh Tiểu Thừa, Đại Thừa trước. Đợi đến khi cơ duyên 

chín muồi, không ai hỏi, tự nói, khiến cho chúng sanh đạt được bốn thứ 

lợi ích, gọi là Tứ Tất Đàn (catur-siddhānta).  “Tất”  là phổ biến,  “đàn”  là

thí cho, [Tứ Tất Đàn là]:  

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 124

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

a. Thế giới Tất Đàn: Tuyên nói với chúng sanh hết thảy chân tướng 

sự thật trong thế gian, khiến cho họ sanh lòng tin ưa. Phật pháp trước hết 

phải  làm  cho  chúng  sanh  sanh  lòng  hoan  hỷ.  Nếu  chẳng  thể  làm  cho 

chúng sanh đối xử hòa thuận với nhau, ắt sẽ khiến cho xã hội bất an. Vì  

thế, Phật  pháp lấy việc tạo lợi ích cho thế gian làm đầu. 

b. Vị  nhân  Tất  Đàn: Quán sát cơ duyên của chúng sanh mà thuyết 

pháp phù hợp căn cơ, khiến họ sanh được lợi ích tốt lành. Như rắc rối to 

lớn trong hiện thời là luân lý, đạo đức thiếu sót, xã hội bất an, bèn vì họ 

nói Tứ Duy, Bát Đức76 khiến cho họ sanh khởi thiện nguyện, thiện hạnh. 

c. Đối  trị  Tất  Đàn:  Thuyết  pháp  nhằm  đối  trị  những  khuyết  điểm 

của chúng sanh, khiến cho họ đoạn ác. 

d. Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn: Ba thứ trên thuộc về pháp thế gian, loại 

thứ tư thuộc về pháp xuất thế gian, khiến cho chúng sanh ngộ đạo chứng 

quả. 



Nay đức Phật giới thiệu tại phương Tây quả thật có thế giới Cực Lạc 

và cũng thật sự có A Di Đà Phật. Chúng sanh nghe xong, sanh tâm hoan 

hỷ, phát nguyện cầu sanh. Đấy chính là Thế Giới Tất Đàn. Nghe xong, 

chấp trì danh hiệu, thiện căn, phước đức viên mãn hiện tiền, được lợi ích 

sanh  trưởng  điều  thiện,  đấy  là  Vị  Nhân  Tất  Đàn.  Dùng  cái  tâm  chân 

thành,  cung  kính,  ngày  đêm  niệm  một  câu  Phật  hiệu  không  ngừng,  ác 

nghiệp  nơi  thân khẩu ý  chẳng  thể hiện  hành,  đè  nén  phiền  não,  đấy  là 

Đối Trị Tất Đàn. Niệm Phật niệm đến mức “công phu thành phiến”, chắc 

chắn sanh về Tây Phương, muốn ra đi lúc nào sẽ đi trong lúc ấy, có thể 

sanh tử tự tại, đấy là Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn. 



Ngẫu Ích đại sư phán định đoạn kinh văn tiếp theo [phần Thông Tự], 

tức  đoạn   “nhĩ  thời,  Phật  cáo  trưởng  lão  Xá  Lợi  Phất,  tùng  thị  Tây 

 Phương, quá thập vạn ức Phật độ, hữu thế giới danh viết Cực Lạc. Kỳ 

 độ hữu Phật, hiệu A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp”  thuộc phần Phát 

Khởi Tự. Đấy chính là quan điểm độc đáo của đại sư. Từ xưa, các vị đại 

đức đều phán định đoạn này thuộc Chánh Tông Phần, nhưng đại sư cũng 

có tiền lệ để viện dẫn. Ngài nói Trí Giả đại sư vào đời Tùy khi chú giải 

76 Tứ Duy là lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Bát Đức là trung, hiếu, nhân, ái, tín, nghĩa, hòa, bình. 

Đây  là  những  nguyên  tắc  đạo  đức  được  đề  xướng  vào  năm  Dân  Quốc  23  (1934) 

trong công cuộc vận động nếp sống mới do ủy viên trưởng Tưởng Trung Chánh của 

Quốc  Dân  Chánh  Phủ  Quân  Sự  Ủy  Viên  Hội  khởi  xướng.  Những  điều  này  lấy  ý 

tưởng từ bài giảng thứ sáu về Tam Dân Chủ Nghĩa của Tôn Văn và quan điểm Tứ 

Duy trong sách Quản Tử. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 125

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Bổn  đã  phán  định  phần  kệ  tụng  trước 

[phần kinh văn giảng về các giới] thuộc vào Phát Khởi Tự. Đấy là căn cứ 

để lập luận của Ngẫu Ích đại sư, điều này cũng nhằm biểu thị lòng khiêm 

hư của đại sư. Người xuất gia Trung Quốc thọ Bồ Tát Giới đều lấy Phạm 

Võng Kinh Giới Bổn làm y cứ, nhưng tại Đài Loan, trong thời gần đây, 

cũng có người sử dụng phần Anh Lạc Giới Bổn trong Ưu Bà Tắc Giới 

Kinh, so với kinh Phạm Võng thì giới điều ít hơn, chỉ có sáu giới trọng 

và hai mươi tám giới khinh. Trước đó (tức trước phần chánh thức tuyên 

giới trong kinh Phạm Võng), có bốn câu kệ:  

 Ngã kim Lô Xá Na, 


  

 Phương tọa liên hoa đài, 

  

 Châu táp thiên hoa thượng, 

  

 Phục hiện thiên Thích Ca. 

(Nay ta, Lô Xá Na, 



Ngồi trên đài hoa sen, 

Trên ngàn hoa vây quanh, 



Hiện ngàn Thích Ca Phật). 



Trí Giả đại sư phán định đoạn kinh văn này thuộc Tự Phần. Đức Phật 

chưa được khải thỉnh mà đem danh hiệu và địa vị của chính mình tự nói 

ra, phương thức rất giống như trong kinh này, nên Ngẫu Ích đại sư phán 

định đoạn [kinh A Di Đà] này thuộc về Phát Khởi Tự. 

 (Kinh) Nhĩ thời, Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất: “Tùng thị Tây 

 Phương, quá thập vạn ức Phật độ, hữu thế giới danh viết Cực Lạc, kỳ 

 độ hữu Phật, hiệu A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp”. 

(經) 爾時。佛告長老舍利弗。從是西方。過十萬億佛

土。有世界名曰極樂。其土有佛。號阿彌陀。今現在說

法。  

 (Chánh kinh: Lúc bấy giờ, Phật bảo trưởng lão Xá Lợi Phất: “Từ 

 đây đi qua phương Tây mười vạn ức cõi Phật, có thế giới tên là Cực Lạc, 

 trong cõi ấy có Phật, hiệu là A Di Đà, nay hiện đang thuyết pháp). 



Trong đoạn kinh văn này có ba sự thật:  



a. Từ thế giới Sa Bà đi qua Tây Phương, trải qua mười vạn ức cõi 

Phật, có thế giới Cực Lạc. 



b. Trong cõi ấy, quả thật có A Di Đà Phật. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 126

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



c. A Di Đà Phật hiện đang thuyết pháp nơi đó. 

 (Giải) Tịnh Độ pháp môn, tam căn phổ nhiếp, tuyệt đãi viên dung, 

 bất khả tư nghị. Viên thâu, viên siêu nhất thiết pháp môn, thậm thâm 

 nan tín. Cố đặc cáo đại trí huệ giả. Phi đệ nhất trí huệ, bất năng trực 

 hạ vô nghi dã. “Tây Phương” giả, hoành cắng trực Tây, tiêu thị hiện 

 xứ dã. “Thập vạn ức” giả, thiên vạn viết ức, kim tích ức chí thập vạn 

 dã. “Phật độ” giả, tam thiên đại thiên thế giới, thông vi nhất Phật sở 

 hóa. Thả dĩ thử độ ngôn chi, nhất Tu Di sơn, Đông, Tây, Nam, Bắc 

 các nhất châu, đồng nhất nhật nguyệt sở chiếu, nhất Thiết Vy sơn sở 

 nhiễu, danh nhất “tứ thiên hạ”. Thiên tứ thiên hạ, danh tiểu thiên thế 

 giới.  Thiên  tiểu  thiên,  danh  trung  thiên  thế  giới.  Thiên  trung  thiên, 

 danh đại thiên thế giới. Quá như thử Phật độ, thập vạn ức chi Tây, thị 

 Cực Lạc thế giới dã. 

  

 Vấn: Hà cố Cực Lạc tại Tây Phương? 

  

 Đáp: Thử phi thiện vấn. Giả sử Cực Lạc tại Đông, nhữ hựu vấn 

 hà cố tại Đông, khởi phi hý luận? Huống tự thập nhất vạn ức Phật độ 

 thị chi, hựu tại Đông hỹ. Hà túc trí nghi? 

  

 “Hữu thế giới danh viết Cực Lạc”, tự y báo quốc độ chi danh dã, 

 thụ  ước  tam  tế,  dĩ  biện  thời  kiếp;  hoành  ước  thập  phương,  dĩ  định 

 cương ngung, cố xưng “thế giới”. “Cực Lạc” giả, Phạn ngữ Tu Ma 

 Đề, diệc vân An Dưỡng, An Lạc, Thanh Thái đẳng. Nãi vĩnh ly chúng 

 khổ, đệ nhất an ổn chi vị. Như hạ quảng thích. Nhiên Phật độ hữu tứ, 

 các phân tịnh uế. Phàm Thánh Đồng Cư độ, ngũ trược trọng giả uế, 

 ngũ trược khinh giả tịnh. Phương Tiện Hữu Dư độ, tích không chuyết 

 độ chứng nhập giả uế, thể không xảo độ chứng nhập giả tịnh. Thật 

 Báo Vô Chướng Ngại độ, Thứ Đệ Tam Quán chứng nhập giả uế, Nhất 

 Tâm Tam Quán chứng nhập giả tịnh. 

(解) 淨土法門。三根普攝。絕待圓融。不可思議。圓

收圓超一切法門。甚深難信。故特告大智慧者。非第一智

慧。不能直下無疑也。西方者。橫亘直西。標示現處也。

十萬億者。千萬曰億。今積億至十萬也。佛土者。三千大

千世界。通為一佛所化。且以此土言之。一須彌山。東西

南北各一洲。同一日月所照。一鐵山圍所繞。名一四天

下。千四天下。名小千世界。千小千。名中千世界。千中

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 127

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

千。名大千世界。過如此佛土。十萬億之西。是極樂世界

也。問。何故極樂在西方。答。此非善問。假使極樂在

東。汝又問何故在東。豈非戲論。況自十一萬億佛土視

之。又在東矣。何足致疑。有世界名曰極樂。序依報國土

之名也。豎約三際。以辨時劫。橫約十方。以定疆隅。故

稱世界。極樂者。梵語須摩提。亦云安養。安樂。清泰

等。乃永離衆苦。第一安穩之謂。如下廣釋。然佛土有

四。各分淨穢。凡聖同居土。五濁重者穢。五濁輕者淨。

方便有餘土。析空拙度證入者穢。體空巧度證入者淨。實

報無障礙土。次第三觀證入者穢。一心三觀證入者淨。  

 (Giải:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  nhiếp  trọn  ba  căn,  dứt  bặt  đối  đãi  một 

 cách  viên  dung  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Gồm  thâu  trọn  vẹn,  nhưng  vượt 

 thoát trọn vẹn hết thảy pháp môn, rất sâu, khó tin. Vì thế, đặc biệt nói 

 với bậc đại trí huệ, vì nếu không phải là người trí huệ bậc nhất sẽ chẳng 

 thể nào hiểu được ngay mà không nghi. “Tây Phương” là đi thẳng mãi 

 suốt theo chiều ngang sang phía Tây, [từ ngữ này] nhằm chỉ ra chỗ Phật 

 thị  hiện.  “Thập  vạn  ức”:  Mười  vạn  là  một  ức,  nay  dồn  số  ức  ấy  đến 

 mười vạn ức. “Phật độ” (cõi Phật): Cả tam thiên đại thiên thế giới là 

 khu vực hóa độ của một đức Phật. Hãy lấy cõi này để giảng thì một núi 

 Tu Di, bốn phía Đông, Tây, Nam, Bắc mỗi phía đều có một châu, cùng 

 được  một  mặt  trời,  một  mặt  trăng  chiếu,  một  rặng  núi  Thiết  Vy  bao 

 quanh  thì  gọi  là  Tứ Thiên  Hạ.  Một  ngàn  Tứ  Thiên  Hạ  gọi  là  một  tiểu 

 thiên thế giới. Một ngàn tiểu thiên thế giới là một trung thiên thế giới. 

 Một ngàn trung thiên  thế giới là  một  đại  thiên thế  giới.  Đi  về  phương 

 Tây, qua khỏi mười vạn ức cõi Phật như vậy  bèn tới thế giới Cực Lạc. 

 Hỏi: Vì sao Cực Lạc ở phương Tây? 

  

 Đáp:  Đây  chẳng  phải  là  câu  hỏi  hay  ho  gì.  Giả  sử  Cực  Lạc  ở 

 phương Đông, ông lại hỏi vì sao nó ở phương Đông, há chẳng phải là 

 nói  giỡn  hay  sao?  Huống  chi,  nếu  nhìn  từ  mười  một  vạn  ức  cõi  Phật, 

 Cực Lạc lại thuộc phương Đông mất rồi, có gì đáng để nghi ngờ nữa ư? 

  

 “Có thế giới tên là Cực Lạc”: Nêu ra cái tên cõi nước trong y báo. 

 [“Thế’  là]  theo  chiều  dọc  suốt  cả  ba  đời,  nhằm  luận  về  thời  kiếp. 

 [“Giới” là] theo chiều ngang thì trọn cả mười phương, nhằm phân định 

 ranh giới. Vì thế gọi là thế giới. “Cực Lạc”: Tiếng Phạn là Tu Ma Đề 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 128

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Sumatī,  Sukhāvatī),  còn  dịch  là  An  Dưỡng,  An  Lạc,  Thanh  Thái  v.v... 

 nghĩa là cõi vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, an ổn bậc nhất. Từ ngữ này sẽ 

 được giải thích chi tiết trong phần sau. Cõi Phật có bốn loại, với mỗi 

 loại đều  chia thành tịnh  và uế.  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ:  Ngũ  Trược 

 nặng nề là cõi uế, Ngũ Trược nhẹ nhàng là cõi tịnh. Phương Tiện Hữu 

 Dư độ: Dùng phương pháp phân tích cái Không vụng về để chứng nhập 

 thì  là  uế.  Dùng  phương  pháp  thấu  hiểu  cái  Không  để  khéo  léo  chứng 

 nhập thì là tịnh. Thật Báo Vô Chướng Ngại độ: Chứng nhập bằng cách 

 tu Tam Quán theo thứ tự là uế, chứng nhập bằng Nhất Tâm Tam Quán 

 là tịnh). 



Pháp môn Tịnh Độ quả thật là pháp rất sâu khó tin. Trong kinh này, 

đức Phật có nói:  “Bất khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên đắc 

 sanh bỉ quốc”  (Chẳng thể do chút thiện căn, phước đức, nhân duyên mà 

sanh về cõi ấy được). Bậc đại trí huệ thiện căn, phước đức viên mãn trọn 

đủ,  có thể gánh  vác  ngay  lập  tức,  tin  sâu,  chẳng  nghi.  Hết  thảy  chúng 

sanh bất luận căn tánh như thế nào, pháp môn Tịnh Độ đều có thể bao 

dung, khiến cho họ thành tựu. Trên là các vị thượng thượng căn Đẳng 

Giác Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền v.v..., dưới thì cho đến chúng sanh 

Ngũ Nghịch, Thập Ác sắp đọa địa ngục A Tỳ đều có phần. Đối tượng 

được độ thoát của các kinh khác chẳng giống như vậy. Như Hoa Nghiêm, 

Pháp Hoa chỉ có thể độ bậc thượng thượng căn, hàng trung hạ chẳng có 

phần. Kinh A Hàm độ căn cơ trung hạ, chẳng khế cơ (phù hợp căn cơ) 

bậc thượng thượng căn. Chỉ có kinh này thích hợp trọn khắp ba căn, dứt 

bặt đối đãi một cách viên dung. Các vị tổ sư nói một câu A Di Đà Phật 

trọn đủ bốn câu tông chỉ:  

1)  “Duy tâm là tông” :  Tất  cả  hết  thảy  kinh  điển  Đại  Thừa,  Tiểu 

Thừa đều lấy duy tâm làm tông. 

2)  “Duy  Phật  là  tông” :  Chữ  Phật  ở  đây  chỉ  A  Di  Đà  Phật,  chỉ  cần 

xưng niệm A Di Đà Phật liền có thể thành tựu. 

3).  “Dứt bặt đối đãi một cách viên dung là tông” : Như các kinh Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa có thể thực hiện điều này, mà kinh này cũng không 

nằm ngoài lệ ấy, là kinh Đại Thừa bậc nhất trong các kinh Đại Thừa, là 

Nhất Thừa bậc nhất trong các pháp Nhất Thừa. 

4)  “Vượt thoát tình kiến là tông” . 



Dựa trên lời các vị cổ đức đã giảng về tông chỉ để xét, thì biết pháp 

môn này vượt trỗi hết thảy đại kinh, đại luận, căn cứ trên sở đắc của lịch 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 129

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đại  tổ  sư  đại  đức  thì  lời  kết  luận  của  các  vị  gần  như  giống  hệt  nhau. 

Trong cuốn Vô Lượng Thọ Kinh Giải (chú giải kinh Vô Lượng Thọ), lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã trích dẫn những câu nói của các vị cổ đức thời 

Tùy  -  Đường,  trong  hết  thảy  các  kinh  điển  thâu  nhiếp  trọn  vẹn,  vượt 

thoát trọn vẹn thì kinh Hoa Nghiêm là bậc nhất. Kinh Hoa Nghiêm đến 

cuối cùng, Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc thì mới được tính là viên mãn. So sánh giữa Hoa Nghiêm và kinh 

Vô Lượng Thọ thì kinh Vô Lượng Thọ là bậc nhất, kinh Hoa Nghiêm 

kém hơn. Kinh Vô Lượng Thọ là do lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập năm 

bản dịch gốc để tạo thành bản hoàn chỉnh, trong ấy, chia ra thành bốn 

mươi tám chương. Chương thứ sáu nói về bốn mươi tám nguyện là bậc 

nhất. Trong bốn mươi tám nguyện, cổ đức công nhận nguyện thứ mười 

tám là bậc nhất. Phật nói kinh A Di Đà nhằm giải thích nguyện thứ mười 

tám,  nguyện  thứ  mười  tám  là   “mười  nguyện  ắt  sanh” .  Do  đây,  có  thể 

biết là danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn. Do từ điều này, sanh 

khởi  tín  tâm  chân  thành  thì  là  kẻ  có  đại  thiện  căn  và  đại  phước  đức. 

Niệm một câu Phật hiệu là cảm ứng đạo giao với A Di Đà Phật. Tin sâu 

một câu Phật hiệu bao gồm cả Tam Học Giới - Định - Huệ. Nhất tâm trì 

danh hiệu không có tạp niệm, chính là  “đừng làm các điều ác” . Một câu 

Phật hiệu, vô lượng công đức đều nằm trong ấy, chính là  “vâng làm các

 điều thiện” , trọn đủ Đại Thừa Bồ Tát Giới. Nhất tâm xưng niệm, nhất 

tâm là Định, Định Học trọn đủ. Tín, nguyện, trì danh, là trí huệ bậc nhất, 

Huệ Học  trọn  đủ! Tam Học ấy chính  là Tam Học rốt ráo viên  mãn. Cổ  

đức nói:  “Đây chính là con đường tu học thành Phật gần nhất” . 

So sánh giữa Đại Thừa và Tiểu Thừa, Đại Thừa đi theo đường gần. 

So sánh giữa các pháp môn Đại Thừa với Thiền Tông thì Thiền Tông lại 

gần hơn rất nhiều. So sánh giữa Thiền và Tịnh, Tịnh lại càng gần hơn 

nữa. Trong kinh dạy từ  một ngày đến bảy ngày liền có thể vãng sanh. 

Trong  Vãng  Sanh  Truyện  và  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  chẳng  thiếu 

những trường hợp như thế, chứng minh những điều kinh nói là chân thật, 

chẳng dối. Hiểu rõ đạo lý, vừa nghe liền tin tưởng, đúng như pháp tu trì, 

hoàn toàn chẳng hoài nghi, người như vậy thuộc căn tánh Bồ Tát. 



Chữ  “Tây Phương”  nhằm trình bày nơi chốn hiện thời của thế giới 

Cực Lạc, cách thế giới Sa Bà của chúng ta mười vạn ức cõi Phật. Nhìn 

thì có vẻ xa, nhưng thật ra, khi lâm chung Phật đến tiếp dẫn, vãng sanh 

chỉ là chuyện trong khoảng sát-na, đừng nên khởi vọng tưởng. Khi La 

Thập  đại  sư  dịch  kinh  này,  nghĩ  tưởng  chúng  ta  đều  là  kẻ  đới  nghiệp, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 130

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phàm tình chưa đoạn, khó thể tránh khỏi có lúc nhớ nhà. Người trong cõi 

Tây Phương thiên nhãn thấy thấu suốt, thiên nhĩ nghe thông suốt, có thể 

thấy người nhà, quyến thuộc đang ở trong đường nào. Nếu muốn quan 

tâm đến họ, trong sát-na liền có thể quay về thế giới Sa Bà. 

Câu  “tùng thị Tây Phương”  chỉ phía Tây của tam thiên đại thiên thế 

giới này, chứ không phải là phía Tây của địa cầu. Hiện thời, Thiên Văn 

Học có khái niệm gọi là Hoàng Cực (Ecliptic pole), địa cầu của chúng ta 

có Nam Cực và Bắc Cực. Hệ Ngân Hà cũng chuyển động, hai đầu trục 

chuyển  động  của  hệ  Ngân  Hà  gọi  là  Hoàng  Cực.  Trước  kia,  người  ta 

thường suy đoán một tam thiên đại thiên thế giới như đức Phật đã nói, 

đại khái là một hệ Ngân Hà (Milky Way). Pháp vận của đức Phật bất quá 

là một vạn hai ngàn năm, góc xoay của hệ Ngân Hà chỉ có thể chuyển 

dịch chừng một, hai độ. Cách nói này nghe cũng khá hợp lý. 

Nếu chiếu theo cách lập luận của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ thì kinh 

Phật gọi một hệ Ngân Hà là một đơn vị thế giới. Do vậy, một tam thiên 

đại thiên thế giới có mười ức hệ Ngân Hà. Căn cứ theo kinh văn đã dạy, 

một núi Tu Di (Sumeru), bốn phía Đông, Tây, Nam, Bắc, mỗi phía có 

một châu77, cùng được một mặt trời, mặt trăng chiếu soi, được một núi 

Thiết  Vy  (Cakravāda-parvata)  bao  quanh,  thì  gọi  là  một  Tứ  Thiên  Hạ. 

Một ngàn Tứ Thiên Hạ gọi là một Tiểu Thiên Thế Giới, một ngàn Tiểu 

Thiên Thế Giới gọi là một Trung Thiên Thế Giới. Một ngàn Trung Thiên 

Thế Giới gọi là một Đại Thiên Thế Giới. 



Nếu có người hỏi, vì sao thế giới Cực Lạc ở phương Tây? Nếu như 

thế giới Cực Lạc ở phương Đông, ắt sẽ lại hỏi vì sao ở phương Đông? 

Hỏi như vậy tức là giỡn chơi. Huống chi, nếu ở tại mười một vạn ức cõi 

Phật, quay đầu nhìn lại Cực Lạc thì Cực Lạc đã thuộc về phương Đông 

rồi, phương vị đâu có nhất định. Thân thể là chánh báo, những gì để thân 

thể nương vào mà tồn tại như thức ăn, quần áo, hoàn cảnh cư trú và thế 

giới  được  gọi  là  “y  báo”.  Thế  giới  này  có  tên  là  Sa  Bà,  dịch  nghĩa  là 

Kham Nhẫn. Hai chữ  “thế giới”  xét theo Lục Thư78 thì thuộc về loại Hội 

77 Tức  là  bốn  đại  bộ  châu:  Nam  Thiệm  Bộ  Châu  (Jambudīpa),  Đông  Thắng  Thần 

Châu  (Pubbavideha),  Tây  Ngưu  Hóa  Châu  (Aparagoyāna)  và  Bắc  Câu  Lô  Châu 

(Uttarakuru, còn gọi là Uất Đan Việt). 

78 Lục Thư (六書) là sáu phương thức kết cấu và sử dụng chữ Hán. Khái niệm này 

được hình thành từ thời Hán (tài liệu trình bày khái niệm Lục Thư sớm nhất là thiên 

Nghệ Văn Chí trong Hán Thư). Lục Thư gồm:  

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 131

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Ý. Ba mươi năm là một Thế (世)79, đời quá khứ, đời hiện tại, đời vị lai là 

thời  gian.  Theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương,  nhằm  định  ranh 

giới là không gian. Hợp nhất thời gian và không gian là  “thế giới” . 

 “Cực Lạc” , tiếng Phạn là Tu Ma Đề, còn gọi là An Dưỡng, An Lạc, 

Thanh Thái v.v... có nghĩa là vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, an ổn bậc nhất. 

Tây Phương thế giới chia thành bốn cõi:  

1) Phàm Thánh Đồng Cư độ: Là chỗ ở của kẻ đới nghiệp vãng sanh. 

Do  đới  nghiệp  (mang  theo  nghiệp)  nặng  hay  nhẹ  khác  nhau,  nên  chia 

thành  ba  bậc  chín phẩm.  Tu  hành phải nên  tận hết  sức tiêu trừ  nghiệp 

chướng, sẽ có thể nâng cao phẩm vị khi sanh về Tây Phương. Ở đây, tôi 

chỉ giảng đại lược từ ngữ Ngũ Trược (pañca-kasāyāh). 



- Kiếp Trược (Kalpa-kasāyāh): Trược (濁) là ô nhiễm, Kiếp (劫) chỉ 

thời gian. Chúng sanh tội ác sâu nặng chiêu cảm đời loạn, nhân dân bệnh 

tật, khốn khổ, trong lịch sử thường gọi là “thời đại hắc ám”. 



- Kiến Trược (Drsti-kasāyāh): Tức là chúng sanh quan sát nhân sinh 

và vũ trụ, nẩy sanh những cách nhìn sai lầm, mà tự cho là đúng. 



-  Phiền  Não  Trược  (Klesa-kasāyāh):  Hoài  nghi  giáo  huấn  của  chư 

Phật,  Bồ  Tát,  cổ  thánh,  tiên  hiền,  trái  nghịch  lời  răn  dạy,  chẳng  chịu 

1. Tượng hình: Mô phỏng hình dạng của sự vật, như chữ Nhật (日) , Nguyệt (月), 

Thủy (水), Nhân (人), Sơn (山), Khẩu (口) chẳng hạn. 

2.  Chỉ sự:  Tức  là  nhìn  từ  mặt  chữ,  có  thể  nhận biết  được  sự  vật  mà  chữ  ấy  muốn 

miêu tả, như Thượng (上), Hạ (下), Nhất (一), Nhị (二) chẳng hạn. 

3. Hình thanh: Mô phỏng âm thanh của sự vật. Chữ Giang (江) thuộc loại này. Sách 

Thuyết Văn Giải Tự  giảng:  “Giang là nước, mô phỏng tiếng nước rơi khi chảy từ 

 sông Tiên ở đất Thục, vượt qua rặng Hôn Sơn, đổ vào biển”. 

4. Hội ý: Ghép hai hoặc nhiều chữ đơn thành một chữ để diễn tả một ý. Chẳng hạn 

chữ Tửu (酒) dùng cái bình ủ rượu (Dậu: 酉) phối hợp với dịch thể (nước 水). Chữ 

Minh (鳴: có nghĩa gốc là chim kêu), ghép chữ Khẩu (口) với Điểu (鳥: chim), Hiếu 

(孝) gồm Lão (老) và Tử (子) ghép lại, hội ý người con cõng cha mẹ già. 

5.  Chuyển  chú:  Có  nhiều  cách  giải  thích,  một  là  hình  chuyển  (chữ  cùng  bộ  thủ,  ý 

nghĩa tương đồng có thể dùng lẫn cho nhau), hai là nghĩa chuyển (chữ  có  ý nghĩa 

giống nhau thì có thể dùng lẫn cho nhau), ba là âm chuyển (thanh âm giống nhau thì 

có  thể  dùng  lẫn  cho  nhau),  nhưng  đến  hiện  thời,  vẫn  chưa  có  ý  kiến  thống  nhất 

những chữ như thế nào sẽ được coi là Chuyển Chú. 

6. Giả tá: Mượn để dùng tạm, tức là vốn không phải là chữ ấy, nhưng có thanh âm 

giống nhau nên mượn để dùng. Cách này thường áp dụng khi viết tắt. Chẳng hạn, 

Thuyết (說) và Duyệt (悅) thời cổ đọc cùng một âm nên được dùng lẫn cho nhau. 

79 Chữ Thế (世) do ba chữ Thập (十) ghép lại. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 132

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

vâng giữ, làm theo. Sách Hành Sự Sao Tư Trì Ký còn giảng:  “Phiền Não 

 Trược chính là Ngũ Độn Sử”  80. 



- Chúng Sanh Trược (Sattva-kasāyāh): Là quả báo của Kiến Trược 

và Phiền Não Trược, tức là sự ô nhiễm trong hoàn cảnh sống. Chẳng hạn 

như không khí, nguồn nước và những hoàn cảnh khác bị ô nhiễm, khí 

hậu biến đổi dị thường, đều thuộc về loại Trược này. 



-  Mạng  Trược  (Āyu-kasāyāh):  Thọ  mạng  giảm  ngắn,  chẳng  thể 

hưởng hết tuổi trời, là chướng ngại lớn nhất cho sự tu hành. 

Hôm nay, đọc đến đoạn kinh văn này, nhận biết sâu xa đức Phật đã 

có tiên kiến, gần như hoàn toàn nói trực tiếp đến thời đại hiện tại. Phật 

dạy:  “Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh” . Lại nói:  “Hết thảy pháp chỉ do 

 tâm  hiện,  chỉ  do  thức  biến” ,  đủ  biết  rằng:  Đoạn  trừ  các  điều  ác,  khôi 

phục sự thanh tịnh, ắt phải dốc công nơi tâm địa, tâm tịnh thì cõi nước 

tịnh. Thân và tâm là chánh báo, hoàn cảnh là y báo. Đức Phật thường nói: 

 “Y báo chuyển theo chánh báo” , vì thế, tu tâm là bậc nhất. 

2) Phương Tiện Hữu Dư độ: Là nơi ở của Quyền Giáo Bồ Tát và A 

La Hán, Bích Chi Phật. Tây Phương thế giới không có Nhị Thừa, thuần 

là Bồ Tát. Những người đới nghiệp vãng sanh, chưa đoạn phiền não, Hạ 

Hạ  phẩm  vãng  sanh,  sanh  sang  Tây  Phương  cũng  mang  thân  phận  Bồ 

Tát, chẳng phải là Tiểu Thừa. Bất quá, Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín là học 

trò lớp Một, nếu học đến lớp Bảy (tức địa vị Thất Tín), đã đoạn Kiến Tư 

phiền  não,  thật  sự  đạt  được  thân  tâm  thanh  tịnh,  liền  đạt  đến  Phương 

Tiện Hữu Dư Độ. Niệm Phật mà niệm đến mức Sự nhất tâm bất loạn, 

liền sanh về Phương Tiện Hữu Dư Độ. Tiểu Thừa A La Hán, Bích Chi 

Phật và Quyền Giáo Bồ Tát chấp trước nặng nề, dùng phương pháp phân 

tích, giác ngộ thân tâm thế giới đều chẳng phải là tướng chân thật, biết 

vạn vật là  “nhất hiệp tướng” . Bất luận động vật, thực vật, hay khoáng 

vật  đều  cùng  do  một  loại  vật  chất  cơ  bản  kết  hợp  thành.  Dùng  Tích 

Không Quán (quán sát theo cách lần lượt phân tích sự vật cho đến khi 

thấy bản chất của chúng là Không) để khế ngộ Thật Tướng thì phương 

pháp ấy là vụng về. Ngoài ra, còn có một hạng người thông minh, vừa 

nghe đức Phật nói liền có thể ngộ đến mức thấu hiểu, nhập vào Không 

Quán, đấy gọi là Thể Không Xảo Độ, so ra khéo léo hơn. Nếu dùng Tứ 

Giáo của tông Thiên Thai, tức Tạng Giáo, Thông Giáo, Biệt Giáo, Viên 

80 Ngũ Độn Sử: Năm món phiền não sai khiến con người, do tác dụng của nó không 

mạnh mẽ lắm, nên gọi là Độn (chậm lụt), gồm: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 133

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Giáo, để so sánh thì căn tánh nhạy bén nhất là Viên Giáo, kế đến là Biệt 

Giáo, rồi mới đến Thông Giáo và Tạng Giáo. Những điều vừa nói trên 

đây có lẽ khá phức tạp, chỉ dựa theo lời đại sư giải thích, thì mỗi cõi Phật 

gồm có bốn cõi, mỗi cõi đều chia thành tịnh và uế.  “Phương Tiện Hữu 

 Dư độ, nếu dùng phép Quán phân tích cái Không vụng về để chứng nhập 

 thì là Uế, còn thể nhập Không Quán một cách khéo léo thì là tịnh” . Tuy

cùng trong một cõi Phật, trong ấy vẫn có đẳng cấp tịnh và uế khác nhau, 

mong quý vị hãy khéo thấu hiểu. 

3) Thật  Báo  Vô  Chướng  Ngại  độ:  Còn  gọi  là  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Độ, tức cảnh giới  “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại”  như kinh Hoa 

Nghiêm đã nói, là chỗ của bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ. Sơ Trụ 

Bồ Tát trong Viên Giáo, Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo, phá một phẩm 

vô minh, chứng một phần Pháp Thân thì  mới có thể đạt đến cảnh giới 

này, đấy là địa vị kiến tánh. Nói theo Tịnh Tông thì là Lý nhất tâm bất 

loạn. Sự nhất tâm sẽ sanh về Phương Tiện Hữu Dư Độ, Lý nhất tâm bèn 

sanh  về  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Bí  quyết  chính  là  một  câu  Phật 

hiệu niệm đến tột cùng, chẳng cần phải bận tâm, nước chảy mãi sẽ thành 

suối. Nếu muốn hỏi “như thế nào thì mới được coi là Lý nhất tâm”, sẽ 

chẳng có hy vọng gì đâu! Vì tâm chẳng thanh tịnh. Bà cụ già trong làng 

quê chuyện gì cũng chẳng hiểu, bà ta có thể niệm đến Sự nhất tâm hoặc 

Lý nhất tâm, lâm chung biết trước lúc mất, tự tại vãng sanh.  “Thứ Đệ 

 Tam Quán”  và  “Nhất Tâm Tam Quán”  đều là những danh từ trong tông 

Thiên Thai. Thiên Thai đại sư dạy phương pháp tu hành gồm  “Tam Chỉ, 

 Tam Quán”81. Trước hết là quán Không rồi đến quán Giả, cuối cùng là 

81 Tam  Chỉ  là  ba  Chỉ  Hạnh  (những  hạnh  tu  tập  để  dứt  trừ  phiền  não,  vọng  tưởng) 

được lập ra bởi tông Thiên Thai dựa trên Tam Quán “Không, Giả, Trung”:  

1. Thể Chân Chỉ: Tương ứng với Không Quán. Thấu hiểu vô minh điên đảo là vọng, 

chính là thấu hiểu Thật Tướng là chân. Thấu hiểu các pháp do nhân duyên hòa hợp, 

không có tự tánh, sẽ có thể dứt được vọng niệm nắm níu nơi trần cảnh, kiến giải, ý 

kiến phân biệt v.v... chứng đắc Lý Không. Do vậy sẽ thành tựu Chân Đế tam-muội. 

2. Phương Tiện Tùy Duyên Chỉ (Phương Tiện Chỉ): Tương ứng với Giả Quán. Tiếp 

xúc các trần cảnh, thấu hiểu, nhận biết rõ ràng, nhưng tâm yên ổn không lay động 

bởi Tục Đế, không chấp trước, biết các pháp đều giả có, biết Không chẳng phải là 

Không. Do pháp Chỉ này sẽ mở mang Pháp Nhãn, thành tựu Tục Đế tam-muội. 

3. Tức Nhị Biên Phân Biệt Chỉ (Chế Tâm Chỉ): Tương ứng với Trung Quán, chẳng 

phân biệt sanh tử và Niết Bàn, có và không v.v... Bởi lẽ, hai phép Chỉ trên đây thiên 

trọng Chân Đế và Tục Đế, nên phải có phép Chỉ này để dứt bặt sự thấy có hai Đế. 

Biết Chân chẳng phải là Chân, Tục chẳng phải là Tục, dứt bặt kiến chấp thấy có hai 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 134

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

quán Trung. Đấy là  “Thứ Đệ Tam Quán”  (thực hành Tam Quán theo thứ 

tự), khế hợp với căn cơ trung hạ. Bậc lợi căn trong một niệm liền chính 

là Không, Giả, Trung, viên mãn Tam Không, Tam Quán, không có giới 

hạn. “Trong một niệm mà tu trọn Tam Quán” nằm ngay trong một câu 

Phật hiệu. Cái tâm để niệm Phật nằm ở chỗ nào? Chẳng thể được! Đức 

Phật được niệm ở chỗ nào? Cũng chẳng thể được! Quán sát trên mặt Thể, 

đều trọn chẳng thể được, chính cái Thể ấy là Không. Trên mặt Sự thì giả 

có,  vì  sự  tướng  vẫn  rành  rành.  Nhưng  Không  và  Giả  là  một,  Không 

chẳng trở ngại Giả, Giả chẳng trở ngại Không, Không và Giả giống hệt 

như  một  thì  chính  là  Trung  Đạo.  Trong  một  niệm,  Không,  Giả,  Trung 

đều đầy đủ. Sau khi hiểu rõ Lý và Sự, điều gì cũng buông xuống, chẳng 

quan tâm đến nữa, một câu Phật hiệu ấy tương ứng với Nhất Tâm Tam 

Quán, thật sự niệm thành công, Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh đều chẳng 

còn nữa, bèn đoạn trọn vẹn ba Hoặc (Kiến Tư Hoặc, Trần Sa Hoặc, Vô 

Minh Hoặc), chứng trọn vẹn ba đức (Pháp Thân, Giải Thoát, Bát Nhã) 

thì kiến tánh, trí huệ Bát Nhã hiện tiền, thông đạt hết thảy pháp, quá khứ, 

hiện tại, vị lai đều hiện trước mắt, đắc đại tự tại. Đạt đến cảnh giới ấy, 

tức  là  đắc  Niệm  Phật  tam-muội,  cũng  chớ  nên  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Hễ 

hoan hỷ thì cảnh giới ấy sẽ chẳng còn nữa. 

bên. Đạt cảnh giới này sẽ đắc Trung Đạo Định, mở Phật Nhãn, thành tựu Trung Đạo 

tam-muội. 

Tam Quán dựa theo giáo nghĩa được giảng trong phẩm Hiền Thánh Học Quán của 

Bồ Tát Anh Lạc Bổn Nghiệp Kinh mà lập ra, gồm:  

1. Không Quán (Nhị Đế Quán): Không có nghĩa là lìa cả Tánh và Tướng. Do quán 

thấy một niệm tâm chẳng phải ở trong, ngoài, khoảng  giữa, nên  gọi là  Không.  Hễ 

một thứ không, thì hết thảy mọi thứ đều không. Nói đơn giản, nhận biết quan điểm 

của thế tục là Giả (vì không khế hợp chân tướng sự thật), tiến nhập sự thấy biết đúng 

với chân lý (Không), thấy thấu suốt bản thể của các pháp là Không, nên gọi là Không 

Quán. 

2. Giả Quán (Bình Đẳng Quán): Quán một niệm tâm đầy đủ hết thảy  pháp, chẳng 

dừng nơi Không, tiến nhập Phật trí chiếu khắp hết thảy cảnh giới thuộc Tục Đế. 

3. Trung Quán (Trung Đạo Đệ Nhất Nghĩa Quán): dứt bặt mọi đối đãi, chẳng chấp 

vào Không Quán lẫn Giả Quán, Không Quán và Giả Quán cùng viên dung. 

Như vậy, theo thứ tự thông thường: Dùng Không Quán để phá kiến chấp Tục Đế, 

chứng nhập Chân Đế. Rồi từ đó, dùng Giả Quán để từ Chân chiếu Tục, quay trở lại 

Tục Đế, tùy duyên mà hóa độ, không chấp trước, hiểu rõ Tục Đế là giả, nhưng chẳng 

chấp trước vào Không, chẳng bỏ bi nguyện độ sanh. Từ Không Quán và Giả Quán 

tiến lên Trung Quán để chứng nhập chân lý rốt ráo. Tu tập theo kiểu này gọi là Thứ 

Đệ Tam Quán. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 135

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải) Thường Tịch Quang độ, phần chứng giả uế, cứu cánh mãn 

 chứng giả tịnh. Kim vân Cực Lạc thế giới, chánh chỉ Đồng Cư Tịnh 

 Độ, diệc tức hoành cụ thượng tam Tịnh Độ dã. “Hữu Phật hiệu A Di 

 Đà”,  tự  chánh  báo  giáo  chủ  chi  danh  dã,  phiên  dịch  như  hạ  quảng 

 thích. Phật hữu tam thân, các luận đơn, phức. Pháp Thân đơn, chỉ sở 

 chứng Lý tánh. Báo Thân đơn, chỉ năng chứng công đức trí huệ. Hóa 

 Thân đơn, chỉ sở hiện tướng hảo sắc tượng. Pháp Thân phức giả, Tự 

 Tánh  Thanh  Tịnh  Pháp  Thân,  Ly  Cấu  Diệu  Cực  Pháp  Thân.  Báo 

 Thân phức giả, Tự Thụ Dụng Báo Thân, Tha Thụ Dụng Báo Thân. 

 Hóa Thân phức giả, Thị Sanh Hóa Thân, Ứng Hiện Hóa Thân. Hựu, 

 Phật  Giới  Hóa  Thân,  Tùy  Loại  Hóa  Thân.  Tuy  biện  đơn  phức  tam 

 thân, thực phi nhất, phi tam, nhi tam, nhi nhất. Bất tung hoành, bất 

 tịnh  biệt,  ly  quá,  tuyệt  phi,  bất  khả  tư  nghị.  Kim  vân  A  Di  Đà  Phật, 

 chánh chỉ Đồng Cư độ trung Thị Sanh Hóa Thân. Nhưng phức tức 

 Báo, tức Pháp dã. Phục thứ, thế giới cập Phật, giai ngôn “hữu” giả, 

 cụ tứ nghĩa, đích tiêu thực cảnh, linh hân cầu cố. Thành ngữ chỉ thị, 

 linh chuyên nhất cố. Giản phi Càn thành, dương diễm, phi quyền hiện 

 khúc thị, phi duyên ảnh hư vọng, phi bảo chân thiên đản, phá ma, tà, 

 quyền, tiểu cố, viên chương tánh cụ, linh thâm chứng cố. 

(解) 常寂光土。分證者穢。究竟滿證者淨。今云極樂世

界。正指同居淨土。亦即橫具上三淨土也。有佛號阿彌

陀。序正報教主之名也。翻譯如下廣釋。佛有三身。各論

單複。法身單。指所證理性。報身單。指能證功德智慧。

化身單。指所現相好色像。法身複者。自性清淨法身。離

垢妙極法身。報身複者。自受用報身。他受用報身。化身

複者。示生化身。應現化身。又。佛界化身。隨類化身。

雖辨單複三身。實非一非三。而三而一。不縱橫。不並

別。離過絕非。不可思議。今云阿彌陀佛。正指同居土

中。示生化身。仍復即報即法也。復次。世界及佛。皆言

有者。具四義。的標實境。令欣求故。誠語指示。令專一

故。簡非乾城陽燄。非權現曲示。非緣影虛妄。非保真偏

但。破魔邪權小故。圓彰性具。令深證故。

( Giải:  Thường Tịch Quang độ, phần chứng là uế, rốt ráo chứng viên 

 mãn là tịnh. “Thế giới Cực Lạc” đang được nói ở đây chính là nói về 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 136

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Đồng Cư Tịnh Độ, mà cũng là cõi Tịnh Độ theo chiều ngang có đủ cả ba 

 cõi  Tịnh  Độ  trên.  Câu  “có  Phật  hiệu  là  A  Di  Đà”  nhằm  nêu  ra  danh 

 hiệu của vị giáo chủ trong chánh báo, sẽ được giải thích rộng rãi trong 

 tiểu đoạn giảng về sự phiên dịch [danh hiệu vị Phật này] trong phần sau. 

 Phật có ba thân, với mỗi thân đều luận thân đơn và thân kép. Pháp Thân 

 đơn chỉ cho Lý tánh được chứng, Báo Thân đơn chỉ trí huệ, công đức có 

 công năng chứng [Lý tánh ấy], Hóa Thân đơn chỉ các hình tượng, tướng 

 hảo đã được hiện [bởi chân tâm]. Pháp Thân kép gồm Tự Tánh Thanh 

 Tịnh Pháp Thân và Ly Cấu Diệu Cực Pháp Thân. Báo Thân kép gồm Tự 

 Thụ  Dụng  Báo  Thân  và  Tha Thụ  Dụng  Báo  Thân.  Hóa Thân kép gồm 

 Thị Sanh Hóa Thân và Ứng Hiện Hóa Thân. Lại còn có Phật Giới Hóa 

 Thân và Tùy Loại Hóa Thân. Tuy phân biệt ba thân đơn và kép, nhưng 

 thật  ra,  chúng  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  ba,  nhưng  là  ba,  là  một, 

 chẳng dọc ngang, chẳng cùng tồn tại hay sai khác, lìa lỗi, dứt sai, chẳng 

 thể nghĩ bàn. Nay nói A Di Đà Phật chính là nói về Thị Sanh Hóa thân 

 của A Di Đà Phật trong cõi Đồng Cư, nhưng thân phức cũng chính là 

 Pháp Thân, cũng chính là Báo Thân. Lại nữa, [trong chánh kinh, đối với] 

 thế giới và Phật đều nói là “có”. [Hai chữ Có ấy] gồm đủ bốn nghĩa (Tứ 

 Tất Đàn):  

 - Nêu ra cảnh thật khiến [cho người nghe] vui thích, mong cầu. 

 - Lời thành thật chỉ bày khiến cho [người nghe] chuyên nhất. 

 - Nhằm phân biệt rõ ràng [cõi Cực Lạc] chẳng phải là thành Càn 

 Thát Bà, hay là bóng nước gợn khi trời nắng gắt, chẳng phải là quyền 

 biến thị hiện hay nói phương tiện nhằm thuận theo căn tánh, chẳng phải 

 là  bóng  dáng  hư  vọng  của  các  duyên,  chẳng  phải  là  khư  khư  giữ  lấy 

 thiên chân Niết Bàn, phá dẹp ma, tà, quyền, tiểu. 

 -  Phô  bày  trọn  vẹn  tánh  vốn  trọn  đủ,  nhằm  làm  cho  [người  nghe] 

 chứng nhập sâu xa). 

 “Cõi Thường Tịch Quang” : Các kinh Đại Thừa thường nói Thường 

Tịch Quang Tịnh Độ là cảnh giới nơi quả địa Như Lai. Theo cách nói 

của  tông  Thiên  Thai  thì  Tạng  Giáo  và  Thông  Giáo  chỉ  đoạn  Kiến  Tư 

phiền não, chưa phá vô minh, đương nhiên không tính tới. Thành Phật 

trong Biệt Giáo sẽ chứng nhập cõi Thường Tịch Quang; nhưng nếu so 

sánh giữa Biệt Giáo và Viên Giáo thì hàng Sơ Địa trong Biệt Giáo phá 

một phần vô minh, chứng một phần Pháp Thân, được gọi là Pháp Thân 

đại sĩ, trên [địa vị] Thập Địa Bồ Tát lại có thêm địa vị Đẳng Giác, phá 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 137

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mười một phẩm vô minh [liền chứng địa vị] Diệu Giác tức là thành Phật. 

[Như  vậy]  thành  Phật  [trong  Biệt  Giáo]  là  phá  cả  mười  hai  phẩm  vô 

minh82.  [Thế  nhưng]  vô  minh  có  tất  cả  bốn  mươi  hai  phẩm,  [vị  Bồ  Tát 

thành Phật trong Biệt Giáo] chỉ mới phá được mười hai phẩm, vẫn còn 

ba mươi phẩm [vô minh] chưa phá. Đấy là quả vị Phật trong Biệt Giáo. 

Cảnh giới được chứng bởi vị ấy là uế độ của cõi Thường Tịch Quang. 

[Đức Phật trong] Viên Giáo đã phá sạch bốn mươi hai phẩm vô minh, 

viên mãn chứng đắc Phật quả; cảnh giới của vị ấy là Thường Tịch Quang 

Tịnh Độ. 



Pháp  môn  Tịnh  Độ  hết  sức  đặc  biệt,  lạ  lùng,  dẫu  là  kẻ  đới  nghiệp 

vãng sanh, sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, cũng có thể hưởng thụ 

cảnh  giới  Thường  Tịch  Quang  độ,  các  kinh,  luận,  pháp  môn  khác  đều 

không  có  chuyện  này!  Bởi  lẽ,  bọn  phàm  phu  chúng  ta  trong  một  đời 

chẳng  thể  nào  chứng  đắc  ba  cõi  phía  trên  (tức  Thường  Tịch  Quang, 

Phương Tiện Hữu Dư và Thật Báo Trang Nghiêm). Chúng ta muốn đoạn 

phiền não quả thật chẳng dễ dàng. Dẫu đoạn được Kiến Tư phiền não thì 

bất quá cũng chỉ là địa vị A La Hán trong Tiểu Thừa hay địa vị Thất Tín 

Bồ Tát trong Viên Giáo. Nếu muốn sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư, 

trong một đời khó thể nào đạt được. Đối với cõi Thật Báo và cõi Tịch 

Quang, khỏi cần phải nhắc tới nữa! Riêng cõi Phàm Thánh Đồng Cư, chỉ 

cần có thể chế phục phiền não là được, chế phục dễ hơn đoạn trừ. Nhưng 

chế phục phiền não cũng cần phải dụng công, phiền não tuy có, nhưng 

giữ sao cho nó chẳng khởi tác dụng. Theo đường lối thông thường thì 

dùng  Định,  Định  có thể  chế phục phiền  não.  Pháp  môn  Tịnh Tông  thì 

dùng một câu Phật hiệu để chế phục [phiền não], so với Thiền Định dễ 

dàng hơn nhiều. Niệm Phật chỉ cần  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp 

 nối”   là  được.  Chánh  niệm  là  một  câu  Phật  hiệu,  cổ  đức  thường  nói: 

 “Buông xuống vạn duyên, đề khởi chánh niệm” . Trừ một câu Phật hiệu 

ra, tất cả hết thảy ý niệm đều là vọng tưởng, không có gì là chân thật. 

Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt, 

 bóng” .  Pháp  hữu  vi  bao  gồm  hết  thảy  ý  niệm,  kiến  giải,  tư  tưởng  của 

chúng ta. 

82 Theo Tứ Giáo Nghi Tập Chú, để chứng Sơ Địa trong Biệt Giáo, phải trừ một phẩm 

vô minh đầu tiên (thường gọi là Tối Sơ Vô Minh). Từ Sơ Địa lên Đẳng Giác, mỗi địa 

vị  phải  phá  một  phẩm  vô  minh,  tức  là  lần  lượt phải  phá  thêm  mười  một  phẩm  vô 

minh nữa mới lên được Diệu Giác. Như vậy để đạt lên địa vị Diệu Giác phải phá tất 

cả mười hai phẩm vô minh. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 138

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Chúng ta chỉ có thể sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư, chứ không 

thể lên cao hơn, nhưng cả ba cõi trên đều có thể thụ dụng được, thật là 

chẳng thể nghĩ bàn. Trong các thế giới chư Phật khác, ắt phải đoạn Kiến 

Tư phiền não thì mới có thể hưởng thụ cõi Phương Tiện, phá một phần 

vô minh thì mới có thể thụ dụng cõi Thật Báo, nhất định phải dựa vào 

công phu [của chính mình]. 



Kinh dạy: Sanh về Tây Phương sẽ cùng ở một chỗ với các vị thượng 

thiện nhân; nếu chẳng thể đồng thời hưởng thụ cảnh giới của ba cõi trên 

thì làm sao có thể thấy được các vị thượng thiện nhân? Thế giới Sa Bà 

của chúng ta cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng chúng ta không 

thấy A La Hán, Bồ Tát, càng chẳng thể thấy Văn Thù, Phổ Hiền, Quán 

Âm, Thế Chí. Ở Tây Phương, hằng ngày gặp gỡ các Ngài, vì có chuyện 

này  nên  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đức  Phật  đã  dạy,  A  Di  Đà  Phật  là 

 “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”  (quang minh tôn quý nhất, 

là vua trong các Phật). Đọc đến chỗ này liền hiểu rõ: Do tín nguyện trì 

danh, ắt sẽ đạt được công đức và lợi ích thù thắng như trong kinh đã dạy. 



Phật  có  ba  thân  là  Pháp  Thân,  Báo  Thân  và  Ứng  Hóa  Thân.  Pháp 

Thân là Lý, Báo Thân và Hóa Thân là Sự. Lý là chủ thể có công năng 

biến hiện (Năng Biến), Sự là cái được biến hiện (Sở Biến). Lý chính là 

Chân  Như  bổn  tánh  như  trong  kinh  đã  nói.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  tới 

Nhất  Chân  pháp  giới,  lại  nói   “bất  khả  tư  nghị  giải  thoát  cảnh  giới” 

(cảnh  giới  giải  thoát  chẳng  thể  nghĩ  bàn)  đều  là  nói  về  sự  việc  này. 

Những  danh  từ,  thuật  ngữ  đồng  nghĩa  với  Nhất  Chân  pháp  giới  nhiều 

đến mấy chục thứ. Vì sao lại nói ra nhiều danh từ? Nhằm mục đích khiến 

cho chúng ta đừng chấp trước danh tướng, khiến cho chúng ta lìa khỏi 

tướng danh tự, lìa tướng ngôn thuyết, lìa tướng tâm duyên, thì mới có thể 

thật sự thấu hiểu chân tướng của nó. “Bản thể của vũ trụ vạn hữu” như 

các nhà triết học đã nói chính là Pháp Thân. Báo Thân là trí huệ. Báo 

Thân  là  trí  có  khả  năng  chứng  đắc  (năng  chứng  trí),  Pháp  Thân  là  Lý 

được chứng (sở chứng lý) [bởi cái trí ấy]. Lý và Trí là một, chẳng phải 

hai. Trong triết học, Năng và Sở đối lập với nhau, nhưng Phật pháp nói 

trí năng chứng và lý sở chứng là một, chẳng thể tách rời. Hóa Thân còn 

gọi là Ứng Thân nhằm lợi ích chúng sanh, nên dùng thân nào để độ được 

bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết  pháp.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  ứng  hiện  tùy  theo 

từng loại chúng sanh. Tam thân của chư Phật, Bồ Tát rõ ràng, tam thân 

của  chúng  ta  chẳng  rõ  ràng,  vì  tâm  của  chúng  ta  bị  vọng  tưởng,  chấp 

trước, thất tình, ngũ dục mê hoặc. Sự giáo học của đức Phật chỉ nhằm 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 139

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phá mê, khai ngộ. Hễ ngộ sẽ liền chứng đắc Pháp Thân. Cái thân hiện 

thời của chúng ta là thân nghiệp báo, thuận theo nghiệp mà hứng chịu 

quả báo. Luân hồi trong lục đạo là vì chính mình mê mất tự tánh, do tạo 

nghiệp thiện hay ác mà biến hiện ra. Làm thế nào để khôi phục tam thân, 

làm thế nào mới thụ dụng được tam thân, đấy chính là những chủ đề dạy 

dỗ chánh yếu của đức Phật. 



Từ ngữ  “Pháp Thân đơn”  chỉ Lý tánh được chứng. Lý và Sự là một, 

Tánh và Tướng là một. Đấy là chân tướng của nhân sinh và vũ trụ, mà 

cũng chính là Pháp Thân.  “Báo Thân đơn”  chính là công đức trí huệ có 

công năng chứng được Lý Tánh. Hiểu minh bạch, đích xác chân tướng 

của nhân sinh và vũ trụ thì gọi là trí huệ, đấy là Báo Thân.  “Hóa Thân

 đơn”  chỉ tướng hảo, sắc tướng được biến hiện. Đấy là Tha Thụ Dụng. Vì 

sao có sanh, lão, bệnh, tử? Là vì chúng ta có tự thụ dụng, tức là chính 

mình  mong  cầu hưởng thụ.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  chẳng tự  thụ dụng,  thân 

cũng không có tướng, những tướng ấy nhằm để cho người khác hưởng 

dùng (tha thụ dụng). Vì thế, các Ngài không có sanh, lão, bệnh, tử. Phật 

pháp dạy Vô Ngã, đối với chính mình thì nói là không có Ngã, nhưng 

đối  với  người  khác  thì  nói  có  Ngã.  Có  Ngã  là  để  cho  người  khác  thụ 

dụng, [Ngã] là công cụ để giáo hóa chúng sanh giác ngộ. Vì vậy, thân 

của  chư  Phật,  Bồ  Tát  tùy  theo  sự  cảm  ứng  của  chúng  sanh  mà  hiện. 

[Kinh  điển  kể  ra]  ba  mươi  hai  ứng  thân  của  Quán  Âm  Bồ  Tát  [thì  ba 

mươi hai ứng thân ấy] là những loại tổng quát, hoàn toàn là vô tâm, mà 

cũng  là  vô  niệm,  nên  mới  có  thể  cảm  ứng.  Như  gõ  chuông,  gõ  mạnh, 

chuông  ngân  to; gõ nhẹ,  chuông  ngân  nhỏ.  Đức  Phật thuyết  pháp  suốt 

bốn mươi chín năm, giảng kinh hơn ba trăm hội, đều là hễ hỏi liền đáp, 

chẳng phải suy nghĩ. Do vậy, học Phật trong hết thảy thời, trong hết thảy 

chỗ, trong hết thảy cảnh duyên, chẳng sanh một niệm, chỉ dùng một câu 

A Di Đà Phật, dùng nhất niệm để dứt hết thảy vọng niệm. Pháp môn này 

hay khéo, dễ dàng, [bởi lẽ], một niệm dễ tu hơn vô niệm rất nhiều. Trong 

quá khứ, ta thấy phương pháp tiếp dẫn chúng sanh của nhiều vị đại đức 

là sử dụng thân giáo (dùng hành vi, ứng xử nơi thân để giáo hóa), không 

dùng tới ngôn ngữ. Có khi dùng ngôn giáo (dạy dỗ bằng lời nói) nhằm 

giải nói tường tận. Tùy căn tánh và hoàn cảnh khác biệt của từng người 

mà đều có thể khiến cho chúng sanh được lợi ích. Pháp môn vô lượng vô 

biên, nhưng mục tiêu chỉ có một, tuy khác đường nhưng cùng về một nơi! 

 “Pháp  Thân  phức” :  Loại  thứ  nhất  là  Tự  Tánh  Thanh  Tịnh  Pháp 

Thân. Thân này chỉ về bản thể, cũng chính là Pháp Thân đơn, mọi người 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 140

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chúng ta ai nấy đều có. Loại thứ hai là Ly Cấu Diệu Cực Pháp Thân. Nói 

theo phương diện sự tướng,  “Cấu” (垢) là vô minh phiền não. Cũng xét 

theo quả vị Như Lai trong Viên Giáo, bốn mươi mốt phẩm vô minh đều 

đoạn sạch thì gọi là Ly Cấu Diệu Cực Pháp Thân. Do Đẳng Giác Bồ Tát 

còn có một phần sanh tướng vô minh chưa phá nên chẳng thể xưng là 

Diệu  Cực.  Khi  thành  Phật  bèn  có  Diệu  Cực  Pháp  Thân,  từ  Bồ  Tát  trở 

xuống đều không có. 

 “Báo Thân phức”  chia thành Tự Thụ Dụng Báo Thân và Tha Thụ 

Dụng Báo Thân. Kinh Bát Nhã gọi Thật Trí là Tự Thụ Dụng Báo Thân. 

Kinh Bát Nhã nói  “Bát Nhã vô tri” ,  Tự  Thụ  Dụng  là  vô  tri.  Phật  vì 

chúng sanh thuyết pháp bèn sử dụng Quyền Trí, [còn trí để] chính Phật 

tự thụ dụng là Thật Trí. Phật là  “nói mà không nói, không nói mà nói” . 

Tâm Phật thật sự thanh tịnh. 

 “Hóa Thân phức”  chia thành Thị Sanh Hóa Thân và Ứng Hiện Hóa 

Thân. Thị Sanh Hóa Thân (thân thị hiện cho chúng sanh) là như Phật trụ 

trong  thế  gian,  [thị  hiện  có  thân  hình]  giống  hệt  như  người  đời,  giảng 

kinh, thuyết pháp, tám mươi tuổi viên tịch. Ứng Hiện Hóa Thân là thân 

cảm  ứng  xuất  hiện  khi  cần  thiết.  Trong  quá  khứ,  trước  thời  Kháng 

Chiến83, vợ của tiên sinh Châu Bang Đạo sang Nam Kinh sống, đã gặp 

Địa Tạng Vương Bồ Tát hóa duyên. Đấy chính là Ứng Hiện Hóa Thân 

của Bồ Tát. Họ Châu nhà cửa rất to, có ba lớp cửa. Một hôm, có một vị 

xuất gia đến nhà họ, hướng về Châu phu nhân hóa duyên, xin bà phát 

tâm cúng dường năm cân dầu thơm. Thuở ấy, Châu phu nhân còn chưa 

học Phật, chưa hề gật đầu ưng chịu, tiếp đãi hời hợt khiến vị xuất gia ấy 

bỏ đi. Sau đấy, Châu phu nhân nghĩ lại, nhà ta có ba lớp cửa, đều chưa 

mở khóa, làm sao vị xuất gia này lại bước vào được, thật chẳng hiểu nổi! 

83 Kháng Chiến ở đây là nói tắt của từ ngữ  “Kháng Nhật Chiến Tranh” (còn gọi là 

Trung  Nhật  Chiến  Tranh),  tức  thời  gian  dân  Trung  Hoa  chống  lại  cuộc  chiến  xâm 

lược  của  quân  phiệt  Nhật  (từ  ngày  7  tháng  7  năm  1937  đến  ngày  15  tháng  8  năm 

1945). Trước đó, từ năm 1931, Nhật đã xâm chiếm ba tỉnh Đông  Bắc  (Đông Tam 

Tỉnh) của Trung Quốc. Ngày 7 tháng 7 năm 1937, một toán quân Nhật đồn trú tại 

huyện Uyển Bình (phụ cận Bắc Kinh) tập trận, đến tối, lấy cớ một số binh lính Nhật 

mất tích, quân Nhật đòi chánh quyền thành Uyển Bình phải mở cửa thành cho họ lục 

soát. Khi bị cự tuyệt, quân Nhật đã ra lệnh nổ súng tấn công thành Uyển Bình và 

chiếm  đóng  cầu  Lư  Câu  (trên  sông  Vĩnh  Định).  Do  sự  cố  này,  chiến  tranh  Trung 

Nhật nổ ra trên quy mô lớn. Vì vậy, sự kiện này được gọi là Lư Câu Kiều Sự Biến 

(盧溝橋事變).  Chiến  tranh  kéo  dài  cho  đến  khi  phe  Trục  đầu  hàng  Đồng  Minh  vô 

điều kiện. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 141

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Về sau, đến Đài Loan đem chuyện ấy hỏi thầy Lý. Thầy Lý nói: “Vị xuất 

gia ấy chính là Địa Tạng Bồ Tát”. Vợ chồng Châu tiên sinh nghe xong 

hết sức hối tiếc. 

 “Phật  Giới  Hóa  Thân,  Tùy  Loại  Hóa  Thân” .  Loại  này  (Phật  Giới 

Hóa Thân) chỉ riêng cho sự thị hiện dưới thân tướng Phật, [tức là thân có] 

ba mươi hai tướng, tám mươi thứ hảo, còn các thân thị hiện khác chính 

là Tùy Loại Hóa Thân (hóa thân theo từng loài chúng sanh).  “Tuy biện 

 đơn phức tam thân, thực phi nhất, phi tam, nhi tam, nhi nhất, bất tung 

 hoành, bất tịnh biệt, ly quá, tuyệt phi, bất khả tư nghị” (Tuy phân biệt ba 

thân đơn và kép, nhưng thật ra chẳng phải ba, chẳng phải một, mà là ba, 

là một, chẳng dọc ngang, chẳng cùng tồn tại hay sai khác, dứt lỗi, tuyệt 

sai, chẳng thể nghĩ bàn). Đại sư [viết những lời này vì] sợ chúng ta nghe 

xong  bèn  chấp  trước  [vào  danh  tướng  của  ba  thân]  thì  hỏng  mất.  Nói 

theo mặt Lý thì có Thể, Tướng, Dụng, luận theo Phật Giới thì có ba thân, 

nhưng ba  món  này  viên dung,  chẳng  phân  biệt là  theo  chiều dọc  (thời 

gian) hay chiều ngang (không gian), cũng chẳng sai biệt. Nếu chấp trước 

sẽ sai lầm. Nếu thuyết pháp và nghe pháp đều hiểu nguyên tắc và nguyên 

lý  này,  sẽ  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  không  phân  biệt,  không 

chấp  trước.  Người  thuyết  pháp  nói  pháp  thanh  tịnh,  người  nghe  pháp 

chẳng  chấp  trước  ngôn  ngữ,  danh  tướng.  Chẳng  khởi  lên  phân  biệt  và 

chấp trước thì người nghe và kẻ nói đều có giác, có ngộ. 

A Di Đà Phật được nói trong kinh này rốt cuộc thuộc loại thân nào 

vậy? A Di Đà Phật trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư chính là Thị Sanh 

Hóa Thân. Ba ngàn năm trước, Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong 

thế gian cũng là Thị Sanh Hóa Thân. Tuy cùng là Thị Sanh Hóa Thân, 

nhưng tinh thần hoàn toàn khác nhau. Phật Thích Ca thị hiện giáng sanh 

có đôi chút ý nghĩa “tùy duyên”. Đức Phật xuất hiện trong thế gian, thuở 

ấy, người thế gian thọ một trăm tuổi, đức Phật tám mươi tuổi bèn viên 

tịch. Thứ nhất là vì hóa duyên (duyên hóa độ) đã hết. Thứ hai là vì Ma 

Vương Ba Tuần khải thỉnh, hắn bạch Phật: “Ngài hóa độ chúng sanh đã 

nhiều lắm rồi, hãy nên nhập Niết Bàn”. Phật nhận lời hắn cũng là vì tùy 

thuận duyên thế gian. 

A Di Đà Phật ở Tây Phương Cực Lạc thế giới là Thị Sanh  Hóa Thân, 

Ngài sáng tạo thế giới Cực Lạc do nguyện vọng của hết thảy chúng sanh 

trong tột cùng hư không trọn khắp pháp giới cảm ứng, nên thân tướng và 

cõi  nước  đều  là  Thị  Sanh  Hóa  Thân,  khác  hẳn  với  cách  thức  hóa  độ 

chúng sanh của hết thảy chư Phật, hết sức đặc biệt, thù thắng. Nhưng xét 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 142

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

theo  Hóa  Thân  ấy  để  nói,  thì  nó  cũng  là  Báo  Thân,  mà  cũng  là  Pháp 

Thân, một chính là ba, ba chính là một. Vì thọ mạng quá dài, dẫu trong 

tương lai khi hóa duyên đã hết, Phật sẽ nhập Niết Bàn, Quán Thế Âm Bồ 

Tát liền thành Phật để nối ngôi trong thế giới Cực Lạc, nhưng chuyện ấy 

xảy ra khi nào, không ai có thể tính ra được! Trong phần trước, tôi đã nói 

tường tận [điều này]. Chúng ta vãng sanh Tây Phương, thọ mạng, trí huệ, 

thần thông, đức năng đều giống như A Di Đà Phật, ai nấy đều có phần. 

Nếu hiểu rõ sự thật này thì mới biết niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ là một 

đại sự bậc nhất trong đời người, những thứ khác hoàn toàn là giả! 

 “Phục thứ, thế giới cập  Phật, giai  ngôn hữu  giả”   (Lại  nữa, [trong 

chánh kinh, đối với] thế giới và Phật, đều nói là “có”). Hai chữ  “hữu” 

(tức hai chữ  “hữu”  trong câu  “hữu thế giới danh viết Cực Lạc”  và  “hữu 

 Phật hiệu A Di Đà” ) này hết sức quan trọng.  “Cụ tứ nghĩa”  (có đủ bốn 

nghĩa): [Bốn nghĩa ấy] chính là Tứ Tất Đàn. 



1)  Thứ  nhất,  Thế  Giới  Tất  Đàn:  Phật  thí  pháp  cho  hết  thảy  chúng 

sanh,  “đích  tiêu  thật  cảnh,  linh  hân  cầu  cố”   (nêu  đích  xác  cảnh  thật, 

khiến cho chúng sanh ưa thích, mong cầu). Cực Lạc là có thật, A Di Đà 

Phật cũng có thật, khiến cho tâm chúng sanh hâm mộ, hướng về. 



2) Thứ hai, Vị Nhân Tất Đàn:  “Thành ngữ chỉ thị, linh chuyên nhất 

 cố”   (lời  thành  thật  chỉ  dạy,  khiến  cho  chúng  sanh  chuyên  nhất).  Phật 

dùng lời nói chân thành, chỉ dạy chúng ta tín, nguyện, trì danh, cầu sanh 

Tịnh Độ, tin vào bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, nguyện nào 

cũng thực tiễn, giúp chúng sanh vãng sanh Tịnh Độ, viên thành Phật đạo. 

Tin tưởng những lời tán thán A Di Đà Phật của hết thảy chư Phật trong 

mười phương thế giới câu nào cũng chân thành, khiến cho chúng ta sanh 

khởi tín tâm chân thật, chuyên học pháp môn này. Trong một đời này, 

nhất định thành tựu viên mãn, được lợi ích vãng sanh. 



3) Thứ ba, Đối Trị Tất Đàn: Đại sư nói:  “Giản phi Càn thành, dương 

 diệm,  phi  quyền  hiện  khúc  thị,  phi  duyên  ảnh  hư  vọng,  phi  bảo  chân 

 thiên đản, phá ma, tà, quyền, tiểu cố”  (nhằm phân biệt rõ ràng [cõi Cực 

Lạc] chẳng phải là thành Càn Thát Bà84, là bóng nước gợn khi trời nắng 

gắt,  chẳng  phải  là  quyền biến thị hiện hay nói phương tiện nhằm thuận  

84 Càn Thát Bà Thành (Gandharva-nagara), còn gọi là Kiện Đạt Bà Thành hoặc Kiện 

Đạt Phược Thành, Càn Thành, hoặc Hương Thành. Đây là từ ngữ được dùng để chỉ 

những huyễn cảnh trông giống như cung điện, lầu quán, thành quách xuất hiện trên 

không trung tại các vùng rừng núi, sa mạc hoặc biển khơi. Thần thoại Ấn Độ cho 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 143

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

theo căn tánh, chẳng phải là bóng dáng hư vọng của các duyên, chẳng 

phải là khư khư giữ lấy thiên chân, phá dẹp ma, tà, quyền, tiểu). Đoạn 

văn này nói Tây Phương Cực Lạc thế giới và A Di Đà Phật chẳng phải là 

thành  Càn  Thát  Bà. Thành  Càn  Thát  Bà là  huyễn  hóa.  “Dương  diệm” 

cũng chẳng phải là thật, giống như  “dã mã”  (ngựa hoang) do Trang Tử 

đã nói (Chuyện  “dã mã”  xin đọc thiên Tiêu Dao trong sách Trang Tử, ý 

nói: Mây trôi trên không trung có hình giống như ngựa hoang, hư huyễn, 

chẳng thật). Tại Đại Lục, trên bình nguyên phương Bắc, hơi đất bốc lên 

trông xa như có nước, đến gần chẳng có, những con nai khát nước rảo 

chạy  đến uống,  rốt  cuộc  tìm  không  ra.  Câu   “phi  quyền  hiện  khúc  thị” 

(chẳng phải là quyền biến thị hiện hay nói phương tiện nhằm thuận theo 

căn tánh) chính là lời phản bác Lý Trưởng Giả (Lý Thông Huyền). Lý 

Trưởng  Giả  là  người  thời  Đường,  là  một  vị  đại  đức  lỗi  lạc.  Kinh  Hoa 

Nghiêm từ xưa tới nay chỉ có hai bản chú giải nổi danh nhất, một là bộ 

Hoa  Nghiêm  Sớ  Sao  của  Thanh  Lương  đại  sư,  bộ  kia  là  Hoa  Nghiêm 

Hợp  Luận  của  Lý  Trưởng  Giả.  Trong  bộ  Hoa  Nghiêm  Hợp  Luận,  Lý 

Trưởng  Giả  cho  rằng  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  quyền  biến  thị 

hiện, tức là A Di Đà Phật nhằm tạo phương tiện tiếp dẫn chúng sanh nên 

bày ra [cõi ấy]. Ở chỗ này, Ngẫu Ích đại sư phản bác cách nói của Lý 

Trưởng Giả, nên mới nói  “phi quyền hiện khúc thị” . Hàng Bồ Tát hiểu 

lầm thế giới Tây Phương rất nhiều, Lý Trưởng Giả nói mấy câu nói ấy 

có gì lạ đâu! Tây Phương thế giới chỉ có chư Phật mới có thể hiểu thấu 

rốt  ráo.  “Duyên  ảnh” :  Chúng  sanh  ngỡ  bóng  dáng  biến  hiện  của  các 

duyên Lục Trần [trong tâm thức] là cái tâm của chính mình, đó cũng là 

hư  vọng.  Ngoài  ra,  từ  ngữ   “bảo  chân  thiên  đản”   chỉ  bậc  Tiểu  Thừa 

chứng đắc Thiên Chân Niết Bàn. Đức Thế Tôn nói Niết Bàn của Tiểu 

Thừa  giống  như  trạm  nghỉ  giữa  đường,  chưa  phải  là  mục  tiêu  rốt  ráo. 

Đây là đả phá những kiến giải sai lầm của ma, tà, quyền giáo, Tiểu Thừa 

đối với Tịnh Tông. 



4) Thứ tư, Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn: Đại sư nói:  “Viên chương tánh 

 cụ, linh thâm chứng cố”  (phô bày trọn vẹn tánh vốn trọn đủ nhằm làm 

cho [người nghe] chứng nhập sâu xa) nhằm dạy cho chúng ta biết lợi ích 

do chứng quả.  “Viên”  là viên mãn,  “chương” (彰) là phơi bày rõ ràng, 

chẳng có mảy may ẩn giấu nào.  “Tánh cụ”  là nói rõ y báo và chánh báo

trang nghiêm trong Tây Phương thế giới vốn đều có sẵn trong tự tánh, 

rằng những huyễn cảnh đó là do các vị Càn Thát Bà (Hương thần) biến hiện. Do vậy, 

kinh điển nhà Phật thường mượn từ ngữ này để tỷ dụ những gì không thật, huyễn hóa. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 144

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chẳng phải là pháp ở ngoài tâm, hoàn toàn phù hợp với những điều đã 

được nói trong kinh luận Đại Thừa Viên Giáo, quả thật có căn cứ lý luận, 

khiến cho chúng ta tin sâu, chẳng nghi. Chính vì tánh ta và người sẵn đủ 

[y báo và chánh báo của Tây Phương Cực Lạc thế giới], khiến cho chúng 

ta càng thêm tin tưởng sâu xa chính mình nhất định sẽ có thể vãng sanh 

chứng quả. Nếu vẫn còn nghi ngờ, ắt sẽ tạo thành chướng ngại lớn nhất 

cho việc vãng sanh Tịnh Độ. Vì sao Ngẫu Ích đại sư viết Di Đà Yếu Giải, 

vì sao Liên Trì đại sư viết Di Đà Sớ Sao? Dụng tâm của các Ngài đều 

nhằm đoạn nghi sanh tín cho chúng ta. 

 (Giải) “Kim hiện tại thuyết pháp” giả, giản thượng y, chánh nhị 

 hữu, phi quá khứ dĩ diệt, vị lai vị thành. Chánh ưng phát nguyện vãng 

 sanh, thân cận thính pháp, tốc thành Chánh Giác dã. Phục thứ, nhị 

 hữu  hiện  tại,  khuyến  tín  tự  dã.  “Thế  giới  danh  Cực  Lạc”,  khuyến 

 nguyện tự dã. “Phật hiệu A Di Đà”, khuyến trì danh diệu hạnh tự dã. 

 Phục  thứ,  A  Di tự Phật, “thuyết pháp”  tự  Pháp.  Hiện  tại hải  hội  tự 

 Tăng.  Phật,  Pháp,  Tăng  đồng  nhất  Thật  Tướng,  tự  Thể.  Tùng  thử, 

 khởi  Tín  Nguyện  Hạnh,  tự  Tông.  Tín  Nguyện  Hạnh  thành,  tất  đắc 

 vãng  sanh,  kiến  Phật  văn  pháp,  tự  Dụng.  Duy  nhất  Phật  giới  vi  sở 

 duyên cảnh, bất tạp dư sự, tự Giáo Tướng dã. Ngôn lược, ý châu hỹ. 

 Sơ, Tự Phần cánh. 

(解) 今現在說法者。簡上依正二有。非過去已滅。未來

未成。正應發願往生。親覲聽法。速成正覺也。復次。二

有現在。勸信序也。世界名極樂。勸願序也。佛號阿彌

陀。勸持名妙行序也。復次。阿彌序佛。說法序法。現在

海會序僧。佛法僧同一實相。序體。從此起信願行。序

宗。信願行成。必得往生。見佛聞法。序用。唯一佛界為

所緣境。不雜餘事。序教相也。言略意周矣。初序分竟。

 (Giải:  “Nay hiện đang thuyết pháp” nhằm phân định trong hai thứ y 

 báo và chánh báo đã có như đã nói trong phần trên, chẳng phải là trong 

 quá  khứ,  đã  diệt,  chẳng  phải  là  trong  vị  lai  còn  chưa  thành,  đúng  là 

 [người nghe kinh] rất nên phát nguyện vãng sanh hòng thân cận, nghe 

 pháp, mau thành Chánh Giác. Lại nữa, hai chữ Hữu và chữ “hiện tại” 

 chính là phần Tựa nhằm khuyến tín. “Thế giới tên là Cực Lạc” là phần 

 Tựa khuyên hãy nên phát nguyện. “Phật hiệu A Di Đà”, chính là phần 

 Tựa nhằm khuyên [thực hành] diệu hạnh Trì Danh. Lại nữa, A Di Đà là 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 145

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 lời Tựa giới thiệu Phật, chữ “thuyết pháp” là lời Tựa giới thiệu Pháp, 

 hiện tại hải hội là lời Tựa giới thiệu Tăng. Phật, Pháp, Tăng cùng một 

 Thật Tướng, đó là lời Tựa nói về Thể. Từ đây, khởi lòng tin, phát nguyện, 

 hành trì, là lời Tựa nói về Tông. Tín - Nguyện - Hạnh thành tựu, ắt được 

 vãng sanh, thấy Phật nghe pháp, là lời Tựa nói về Dụng. Chỉ dùng một 

 Phật giới dùng để làm cảnh sở duyên, chẳng xen tạp các sự khác, là lời 

 Tựa nói về Giáo Tướng. Lời lẽ vắn tắt, nhưng ý trọn đủ. Phần thứ nhất 

 là Tự Phần đã giảng xong85). 

Đoạn văn chú giải này chỉ rõ tình hình của Phật và đại chúng ở Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là như thế nào. Chữ  “kim”  chỉ đời này, chứ 

không phải là quá khứ hay vị lai. Đức Phật quán sát căn cơ của chúng 

sanh trong thế gian, nói Nhĩ Căn của chúng ta nhạy bén nhất. Trong hội 

Lăng Nghiêm, Văn Thù Bồ Tát chọn lựa pháp Viên Thông, đã nói:  “Thử 

 phương chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn”  (Giáo thể chân thật của 

phương này, thanh tịnh ở nơi nghe tiếng). Chúng ta từ vô thỉ kiếp đến 

nay chưa hề có khả năng vượt thoát luân hồi lục đạo. Nhĩ Căn của chúng 

sanh trong thế giới Sa Bà nhạy bén nhất; do vậy, trong bốn mươi chín 

năm, đức Phật luôn dùng âm thanh để giảng kinh, thuyết pháp. Chúng 

sanh  sanh  về  Tây  Phương,  tập  khí  vẫn  còn,  nên  A  Di  Đà  Phật  cũng 

thuyết pháp để giáo hóa chúng sanh. Trong các kinh Đại Thừa nói mười 

phương chúng sanh căn tánh bất đồng, có nơi nhãn căn nhạy bén, cũng 

có nơi thiệt căn nhạy bén, như trong nước Hương Tích86 dùng cơm thơm 

để làm Phật sự. Trong Tây Phương thế giới, sáu trần thuyết pháp, bất cứ 

căn tánh nào cũng đều có thể đạt được lợi ích. 

85 Đây là lời giảng rất đặc sắc của Ngẫu Ích đại sư: Từ trong một đoạn ngắn, đại sư 

chỉ rõ Tự Phần của kinh này giới thiệu trọn đủ ba môn Tín, Nguyện, Hạnh, Tam Bảo 

(Phật, Pháp, Tăng), có đủ Thể, Tông, Tướng, Dụng, dẫn khởi ba phần  Lưu Thông 

(khuyến tín, khuyến nguyện, khuyến hạnh). Trong các bản chú giải khác, chưa ai chỉ 

rõ chi tiết như vậy. 

86 Theo Duy Ma Cật Sở Thuyết Kinh, nơi phương trên của thế giới Sa Bà, lên đến tột 

cùng có một cõi Phật tên là Chúng Hương. Trong cõi này, mùi hương vi diệu nhất. 

Mọi thứ đều do hương tạo thành, đức Phật trong cõi ấy có tên là Hương Tích Như 

Lai. Ngài Duy Ma Cật xin cơm thơm từ nước ấy về ban cho đại chúng, mọi người ăn 

vào thân thể có mùi thơm bất tuyệt, ngài Duy Ma Cật bảo:  “Mùi thơm ấy còn mãi 

 cho đến khi cơm hoàn toàn tiêu hết”.  Nhân đó, đức Phật cho biết trong cõi Chúng 

Hương, Hương Tích Như Lai dùng hương thơm để làm Phật sự, giáo hóa chúng sanh. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 146

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Nhà Phật thường nói:  “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe” . 

Trong sáu đường, tuổi thọ con người chẳng dài, tuổi thọ của chư thiên 

lâu dài. Tầng trời thứ nhất là Tứ Vương Thiên. Một ngày trên Tứ Vương 

Thiên là năm chục năm nhân gian, thọ mạng của cõi trời này là năm trăm 

năm. Tính toán như vậy thì thọ mạng của chư thiên cõi trời Tứ Vương 

bằng chín trăm mười hai vạn năm ngàn năm (9.125.000) trong nhân gian. 

Một ngày trên trời Đao Lợi là một trăm năm trong nhân gian, tuổi thọ 

của họ là một ngàn năm. Thọ mạng của chư thiên Đao Lợi là ba ngàn sáu 

trăm năm mươi vạn (36.500.000) năm trong nhân gian. Càng lên cao, thọ 

mạng của chư thiên càng dài, phước báo cũng càng lớn. Thọ mạng trong 

địa ngục cũng dài. Trong tác phẩm Phật Học Thập Tứ Giảng do thầy Lý 

biên soạn tại Từ Quang Giảng Tòa ở Đài Trung cũng từng có nói một 

ngày trong địa ngục bằng hai ngàn bảy trăm năm (2.700) trong nhân gian. 

Trung Quốc nổi tiếng là năm ngàn năm lịch sử, nhưng so với địa ngục 

thì  vẫn  chưa  đầy  hai  ngày!  Kinh  Lăng  Nghiêm  giảng  về  địa  ngục  đặc 

biệt rất tường tận “dễ vào, khó ra” nhằm cảnh tỉnh chúng ta. Thọ mạng 

trong  ngạ  quỷ  đạo  cũng  dài,  một  ngày  trong  quỷ  đạo  bằng  một  tháng 

trong nhân gian, tuổi thọ của họ là vài ngàn năm. Đầu thời Dân Quốc, 

bậc đại sư về Quốc Học87 là tiên sinh Chương Thái Viêm từng làm phán 

quan của Đông Nhạc đại đế88, mỗi tối vào cõi âm để phán án, từng gặp 

những người thuộc thời Đường, thời Tống, cùng thảo luận văn chương 

với bọn họ. Chuyện này do con rể của cụ là lão cư sĩ Châu Kính Trụ kể 

cho tôi biết. Súc sanh ngu si, thọ mạng ngắn ngủi, tâm lượng nhỏ nhoi, 

hạn cuộc trong phạm vi cuộc sống nhỏ nhoi của chúng, chấp trước thân 

của chúng là chính mình, chết đi vẫn thụ thân súc sanh y như cũ. Thời 

87 Quốc Học: Một ngành học chuyên nghiên cứu về văn hóa Trung Quốc  trên mọi 

phương diện như văn chương, triết học, trào lưu tư tưởng, thư pháp v.v... 

88 Đông Nhạc Đại Đế là thần cai quản Hoa Sơn (Thái Sơn), còn được gọi là Đông 

Nhạc Đế Quan, Thái Sơn phủ Quân, hoặc Nhạc Đế. Dân gian Trung Quốc tin vị thần 

này cai quản những người vừa mới chết, chưa tới chỗ Diêm Vương phán án, hoặc đã 

phán án, nhưng chưa đi đầu thai. Có phái Đạo Giáo còn cho rằng Đông Nhạc Đại Đế 

chưởng quản sự sanh tử của con người. Đạo Giáo đã đưa ra nhiều thuyết nhằm giải 

thích nguồn gốc vị thần này:  

1. Cát Hồng cho rằng Đông Nhạc Đại Đế chính là Thái Hạo (thuộc họ Phục Hy, lãnh 

tụ của tộc Đông Di thời cổ). Các nước chư hầu như Nhậm, Túc v.v... ở lưu vực sông 

Tế Thủy là hậu duệ của Thái Hạo. 

2. Đông Nhạc là hậu duệ của Bàn Cổ, tức Kim Hồng Thị, tu luyện đắc đạo tại Thái 

Sơn, nên được phong làm Đông Nhạc Đại Đế. 

3. Đông Nhạc Đại Đế là đại tướng Hoàng Phi Hổ, một đại thần của vua Trụ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 147

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đức  Phật,  khi  kiến  tạo  Kỳ  Thụ  Cấp  Cô  Độc  Viên  (tinh  xá  Kỳ  Hoàn), 

trông thấy một tổ kiến trên đất, Phật mỉm cười nói: “Tổ kiến này đã trải 

qua bảy đức Phật mà vẫn chưa thoát khỏi thân kiến”. Trong lục đạo, chỉ 

có nhân đạo có thể tiếp nhận Phật pháp. Cõi trời sung sướng, tam ác đạo 

quá khổ, đều chẳng dễ học đạo. Trong kinh, đức Phật từng nói : “Thân

 người đáng quý nhất” . Thị hiện thành Phật độ chúng sanh nhất định phải 

ở trong nhân đạo. Loài người nghe pháp dễ giác ngộ, ngộ xong liền có 

thể  vượt  thoát  tam  giới,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  luân  hồi.  Nếu  được  làm 

thân người,  mà  chưa  thể gặp  Phật,  nghe pháp, hoặc  nghe  mà  chưa  thể 

nghiêm túc tu học, đời người có gì đáng quý nữa? Chúng ta nghe pháp 

trọn chẳng phải là do đức Phật trực tiếp truyền dạy; vì thế, nghe rồi mà 

chưa thể khai ngộ. Trong thuở đức Phật giảng kinh, giảng một bộ kinh 

chưa xong mà đã có nhiều người khai ngộ, chứng quả. Hiện thời nghe 

nói A Di Đà Phật đang thuyết pháp tại Tây Phương, cơ hội thật khó có. 



Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn nói thọ mạng của A Di Đà 

Phật là vô lượng thọ, Ngài thị hiện thành Phật mới chỉ mười kiếp ở Tây 

Phương.  Nếu  chúng  ta  sanh  về  đó,  trong  tương  lai  sẽ  thuộc  vào  bậc 

nguyên  lão.  A  Di  Đà  Phật  là   “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương” .  Nếu  đích  thân  nghe  A  Di  Đà  Phật  thuyết  pháp,  lẽ  đâu  chẳng 

khai ngộ?  Cổ nhân nói:   “Đản  đắc  kiến  Di  Đà,  hà  sầu bất  khai  ngộ?” 

(Chỉ được thấy Di  Đà, lo gì chẳng khai ngộ). Nếu hiểu rõ ràng rồi thì 

nhất định phải buông xuống vạn duyên, chết lòng sát đất niệm một câu 

Phật hiệu, chiếu theo phương pháp dạy trong kinh Di Đà để tu học, trong 

một đời này nhất định thấy Phật, thấy Phật rồi sẽ thường theo học với 

Phật, lẽ nào chẳng thành tựu? 



Hơn  nữa,  “nhị  hữu  hiện  tại” ,  bốn  chữ  này  nhằm  khuyên  nên  tin 

tưởng.  “Thế  giới  danh  Cực  Lạc”   nhằm  khuyên  nên  phát  nguyện.  Thế 

gian khổ nạn quá nhiều, chuyện gì cũng chướng ngại trùng trùng, chuyện 

chẳng như ý [trong mười phần] thường có tới tám chín phần. Trong một 

đời này, chúng ta chiêm nghiệm, nhất là trong xã hội hiện thời, quả thật 

đúng như vậy. Nếu nay đã biết Tây Phương Cực Lạc thế giới ở đâu, nơi 

đó không có các nỗi khổ, chỉ hưởng những niềm vui; hơn nữa, đức Phật 

nói, chỉ cần quý vị chịu về đó, ai nấy đều có thể tới đó, trọn chẳng khó 

khăn  gì.  “Phật  hiệu  A  Di  Đà,  khuyến  trì  danh  diệu  hạnh  tự  dã” (Câu

 “Phật  hiệu  là  A  Di  Đà”   là  lời  tựa  nhằm  khuyên  hành  diệu  hạnh  Trì 

Danh).  A  Di  Đà  Phật  hằng  ngày  thuyết  pháp  bên đó,  có  thể thành tựu 

học nghiệp và đạo nghiệp cho chúng ta. Phương  pháp  chỉ  là  niệm  một  

 Giải Thích Chánh Kinh - Tự Phần: Biệt Tự 

 148

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

câu Phật hiệu; do vậy, Phật hiệu được xếp vào Hạnh Môn. 

 “Phục  thứ,  A  Di  tự  Phật,  thuyết  pháp  tự  Pháp,  hiện  tại  hải  hội  tự 

 Tăng”  (Lại nữa, A Di Đà là lời tựa giới thiệu Phật, chữ  “thuyết pháp”  là

phần tựa giới thiệu Pháp, hiện tại hải hội là phần tựa giới thiệu Tăng). 

Trong đoạn này, lời chú giải đã phối hợp kinh văn với Tam Bảo Phật - 

Pháp - Tăng. Phật, Pháp, Tăng có cùng một Thật Tướng, Thật Tướng là 

chân tâm bổn tánh. Y báo, chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới 

do chân tâm biến hiện ra, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Do những 

sự  thực  và  lý  luận  trong  phần  trên  mà  sanh khởi  tín  tâm,  nguyện  tâm, 

chấp trì danh hiệu, cầu nguyện vãng sanh, đấy là tông chỉ của kinh này, 

mà cũng dụng ý của Phật khi nói kinh này. Tín, Nguyện, Hạnh thành tựu, 

hoàn toàn không nghi hoặc sự thật này, có nguyện vọng mạnh mẽ, có thể 

buông bỏ thân, tâm, thế giới. Trong mười hai thời, Phật hiệu không gián 

đoạn,  nhất  định  sẽ  vãng  sanh,  thấy  Phật,  nghe  pháp,  tâm  nguyện  liền 

viên mãn. Đức Thế Tôn giảng hết thảy kinh luận, nội dung sâu rộng, có 

Sự, Lý, Tánh, Tướng, những thứ để tâm duyên vào rất rộng. Pháp môn 

này chỉ duyên nơi một vị A Di Đà Phật; trừ Phật ra, hết thảy đều chẳng 

phan  duyên  (nắm  níu),  chẳng  xen  tạp  những  chuyện  khác,  thanh  tịnh 

khôn sánh. Luận trên phương diện giáo học, bất cứ răn dạy nào cũng đều 

chẳng  thể  sánh  bằng  pháp  này,  lời  lẽ  tuy  không  nhiều,  nhưng  ý  nghĩa 

trọn vẹn, đầy đủ. Đến đây đã nói xong Tự Phần, tiếp theo là Chánh Tông 

Phần. 

4.2. Chánh Tông Phần  

4.2.1. Giảng rộng về y báo và chánh báo để khơi gợi lòng tin  

 (Giải) Tín nguyện trì danh, nhất kinh yếu chỉ. Tín nguyện vi Huệ 

 Hạnh, trì danh vi Hành Hạnh. Đắc sanh dữ phủ, toàn do tín nguyện 

 chi hữu vô. Phẩm vị cao hạ, toàn do trì danh chi thâm thiển. Cố Huệ 

 Hạnh vi tiền đạo, Hành Hạnh vi chánh tu. Như mục túc tịnh vận dã. 

(解) 信願持名。一經要旨。信願為慧行。持名為行行。

得生與否 。 全由信願之有無 。品位高下 。 全由持名之深

淺。故慧行為前導。行行為正修。如目足並運也。

 (Giải: “Tín, nguyện, trì danh” là tông chỉ trọng yếu của bộ kinh này. 

 Tín và nguyện là Huệ Hạnh, trì danh là Hành Hạnh. Được vãng sanh 

 hay không hoàn toàn là do có tín, nguyện hay không. Phẩm vị cao hay 

 thấp, hoàn toàn là do trì danh sâu hay cạn. Vì thế, Huệ Hạnh để hướng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 149

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 dẫn, Hành Hạnh là hạnh tu chánh yếu. Giống như mắt và chân cùng vận 

 dụng vậy). 



Mấy câu này của Ngẫu Ích đại sư các bậc cổ đức từ trước đến nay 

chưa hề nói tới, nhưng hoàn toàn phù hợp khít khao tông chỉ của ba kinh 

Tịnh  Độ.  Điều  hiếm  có  là  Ngài  đã  vì  bọn  chúng  sanh  Mạt  Pháp  như 

chúng ta mà nói rõ sự kiện sau đây: Điều kiện tối trọng yếu để vãng sanh 

Tây Phương chính là  “đắc sanh dữ phủ, toàn do tín nguyện chi hữu vô. 

 Phẩm vị cao hạ, toàn do trì danh chi thâm thiển”  (được vãng sanh hay 

không hoàn toàn là do có tín nguyện hay không. Phẩm vị cao hay thấp, 

hoàn toàn là do trì danh sâu hay cạn). Tây Phương có bốn cõi, ba bậc, 

chín  phẩm,  phẩm  vị  cao  hay  thấp  chính  là  do  trì  danh  sâu  hay  cạn. 

 “Thâm”  hay  “thiển”   là  do  lấy  sự  thanh tịnh trong  tâm  làm  tiêu  chuẩn, 

nghĩa là:  “Thâm”  là tin sâu, nguyện sâu, hạnh sâu, niệm Phật hiệu cũng 

sâu. Tín nguyện trì danh là ba món tư lương. Đại sư giải thích kinh này, 

đối với Tự Phần, Chánh Tông Phần, và Lưu Thông Phần, trong mỗi phần 

đều  bao  hàm  ý  nghĩa  Tín,  Nguyện,  Hạnh.  Đây  chính  là  chỗ  khác  biệt 

giữa Ngài và các vị đại đức khác. Hãy nên biết: Tín - Nguyện là Huệ, 

Hạnh  là  phước,  người  niệm  Phật  phước  huệ  song  tu.  Phước  huệ  do  tu 

Niệm Phật chính là phước huệ bậc nhất trong thế gian, mọi người đừng 

sợ thiếu phước. Trong hết thảy pháp môn, pháp môn này dễ dàng nhất. 

Ngay trong một đời này, quý vị đã hưởng thụ phước huệ mà người khác 

chẳng thể hưởng thụ được! 



Có người nói: Nếu tôi hằng ngày niệm Phật thì làm sao duy trì đời 

sống? Quý vị đừng sợ, chân chánh niệm Phật thì Phật, Bồ Tát sẽ cúng 

dường quý vị. Thích Ca Mâu Ni Phật thuở ấy, lẽ ra phải trụ thế một trăm 

năm, nhưng tám mươi tuổi đã viên tịch, còn có hai mươi năm phước báo 

để dành cho tứ chúng đệ tử học Phật trong thế gian. Có một năm kết hạ 

an cư, lão hòa thượng Linh Nguyên mời tôi giảng kinh Lăng Nghiêm tại 

chùa  Đại  Giác  ở  Cơ  Long89.  Giảng  đường  nằm  sát  vách  điện  Thiên 

Vương. Khi ấy, tôi khuyên bốn mươi mấy người đàn ông hiện diện hãy 

bớt làm Phật sự để niệm Phật nhiều hơn. Nếu trong chùa mà thiếu lương 

thực, đại  chúng  bị đói, thì  Vi  Đà  Bồ  Tát  sẽ bị cất  chức,  điều  tra!  Nếu 

chính mình lo kiếm sống thì Vi Đà Bồ Tát được một phen vui hưởng tiêu 

dao. Không cần phải lo lắng về lương thực! Hãy nhất tâm tu đạo, chư 

Phật hộ niệm, long thiên ủng hộ, phước ở trong ấy. Đời Đường, pháp sư 

89 Cơ Long là một thành phố ở cực Bắc của Đài Loan. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 150

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Đạo Tuyên là tổ sư của Luật Tông, hằng ngày chỉ ăn một bữa, mỗi ngày 

được chư thiên đưa cơm đến là chuyện mọi người đều biết cả rồi! Phước 

báo lớn nhất là trong một đời vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, vãng sanh 

Tịnh  Độ,  viên  thành  Phật  đạo.  Đấy  chính  là  điều  chư  Phật,  Bồ  Tát 

ngưỡng  mộ.  Tín  Nguyện  là  động  lực,  là  sự  dẫn  đường,  niệm  Phật  là 

chánh hạnh. 

( Kinh) Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc? Kỳ quốc chúng 

 sanh, vô hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực Lạc. 

  

 (Giải) Chúng sanh thị Năng Thụ Dụng nhân, Đẳng Giác dĩ hoàn 

 giai  khả  danh.  Kim  thả  ước  nhân  dân  ngôn,  dĩ  hạ  hạ  lệ  thượng 

 thượng dã. Sa Bà khổ lạc tạp, kỳ thật, Khổ thị Khổ Khổ, bức thân tâm 

 cố. Lạc thị Hoại Khổ, bất cửu trụ cố. Phi khổ phi lạc thị Hành Khổ, 

 tánh thiên lưu cố. Bỉ độ vĩnh ly tam khổ, bất đồng thử độ đối khổ chi 

 lạc, nãi danh Cực Lạc. 

(經) 舍利弗。彼土何故名為極樂。其國眾生。無有眾

苦。但受諸樂。故名極樂。

(解) 眾生是能受用人。等覺以還皆可名。今且約人民

言。以下下例上上也。娑婆苦樂雜。其實。苦是苦苦。偪

身心故。樂是壞苦。不久住故。非苦非樂是行苦。性遷流

故。彼土永離三苦。不同此土對苦之樂。乃名極樂。

( Chánh kinh:  Này Xá Lợi Phất! Cõi kia vì cớ sao tên là Cực Lạc? 

 Chúng sanh trong cõi ấy không có các nỗi khổ, chỉ hưởng những niềm 

 vui, nên gọi là Cực Lạc. 

 Giải: Chúng sanh là người thụ dụng. Từ Đẳng Giác trở xuống đều 

 có thể gọi là  chúng sanh.  Nay  ước  theo nhân dân để nói, dùng  [trạng 

 huống của] hạng hạ hạ để suy ra [tình trạng của] hạng thượng thượng. 

 Cõi Sa Bà khổ và vui xen tạp, thật ra, Khổ là Khổ Khổ, vì [các nỗi khổ] 

 bức não thân tâm. Lạc là Hoại Khổ vì nó chẳng tồn tại lâu dài. Chẳng 

 khổ chẳng vui là Hành Khổ vì tánh nó đổi dời. Cõi kia vĩnh viễn thoát 

 khỏi ba sự khổ này, chẳng giống như cõi này, lạc là do so với khổ mà 

 nói. Vì thế, cõi ấy tên là Cực Lạc). 



Trong kinh, hễ nhắc đến danh tự của một người nào là nhằm làm cho 

người ấy chú ý. Trong phần sau có những khai thị rất quan trọng. Đức 

Phật gọi ngài Xá Lợi Phất bảo:  “Cõi ấy vì sao gọi là Cực Lạc?”  Ngài Xá

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 151

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Lợi Phất trọn chẳng thể đáp được, vì đấy là cảnh giới thuộc Phật quả, 

ngài  Xá  Lợi  Phất  chưa  thành  Phật,  không  thể  đáp  được.  Do  vậy,  đức 

Phật tiếp tục nói, chúng sanh trong thế giới ấy không có các nỗi khổ, chỉ 

hưởng những niềm vui. Vì thế, gọi là Cực Lạc. Đức Phật dạy trong thế 

giới này của chúng ta, có năm thứ Thọ (cảm nhận): Khổ, Lạc, Ưu, Hỷ, 

Xả. Thân có hai thứ Thọ là Lạc và Khổ (sướng và khổ), tâm có hai thứ 

Thọ là Ưu và Hỷ (buồn và vui). Nếu không có bốn thứ Thọ trên đây thì 

là Xả Thọ. Xả Thọ ngắn ngủi, tạm thời, nếu giữ được một thời gian dài 

sẽ là Định. Tuy đạt đến Tứ Thiền, Bát Định thì vẫn là Xả Thọ, chưa phải 

là tam-muội. Nếu vượt qua Bát Định, đạt đến Cửu Thứ Đệ Định thì mới 

vượt thoát tam giới. 

 “Chúng  sanh  thị  Năng  Thụ  Dụng  nhân”   (chúng  sanh  là  người  thụ 

dụng).  “Các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh”   thì  gọi  là   “chúng sanh” . Con

người là do các duyên hòa hợp mà sanh. Khăn lông cũng là do các duyên 

hòa hợp mà sanh. Không có một pháp nào chẳng phải do các duyên hòa 

hợp. Từ Đẳng Giác trở xuống đều gọi là “chúng sanh”. Trong chín pháp 

giới, trừ lục đạo ra, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát đều là học trò của 

Phật;  trong  năm  mươi  mốt  địa  vị,  Đẳng  Giác  là  cao  nhất.  Tại  Tây 

Phương, hưởng thụ bình đẳng; ngoài Tây Phương thế giới ra, sự hưởng 

thụ của chúng sanh trong chín pháp giới đều chẳng bình đẳng. Thế giới 

Sa Bà khổ nhiều, vui ít. Khổ là thân lẫn tâm đều chịu áp lực. Thời gian 

sung sướng cũng chẳng lâu dài nên gọi là Hoại Khổ. Chẳng khổ chẳng 

sướng là Xả Thọ, tâm chẳng thể thường giữ được [trạng thái ấy] nên gọi 

là Hành Khổ. Trong kinh nói tới ba khổ và tám khổ. Tám khổ là “sanh, 

lão, bệnh, tử, cầu chẳng được, yêu thương phải chia lìa, chán ghét phải 

gặp gỡ, năm Ấm lừng lẫy”. Kinh Phật giảng Sanh Khổ hết sức thấu triệt, 

thần thức phải ở trong bụng mẹ mười tháng, cảm nhận như đang ở trong 

địa ngục. Mẹ uống một chén nước lạnh, con như đang ở trong địa ngục 

Hàn Băng, mẹ uống một chén nước nóng, con như ở trong địa ngục Bát 

Nhiệt. Ra khỏi thai, chuyện đời trước quên sạch sành sanh. Lúc sanh ra, 

như trong địa ngục Giáp Sơn (núi ép lại). Đẻ ra, tiếp xúc không khí như 

địa ngục Phong Đao. Bệnh Khổ (khổ vì bệnh tật), Lão Khổ (khổ vì già 

nua) bày ra trước mắt, ai nấy đều cảm nhận gián tiếp hay trực tiếp. Lúc 

chết, thần thức tách lìa thân thể, giống như con rùa còn sống bị bóc mai. 

Người học  Phật  có  công  phu  thật  sự  thì  già, bệnh,  chết  đều không  có. 

Tuổi già nhưng thân thể khỏe mạnh, lâm chung biết trước lúc mất, không 

bệnh tật mà qua đời. Trên đây là bốn nỗi khổ “sanh, lão, bệnh, tử”. Thứ 

năm là Cầu Bất Đắc Khổ, dục vọng quá nhiều, không cách gì đạt được. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 152

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Thứ sáu là Oán Tắng Hội Ngộ Khổ, oan gia đối đầu, chẳng mong chạm 

mặt mà cứ phải gặp hoài. Thứ bảy, là Ái Biệt Ly Khổ, phải sanh ly tử 

biệt  với  người  mà  ta  đem  lòng  yêu  thương.  Thứ  tám  là  Ngũ  Ấm  Xí 

Thịnh Khổ. Ngũ Ấm là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, tức là những tạo 

tác sinh lý và tâm lý. Ngũ Ấm là nhân, bảy thứ khổ trước là quả. 

 “Lạc thị Hoại Khổ, bất cửu trụ cố”  (Lạc là Hoại Khổ, vì chẳng tồn 

tại  lâu  dài).  Giống  như  ma  túy,  khổ  là  thật,  sướng  là  giả.  Sướng  biến 

thành khổ, khổ chẳng thể biến thành sướng. Chẳng hạn như khiêu vũ là 

sung  sướng,  nhưng  khiêu  vũ  liên  tiếp  ba  ngày  ba  đêm  thì  sướng  biến 

thành khổ. Ba ngày không ăn cơm, khổ chẳng thể nói, đến bảy ngày thì 

lại càng khổ hơn, trọn chẳng thể biến thành sướng. Phi khổ phi lạc cố 

nhiên là tốt, nhưng nó có Hành Khổ. Tục ngữ có câu  “thanh xuân bất 

 trụ”  (tuổi xuân chẳng còn mãi), già suy trong từng sát-na. Nói thật ra, từ 

ngày được sanh ra, con người đã bươn bả thẳng đến mộ phần chưa hề 

tạm ngừng. Thế giới Cực Lạc vĩnh viễn thoát khỏi tám khổ. Khổ và Lạc 

là tương đối; tại Tây Phương, Khổ lẫn Lạc đều không có, nên gọi là Cực 

Lạc. Loại cảnh giới này chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta chẳng những nói 

không ra,  mà  ngay  cả  tưởng tượng  cũng không thể tưởng tượng được. 

Kinh Hoa Nghiêm giảng về cảnh giới Cực Lạc tường tận nhất. Đọc kinh 

Hoa Nghiêm sẽ có thể tưởng tượng được sự thù thắng trang nghiêm ở 

Tây Phương. Trong quá khứ, pháp sư Từ Vân Quán Đảnh là người sống 

vào đời Càn Long nhà Thanh, trước tác hết sức phong phú, đã so sánh 

giữa Sa Bà và Cực Lạc. Luận về khổ và lạc thì: 

- Cõi này chẳng gặp Phật là khổ. Sau khi vãng sanh Tây Phương, hoa 

nở thấy Phật là vui. 

- Cõi này nghe pháp rất khó. Tây Phương sáu trần đều thuyết pháp. 

- Cõi này bị bạn ác lôi kéo, buộc ràng, chẳng thể thỏa lòng tu đạo. 

Tây Phương có các vị thượng thiện nhân tụ hội một chỗ. 

 (Giải) Nhất vãng phân biệt, Đồng Cư Ngũ Trược khinh, vô phần 

 đoạn, bát khổ. Đản thọ bất bệnh, bất lão, tự tại du hành, thiên thực, 

 thiên y, chư thiện tụ hội đẳng lạc. Phương Tiện thể quán xảo, vô trầm 

 không trệ tịch chi khổ. Đản thọ du hý, thần thông đẳng lạc. Thật Báo 

 tâm quán viên, vô cách biệt bất dung chi khổ, đản thọ vô ngại bất tư 

 nghị  lạc.  Tịch  Quang  cứu  cánh  đẳng,  vô  Pháp  Thân  sấm  lậu,  chân 

 thường lưu chú chi khổ, đản thọ xứng tánh viên mãn cứu cánh lạc. 

 Nhiên  Đồng  Cư chúng  sanh, dĩ trì danh  thiện  căn,  phước đức  đồng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 153

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Phật cố, viên tịnh tứ độ, viên thọ chư lạc dã. Phục thứ, Cực Lạc tối 

 thắng, bất tại thượng tam độ, nhi tại Đồng Cư. Lương dĩ thượng chi, 

 tắc thập phương Đồng Cư tốn kỳ thù đặc. Hạ hựu khả dữ thử độ giảo 

 lượng. Sở dĩ, phàm phu ưu nhập nhi thung dung, hoành siêu nhi độ 

 việt. Phật thuyết khổ lạc, ý tại ư thử. 

(解) 一往分別。同居五濁輕。無分段八苦。但受不病不

老。自在遊行。天食天衣。諸善聚會等樂。方便體觀巧。

無沉空滯寂之苦。但受遊戲神通等樂。實報心觀圓。無隔

別不融之苦。但受無礙不思議樂。寂光究竟等。無法身滲

漏。真常流注之苦。但受稱性圓滿究竟樂。然同居眾生。

以持名善根福德同佛故。圓淨四土。圓受諸樂也。復次。

極樂最勝。不在上三土。而在同居。良以上之。則十方同

居。遜其殊特。下又可與此土較量。所以凡夫優入而從

容。橫超而度越。佛說苦樂。意在於此。

 (Giải: Phân  biệt  đại  khái  thì trong cõi Đồng Cư,  Ngũ  Trược  nhẹ, 

 không có phần đoạn sanh tử và tám khổ, chỉ hưởng những điều vui như 

 chẳng  bệnh,  chẳng  già,  du  hành  tự  tại,  thức  ăn  trời,  áo  trời,  các  vị 

 thượng  thiện  nhân  tụ  hội  v.v...  Trong  cõi  Phương  Tiện,  khéo  léo  quán 

 Thể, không có nỗi khổ vướng mắc, trầm trệ vào không tịch, chỉ hưởng 

 những sự vui như du hý, thần thông v.v... Trong cõi Thật Báo, quán tâm 

 viên mãn, không có sự khổ cách biệt, chẳng dung thông, chỉ hưởng sự 

 vui không chướng ngại chẳng thể nghĩ bàn. Trong cõi Tịch Quang rốt 

 ráo  bình  đẳng,  không  các  nỗi  khổ  như  Pháp  Thân  rò  rỉ,  chân  thường 

 tuôn chảy, chỉ hưởng sự vui viên mãn rốt ráo xứng tánh. Nhưng chúng 

 sanh trong cõi Đồng Cư do thiện căn trì danh nên phước đức giống như 

 Phật, thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi, hưởng trọn vẹn các điều vui. Hơn nữa, 

 Cực Lạc tối thắng chẳng ở trong ba cõi trên mà là trong cõi Đồng Cư. 

 Ấy  là  vì:  Trên  thì  các  cõi  Đồng  Cư  trong  mười  phương  phải  nhường 

 phần đặc biệt thù thắng; dưới thì nếu so sánh với cõi này (tức Sa Bà), 

 [cõi Đồng Cư của thế giới Cực Lạc vượt trỗi mọi mặt]. Do vậy, phàm 

 phu hễ được dự vào đó liền thong dong, vượt khỏi [tam giới] theo chiều 

 ngang để được độ thoát. Đức Phật nói đến khổ và vui là nhằm ý này). 

  

 “Nhất vãng”  chính là đại khái, [ “nhất vãng phân biệt” ] chính là nói

đại  khái  tình  trạng  trong  bốn  cõi  Tây  Phương.  “Đồng  Cư  Ngũ  Trược 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 154

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 khinh”   là  lời  so  sánh  giữa  Tây  Phương  thế  giới  và  Sa  Bà.  Người  đới 

nghiệp vãng sanh tuy đã khuất phục, nhưng chưa đoạn được Kiến Tư, họ 

thật  sự  có  Ngũ  Trược  từ  đời  quá  khứ,  nhưng  nhẹ  hơn.  Mức  độ  [Ngũ 

Trược] nhẹ nhàng ấy, nhân thiên thừa chẳng thể sánh bằng. 

 “Vô Phần Đoạn, bát khổ” : Phần Đoạn là giai đoạn, tức là chia thành 

từng phần lớn, mỗi đời là một giai đoạn, đời kế tiếp lại là một giai đoạn 

nữa. [Chữ Phần Đoạn] này chỉ sự luân hồi. Nếu chia nhỏ ra thì mỗi sát-

na là một giai đoạn, sanh diệt trong từng sát-na, dời đổi không ngừng. 



Thời  cổ,  hoàn  cảnh  đơn  thuần,  lòng  người  nồng  hậu,  giác  ngộ  dễ 

dàng. Đối với thiện, ác, nhân quả, báo ứng, tai đã quen nghe tường tận, 

khởi tâm động niệm đều rất chú ý. Con người hiện thời cứ tưởng khoa 

học phát triển, những chuyện thiện ác, báo ứng đã nói từ trước đến giờ 

đều là mê tín, đến nỗi đạo đức chôn vùi, phong tục cõi đời ngày một đi 

xuống. Những chuyện này chẳng phải là hễ tin thì có, nếu chẳng tin bèn 

không còn nữa! Tục ngữ có câu:  “Thiện hữu thiện báo, ác hữu ác báo, 

 bất  thị  bất  báo,  thời  khắc  vị  đáo”   (Thiện  có  thiện  báo,  ác  có  ác  báo, 

chẳng phải không báo, chưa tới lúc thôi). 

 “Tự tại du hành” : Du hành trong thế giới này tuy không bị hạn chế 

bởi khu vực, nhưng phải xin giấy thông hành, mà cũng chỉ giới hạn trong 

địa cầu. Sau khi sanh về Tây Phương, có thể đi đến bất cứ cõi nước nào, 

sánh với thế gian giống như trời với đất. 

 “Thiên  y,  thiên  thực” :  Cuộc  sống  vật  chất  nơi  Tây  Phương  là  hết 

thảy cơm áo, sự cung ứng đều thuận theo lòng muốn. Người trong cõi 

Tây Phương vốn chẳng cần ăn uống, do tập khí của chúng sanh từ vô thỉ 

kiếp đến nay, ăn uống đã trở thành thói quen. Do tập khí nên vẫn còn có 

ý niệm ăn uống. 

 “Chư thiện tụ hội” : Cổ đức nói, trong cuộc sống của người thế gian 

đáng sợ nhất là người đồng hành. Người đồng hành là oan gia, có quan 

hệ  rất  lợi  hại,  khó  tránh  khỏi  bị  đôi  bên  ganh  ghét.  Thiện  nhân  ở  Tây 

Phương tụ hội, nhất tâm tu đạo, trọn không có các nỗi khổ, mà có niềm 

vui trong bốn cõi. 

 “Phương Tiện thể quán xảo” : Người trong cõi Phương Tiện Hữu Dư 

đã đoạn Kiến Tư phiền não, công phu niệm Phật sâu xa, đắc Sự nhất tâm 

bất loạn.  “Thể Quán” : Trí huệ càng cao, sức lãnh ngộ mạnh mẽ, biết vạn 

pháp đều là Không, hết thảy pháp đều chẳng thể được. Trong thế giới Sa 

Bà, người Tiểu Thừa tu đến cảnh giới này thì được gọi là  “nhập Thiên 

 Chân Niết Bàn” . Chân tướng của nhân sinh và vũ trụ phải được quán sát 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 155

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

từ  ba  phương  diện  là  Thể,  Tướng  và  Dụng.  Thể  là  Không,  tuyệt  đối 

chẳng  đạt  được;  Tướng  là  Có,  để  có  thể  hưởng  thụ  thì  phải  sử  dụng 

Trung. Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc đã biết sử dụng Trung, nhà Phật 

gọi đó là Trung Đạo, Nho gia gọi là Trung Dung. Đức Phật nói phàm 

phu sử dụng Hữu, vì thế, cảm nhận nhiều khổ não. Bậc Tiểu Thừa dùng 

Không, thường ở trong Định, chẳng khởi tác dụng, do vậy chìm đắm, trì 

trệ trong Không Tịch. Bồ Tát biết sử dụng Trung, chẳng vướng mắc vào 

hai bên [Có và Không], hết sức sống động, chỉ hưởng những niềm vui 

như du hý, thần thông v.v... 

 “Thật  Báo  tâm  quán  viên” :  Trong  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  sử 

dụng  Trung.  Trong phần  trước,  tôi đã nói  đến  Thứ  Đệ  Tam  Quán  (lần 

lượt  quán  Không,  Giả,  Trung  theo  thứ  tự).  Ba  môn  Không  Quán,  Giả 

Quán, Trung Quán có thứ lớp, có sai khác, cho nên có nỗi khổ cách biệt, 

chẳng dung  thông,  Đại  Thừa  Bồ  Tát  [chưa  đạt  đến  Sơ  Địa  trong  Viên 

Giáo] là như thế đó. Nhất Tâm Tam Quán thì không có hiện tượng ấy, 

lấy bất cứ một pháp nào cũng đều là Không, là Giả, là Trung, ba tầng 

viên dung, không có nỗi khổ cách biệt, chẳng dung thông. Đấy chính là 

 “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại”  như kinh Hoa Nghiêm đã nói. Bồ Tát 

cùng chúng ta hòa lẫn thành một khối, hòa quang đồng trần90, nhưng thụ 

dụng hoàn toàn khác hẳn. Lục căn của chúng ta tiếp xúc cảnh giới sáu 

trần bên ngoài, có Khổ, Lạc, Ưu, Hỷ, Xả, nhưng Bồ Tát chẳng có, vì đã 

nhập cảnh giới không chướng ngại chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Tịch Quang cứu cánh đẳng, vô Pháp Thân sấm lậu, chân thường 

 lưu chú chi khổ”  (Trong cõi Tịch Quang rốt ráo bình đẳng, không các 

nỗi khổ như Pháp Thân rò rỉ, chân thường tuôn chảy91): Cõi Tịch Quang 

90  “Hòa quang đồng trần”  là một thành ngữ dựa theo câu nói  “hòa kỳ quang, đồng 

 kỳ trần”  của Lão Tử. Nhà Phật mượn thuật ngữ này để nói lên hạnh Đồng Sự trong 

Tứ Nhiếp Pháp của hàng Đại Thừa Bồ Tát: Hiện đủ mọi thân thích ứng tùy loại căn 

cơ,  thị  hiện  có  cùng  việc  làm,  cùng  nghề  nghiệp,  cùng  giai  cấp,  cùng  môi  trường 

sống như họ để thân cận, hướng dẫn họ bỏ ác tu thiện. Nếu cần, Bồ Tát có thể hiện 

nghịch hạnh (những hạnh trái nghịch thanh quy, như ngài Tế Điên uống rượu, ăn thịt 

chó) để nhiếp độ họ, nhưng tâm các Ngài vẫn thanh tịnh, như như bất động. 

91 Do ở đây Hòa Thượng không giải thích câu này, mạt nhân xin ghi thêm như sau: 

“Lưu chú” cũng có nghĩa giống như “sấm lậu”, đều có nghĩa là rò rỉ, tuôn chảy. Nói 

cách  khác,  chúng  chính  là  những  tên  gọi  khác  của  Lậu  (phiền  não),  do  chưa  hoàn 

toàn viên chứng Pháp Thân, chưa viên ngộ chân thường, chỉ là phần chứng, phần ngộ, 

vẫn còn xen tạp vi tế vô minh trong ấy nên Chân Thường chưa trọn vẹn, còn bị thiếu 

khuyết, giống như cái bình bị rò rỉ, không hoàn bị, nên mới nói là  “chân thường lưu 

 chú”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 156

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cao nhất trong bốn cõi Tịnh Độ.  “Pháp Thân sấm lậu”  tức là trong Chân 

Như bổn tánh vẫn còn chưa sạch hết phiền não. Phật pháp nói đến Chân 

và Vọng, Chân là sẵn có, Vọng thì vốn không. Kinh Hoa Nghiêm dạy: 

 “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ, đức tướng của Như Lai, chỉ vì vọng 

 tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng đắc” . Một câu này của Phật đã 

nói toạc căn bệnh của bọn phàm phu chúng ta. Tu học trong Phật pháp 

bất quá là trừ sạch vọng tưởng, chấp trước mà thôi; nhưng hãy cầu trừ 

Vọng,  chớ  nên  tìm  Chân.  Chấp  trước  phát  triển  thành  Ngã  Chấp,  phá 

Ngã Chấp liền chứng quả A La Hán. Nói cách khác, nếu có Ngã Chấp, 

sẽ chẳng thể thoát khỏi tam giới. Nếu có Pháp Chấp, sẽ chẳng thể kiến 

tánh.  Pháp  môn  Đại  Tiểu  Thừa  trong  Phật  pháp  đều  có  thể  giúp  con 

người thoát khỏi tam giới. Ngã Chấp phát triển thành Phiền Não Chướng, 

Pháp Chấp phát triển thành Sở Tri Chướng. Phật pháp từ đầu đến cuối 

chỉ là phá hai chấp ấy  mà thôi. Từ cõi Phương Tiện trở lên, không có 

Ngã Chấp, cõi Đồng Cư vẫn còn Ngã Chấp. Ngã Chấp không còn, Pháp 

Chấp đã phá được phần lớn, nhưng vẫn còn có chút thừa sót, đó gọi là 

 “Pháp  Thân  sấm  lậu”   (Pháp  Thân  rò  rỉ).  Cõi  Tịch  Quang  đoạn  sạch 

Pháp  Chấp,  Chân  Như  bổn  tánh  hiển  hiện  viên  mãn,  sự  thụ  dụng  của 

người trong cảnh giới ấy là  “xứng tánh viên mãn cứu cánh lạc”  (sự vui 

xứng tánh viên mãn rốt ráo). Đại Thừa Bồ Tát trong cõi Thật Báo đạt Lý 

nhất tâm bất loạn, phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân. 

Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  và  chư  Phật  đều  có  thể  gọi  là  “xứng 

tánh”; tuy một đằng đã viên mãn, một đằng chưa viên mãn, nhưng đều là 

xứng tánh. Đại khái sự khổ và vui trong bốn cõi là như vậy. 

 “Nhiên Đồng Cư chúng sanh, dĩ trì danh thiện căn, phước đức đồng 

 Phật cố, viên tịnh tứ độ, viên thọ chư lạc dã”  (Nhưng chúng sanh trong 

cõi Đồng Cư, do thiện căn trì danh nên phước đức giống như Phật, thanh 

tịnh trọn vẹn bốn cõi, hưởng trọn vẹn các niềm vui). Mấy câu chú giải 

này  phải  nhớ  kỹ  trong  lòng,  hết  thảy  các  kinh  luận,  pháp  môn  khác 

không có điều này. Kinh này được xưng tụng là bậc nhất trong hết thảy 

kinh  Phật  chính  là  do  đạo  lý  này.  Chúng  ta  là  đới  nghiệp  vãng  sanh, 

nghiệp ấy chính là Ngã Chấp và Pháp Chấp, phương pháp được sử dụng 

là  “tín,  nguyện,  trì  danh” .  Tin  tưởng  tuyệt  đối  A  Di  Đà  Phật  và  Tây 

Phương  thế  giới,  đấy  là  Tín.  Nhất  tâm  nhất  ý  hướng  về  Tây  Phương, 

mong thấy A Di Đà Phật, đó là Nguyện. Trọn đủ Tín và Nguyện như thế, 

niệm một câu Phật hiệu, đó là Trì. Thiện căn, phước đức của người trì 

danh  niệm  Phật  giống  như  A  Di  Đà  Phật  và  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 157

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Mười  phương  ba  đời  hết  thảy  chư  Phật  tu  hành  cho  đến  cuối  cùng 

 thành Phật đều là do niệm Phật mà thành Phật. 

 “Viên tịnh tứ độ” : Viên (圓) là viên mãn, chẳng có mảy may thiếu 

khuyết  nào!  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  có  một  phẩm  sanh  tướng vô  minh 

chưa phá, chẳng thể gọi là viên mãn, nhưng chúng ta đới nghiệp vãng 

sanh liền có thể thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi, hưởng trọn các niềm vui. 

Ngẫu Ích đại sư nói những lời này có quá lố hay không? Xin quý vị đọc 

bốn mươi tám lời nguyện trong chương sáu của kinh Vô Lượng Thọ sẽ 

thấy  là  đúng  hay  là  sai!  Đại  sư  dựa  theo  kinh  điển  để  nói;  ngày  nay 

chúng ta gặp được bộ kinh này đúng là cơ hội khó gặp trong ngàn năm 

mà ta nay may mắn gặp được. 

 “Cực Lạc tối thắng, bất tại thượng tam độ, nhi tại Đồng Cư”  (Cực 

Lạc tối thắng không do ba cõi trên, mà là do cõi Đồng Cư). Vì sao đức 

Phật  nói Cực  Lạc  là tối  thắng?  “Chán  khổ,  cầu  vui”  là chuyện  thường 

tình của con người. Tục ngữ có câu  “nhất ẩm, nhất trác, mạc phi tiền 

 định”  (một miếng ăn, một hớp uống, không gì chẳng phải đã định sẵn). 

Phú quý, cùng quẫn, hanh thông cho đến sanh tử đều có số mạng sẵn. 

Cầu là vọng tưởng, cầu thần thánh ban ơn, cầu Thượng Đế giáng phước, 

đều là mê tín, không giúp được gì! Đức Phật dạy chúng ta, muốn cầu quả 

báo tốt, chỉ có tu phước, tích đức. Tu nhân sẽ đắc quả: Tài Thí đắc của 

cải, Pháp Thí đắc thông minh, trí huệ, Vô Úy Thí đắc khỏe mạnh, trường 

thọ. Chớ nên tiếc của, mà cũng đừng tham của. Đấy là tiểu nhân tiểu quả 

thế  gian!  Niệm  Phật  là  đại  phước  đức  tối  thượng  khôn  sánh,  trực  tiếp 

dùng thiện nhân, thiện quả do A Di Đà Phật đã tu hành trong vô lượng 

kiếp để chính mình tu nhân trong hiện tại. Quả báo của niệm Phật là có 

thể  vượt  thoát  luân  hồi  lục  đạo.  Sanh  về  Tây  Phương  sẽ  có  thể  thành 

Phật ngay trong thân này. Hết thảy các cõi Phật trong mười phương đều 

có bốn cõi Tịnh Độ, nhưng các cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong đó đều 

thua cõi Đồng Cư của Tây Phương một bậc. Phàm phu trong thế giới Sa 

Bà muốn vượt thoát lục đạo là chuyện hết sức khó khăn, đoạn hết phiền 

não thì mới có thể vượt thoát. Tứ Thiền, Bát Định mới có thể khống chế 

phiền  não  chẳng  cho  nó  khởi  tác  dụng.  Tầng  trời  cao  nhất  trong  Tứ 

Không Thiên là Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên có thể khống chế phiền 

não trong tám vạn đại kiếp, thuộc về Thiền Định thế gian. Đạt đến Cửu 

Thứ Đệ Định, thành A La Hán  mới thoát khỏi tam giới, thật chẳng dễ 

dàng! Như nay chỉ cần đầy đủ Tín - Nguyện - Hạnh, thật thà niệm Phật, 

liền có thể vượt thoát tam giới theo chiều ngang, chẳng cần phải trải qua 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 158

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Tứ Thiền Bát Định, muôn người tu, muôn người vãng sanh. Dẫu tạo tội 

Ngũ Nghịch, Thập Ác mà nếu quả báo còn chưa hiện tiền thì vẫn có thể 

thong dong tiến nhập Tây Phương thế giới. 

 (Kinh) Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, thất trùng lan thuẫn, 

 thất  trùng  la  võng,  thất  trùng  hàng  thụ,  giai  thị  tứ  bảo,  châu  táp  vi 

 nhiễu. Thị cố bỉ quốc, danh vi Cực Lạc. 

(經) 又舍利弗。極樂國土。七重欄楯。七重羅網。七重

行樹。皆是四寶。周匝圍繞。是故彼國。名為極樂。

 (Chánh kinh: Lại này, Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc bảy tầng lan 

 can,  bảy  tầng  lưới  giăng,  bảy  tầng  hàng  cây,  đều  bằng  bảy  báu  vây 

 quanh trọn khắp. Vì thế, cõi ấy tên là Cực Lạc). 



Đoạn kinh này nói rõ sự vui thuộc về địa lợi trong Tây Phương thế 

giới, cũng chính là hoàn cảnh cư trú. Nếu các vị có thời gian rảnh rỗi, có 

thể sang thăm Hoàng Cung tại Bắc Kinh bên Đại Lục, kiến trúc của nó 

có từng hàng lan can.  “Lan thuẫn”  chính là lan can, Lan (欄) là [những 

thanh chắn đặt nằm] theo chiều ngang, Thuẫn (楯) là [những thanh chắn 

dựng]  theo  chiều  dọc.  Tôi  chưa  được  thấy  “la võng”   (lưới  mành)  tại 

Trung Quốc, nhưng ở Nhật Bản thì vẫn còn. Phật giáo Nhật Bản cũng rất 

hưng thịnh, gìn giữ chùa miếu hết sức tốt đẹp. Khi tôi sang thăm Nhật 

Bản, chẳng thể nào không bội phục dân tộc ấy. Họ toàn tâm toàn lực hấp 

thụ văn minh khoa học kỹ thuật của Tây Phương, nhưng bảo vệ, giữ gìn 

những  kiến  trúc  cổ  cố  hữu  của  chính  mình  hết  sức  hoàn  chỉnh.  Chùa 

miếu của họ đều là kiến trúc từ thời Đường, thời Tống, kết cấu kiến trúc 

theo mô thức thời Hán, thời Đường, điện vũ rất lớn mà chẳng dính một 

hạt bụi nào. Những vật liệu được dùng [để xây cất] nếu bị tổn hoại thì 

khi  trùng  tu  vẫn  dùng  những  vật  liệu  giống  hệt  như  vậy  để  khôi  phục 

nguyên trạng. Điện vũ rộng rãi, đồ sộ, ngăn nắp, sạch sẽ, chẳng thể nào 

không khiến cho người khác kính phục. Chúng tôi thấy rồi bèn sanh tâm 

hổ thẹn, nhất là vì phong tục theo cổ lễ Trung Quốc thì ngay tại Trung 

Quốc đã chẳng còn thấy nữa, nhưng phương thức sinh hoạt giống như 

sách  Lễ  Ký  đã  chép  vẫn  còn  được  bảo  tồn  tại  Nhật  Bản.  Y  phục  của 

người  Nhật  mặc  được  gọi  là  “Hòa  phục”  (Wafuku),  còn  gọi  là  “Ngô 

phục” (Gofuku), tức là [y phục] theo cách thức của xứ Ngô Việt vào thời 

đại  Xuân  Thu  Chiến  Quốc,  một  mực  bảo  tồn  đến  tận  bây  giờ.  [Cách 

phục sức ấy] tại Trung Quốc đã tuyệt tích, lòng yêu mến và bảo tồn cổ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 159

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tích của họ quả thật là hạng nhất trên thế giới. Trong những ngôi chùa 

miếu lớn ở Nhật Bản, chúng tôi trông thấy  “la võng”  bện bằng những 

sợi đồng để bảo vệ kèo cột. Kèo cột đều là những tác phẩm nghệ thuật 

cao cấp, ngoài ra, “la võng” lại còn có thể ngăn chim sẻ làm tổ. 

 “Thất trùng hàng thụ” ,   “hàng thụ”  là cây cối. Chữ  “thất”  chỉ bốn 

phương,  trên,  dưới  và  chính  giữa,  tượng  trưng  cho  ý  nghĩa  viên  mãn, 

hoàn toàn chẳng phải là con số. Ngẫu Ích đại sư nói  “thất”  biểu thị  “thất 

 khoa  đạo  phẩm” ;    “tứ  bảo”   biểu  thị   “Thường,  Lạc,  Ngã,  Tịnh” ,  đều 

nhằm  biểu  thị  pháp,  nhưng  sự  biểu  thị  chẳng  phải  chỉ  có  vậy.  Những 

nghĩa trên đây đều được giảng tường tận trong kinh Vô Lượng Thọ. 

 (Giải)  “Thất  trùng”  biểu  thất  khoa  đạo  phẩm,  “tứ  bảo”  biểu 

 Thường, Lạc, Ngã, Tịnh tứ đức. “Châu táp nhiễu” giả, Phật, Bồ Tát 

 đẳng vô lượng trụ xứ dã, giai tứ bảo, tắc tự công đức thâm. “Châu táp 

 vi nhiễu” tắc tha hiền thánh biến, thử Cực Lạc chân nhân duyên dã. 

(解) 七重表七科道品。四寶表常樂我淨四德。周匝繞

者。佛菩薩等無量住處也。皆四寶。則自功德深。周匝圍

繞。則他賢聖遍。此極樂真因緣也。

( Giải:  “Thất trùng” biểu thị bảy khoa đạo phẩm, “tứ bảo” biểu thị 

 bốn  đức  Thường,  Lạc,  Ngã,  Tịnh.  “Châu  táp  nhiễu”:  Vô lượng trụ  xứ 

 của Phật, Bồ Tát v.v... đều bằng bốn báu, ấy là công đức của chính mình 

 sâu xa, “châu táp vi nhiễu” nghĩa là những vị hiền thánh khác đều trọn 

 khắp, đấy chính là nhân duyên thật sự của cõi Cực Lạc vậy). 



Đây là nói tổng quát về sự thù thắng của Tây Phương thế giới, sự thù 

thắng ấy do đâu mà có? Một là do công đức của chính mình sâu nặng, 

hai  là  do  các  vị  hiền  thánh  khác  [hiện  diện]  trọn  khắp.  Chúng  ta  phát 

nguyện vãng sanh Tây Phương, vì trong thế giới [Sa Bà] này đoạn ác tu 

thiện,  tích  lũy  công  đức  hết  sức  khó  khăn,  vì  hoàn  cảnh  tu  học  có  rất 

nhiều chướng ngại, đâu đâu cũng bị ngăn trở, quấy nhiễu. Người sanh về 

Tây Phương được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, lại 

được ở cùng một chỗ với các vị thượng thiện nhân cõi Tây Phương. Tây 

Phương thế giới không có ai mang ác niệm, được tôn là bậc nhất trong 

hết thảy cõi Phật. Trong đoạn văn này, trong bảy thứ biểu thị pháp, đại 

sư  chỉ  nêu  đại  lược  một  thứ,  tức  là  Thất  Khoa  Đạo  Phẩm  (Thất  Khoa 

Đạo Phẩm chính là ba mươi bảy đạo phẩm, [chia thành bảy khoa] gồm 

Tứ Niệm Xứ,  Tứ Chánh Cần,  Tứ Như Ý Túc,  Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 160

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Giác Chi, Bát Chánh Đạo). 

 “Tứ  bảo”   là  tánh  đức,  tức   “Thường,  Lạc,  Ngã,  Tịnh” . Nói thông

thường  thì  ba  thứ  Pháp  Thân,  Bát  Nhã,  Giải  Thoát,  mỗi  thứ  đều  có 

Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, có thể nói là [bốn đức ấy bao gồm] trọn khắp 

hết thảy pháp, nhưng chỉ người kiến tánh mới có. Phàm phu đang mê, 

đối với bốn chữ này chỉ là “hữu danh vô thực”. Chúng ta cảm thấy thế 

giới  này  vô  thường,  khổ,  vô  ngã,  bất  tịnh.  Nếu  chính  mình  không  có 

công đức chân thật, sẽ chẳng thể nào cảm nhận Thường, Lạc, Ngã, Tịnh! 

Mọi  sự,  mọi  vật  trong  thế  giới  ấy  đều  có  bốn  đức  Thường,  Lạc,  Ngã, 

Tịnh, nhưng chúng ta nhìn không ra mà nghĩ cũng không nổi! Từ mười 

phương thế giới, những người vãng sanh Tây Phương vô lượng vô biên, 

một mình A Di Đà Phật làm sao có thể chỉ dạy chúng sanh đông đảo như 

thế? Đúng là chẳng biết hóa thân của A Di Đà Phật là vô lượng vô biên, 

hóa thân và chân thân chẳng hai, chẳng khác! Do vậy,  mỗi  một người 

vãng sanh đều có thể thấy A Di Đà Phật bất cứ lúc nào. Kinh nói trong 

cõi Tây Phương các cây báu rất nhiều, dưới mỗi cội cây báu đều có Tây 

Phương Tam Thánh thuyết pháp.  “Châu táp vi nhiễu”  là vô lượng hóa 

Phật, Bồ Tát, đại sư gọi là  “tha hiền thánh biến”  (các vị hiền thánh khác 

trọn khắp). Thông thường,  “hiền”  chỉ Tam Hiền (Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng),  “thánh”  chỉ bậc Bồ Tát đăng địa (từ Sơ Địa trở lên). 

Ở đây,  “hiền”  chỉ các Bồ Tát,  “thánh”  chỉ A Di Đà Phật. 

 (Giải) Thử đẳng trang nghiêm, Đồng Cư độ thị tăng thượng thiện 

 nghiệp  sở  cảm,  diệc  Viên  Ngũ  Phẩm  Quán  sở  cảm.  Dĩ  duyên  sanh 

 thắng diệu Ngũ Trần vi Thể. 

(解) 此等莊嚴。同居土是增上善業所感。亦圓五品觀所

感。以緣生勝妙五塵為體。

( Giải: Có những sự trang nghiêm như thế là vì cõi Đồng Cư do thiện 

 nghiệp tăng thượng cảm thành, mà cũng do Ngũ Phẩm Quán trong Viên 

 Giáo cảm thành, [cõi Đồng Cư] lấy Ngũ Trần92 thù thắng nhiệm mầu do 

 duyên sanh làm Thể). 



Đại sư lại giải thích nhân duyên của sự trang nghiêm trong bốn cõi. 

[Nhân  duyên  thứ  nhất]:  Cõi  Đồng  Cư  là  do  thiện  nghiệp  tăng  thượng 

92 Ngũ Trần (còn gọi là Ngũ Cảnh) là năm trần đầu trong Lục Trần, tức Sắc, Thanh, 

Hương, Vị, Xúc. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 161

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cảm thành.  “Tăng thượng thiện”  chính là  “chỉ ư chí thiện”  (đạt đến chí 

thiện), thứ thiện nghiệp này cảm thành cõi Đồng Cư. Phàm phu chẳng 

thể tu [“tăng thượng thiện”]. Ở đây, “lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, 

thật thà niệm Phật” chính là  “tăng thượng thiện nghiệp” . Điều thiện thế 

gian hay xuất thế gian nào cũng chẳng thể sánh với điều thiện này. Điều 

thiện này có thể làm cho con người thoát khỏi tam giới theo chiều ngang, 

vãng sanh Tịnh Độ, bất thoái thành Phật. Huống chi, trong kinh này, đức 

Phật dạy “tín nguyện trì danh, thật thà niệm Phật” chính là nhiều thiện 

căn, nhiều phước đức, lắm nhân duyên. Phàm phu thấy người niệm Phật 

chẳng  có  gì  đáng  nể,  nhưng  chư  Phật,  Bồ  Tát  thấy  người  niệm  Phật 

đương nhiên sẽ kính trọng. Bởi lẽ, niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

Người ấy có thể lập tức thành Phật, long thiên, quỷ thần cùng ủng hộ. 

Nhân duyên thứ hai là [cõi Đồng Cư Tịnh Độ] do Ngũ Phẩm Quán 

trong Viên Giáo cảm thành. Thiên Thai Trí Giả đại sư nương theo Quán 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  để  tu  hành,  tức  là  tu  các  pháp  quán  tưởng,  quán 

tượng.  Lúc lâm  chung,  đồ  chúng  hỏi  Ngài  sanh  về  Tây  Phương  sẽ  đạt 

quả vị nào. Ngài nói địa vị của Ngài chỉ là Ngũ Phẩm trong Viên Giáo. 

Ngũ Phẩm trong Viên Giáo chính là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Ngài nói 

cả  đời  Ngài  hoằng  pháp  lợi  sanh,  hoàn  toàn  chẳng  chuyên  tu.  Ý  nằm 

ngoài lời: Nếu Ngài chuyên tu, phẩm vị ắt cao! Tông Thiên Thai nói đến 

Ngũ Phẩm thì: Thứ nhất là tùy hỷ, thứ hai là đọc tụng, thứ ba là giải nói 

(giảng kinh, thuyết pháp), thứ tư là kiêm tu Lục Độ, thứ năm là chánh tu 

Lục Độ. Đây chính là nghiệp nhân của cõi Phàm Thánh Đồng Cư, bao 

gồm hết thảy pháp môn tu học trong Đại Thừa, như kinh Vô Lượng Thọ 

có nói ba bậc vãng sanh.  “Nhất tâm tam bối”  như pháp sư Từ Châu đã 

giảng là do Ngũ Phẩm Quán trong Viên Giáo thành tựu93. Dùng sự thành 

tựu ấy để hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ thì cũng được vãng sanh. 

93 Khi pháp sư Từ Châu soạn khoa phán cho kinh Vô Lượng Thọ (bản hội tập của lão 

cư sĩ Hạ Liên Cư), Ngài đã phán định đoạn kinh nằm ngay sau phần giảng về Tam 

Bối Vãng Sanh là giảng về Nhất Tâm Tam Bối, tức là ngoài Tam Bối Vãng Sanh còn 

có  một  loại  vãng  sanh  nữa,  gọi  là  Nhất  Tâm  Tam  Bối.  Đoạn  kinh  ấy  như  sau: 

“Nhược hữu chúng sanh trụ Đại Thừa giả, dĩ thanh tịnh tâm, hướng Vô Lượng Thọ, 

 nãi chí thập niệm, nguyện sanh kỳ quốc, văn thậm thâm pháp, tức sanh tín giải, nãi 

 chí hoạch đắc nhất niệm tịnh tâm, phát nhất niệm tâm niệm ư bỉ Phật. Thử nhân lâm 

 mạng chung thời, như tại mộng trung, kiến A Di Đà Phật, định sanh bỉ quốc, đắc Bất 

 Thoái Chuyển Vô Thượng Bồ Đề” (Nếu có chúng sanh trụ trong Ðại Thừa, dùng tâm 

thanh tịnh hướng về Vô Lượng Thọ Phật, dẫu chỉ mười niệm nguyện sanh cõi kia, 

nghe pháp thậm thâm liền sanh tin hiểu; thậm chí đạt được một niệm tịnh tâm, phát 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 162

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Cõi Đồng Cư  “dùng Ngũ Trần thù thắng nhiệm mầu do duyên sanh 

 để làm Thể” .  “Duyên”  chính là nhân duyên sanh pháp (các pháp sanh

bởi nhân duyên). Thế giới này của chúng ta cũng là duyên sanh, nhưng 

chỗ sai biệt là: Trong cõi Tây Phương, Ngũ Trần thù thắng nhiệm mầu, 

còn Ngũ Trần của chúng ta chẳng thù thắng mà cũng chẳng nhiệm mầu. 

Vì đâu mà có sai biệt? Hai câu trên đây đã nói rất rõ ràng. Điều kiện tối 

thiểu  để  một  người  sanh  về  Tây  Phương  thế  giới  là  thiện  nghiệp  tăng 

thượng.  Chúng  ta  tạo  nghiệp  thiện,  nghiệp  ác,  là  nhiễm  nghiệp,  chứ 

không phải là tịnh nghiệp. Do vậy, [Sa Bà] được gọi là uế độ, ô nhiễm 

nghiêm trọng. Trước hết là tâm địa ô nhiễm, nên biến hiện ra thế giới 

toàn là lục trần ô nhiễm. 

 (Giải) Phương Tiện Tịnh Độ, thị tức Không Quán Trí sở cảm, diệc 

 Tương Tự Tam Quán sở cảm. Dĩ diệu Chân Đế, vô lậu Ngũ Trần vi 

 Thể. 

(解) 方便淨土。是即空觀智所感。亦相似三觀所感。以

妙真諦。無漏五塵為體。

( Giải: Phương Tiện Tịnh Độ chính là do Không Quán Trí cảm thành, 

 mà cũng do Tương Tự Tam Quán  cảm  thành.  Dùng  vô  lậu  Ngũ  Trần  

 trong Chân Đế mầu nhiệm để làm Thể). 



[Người sanh về] cõi Phương Tiện Hữu Dư đã đoạn Kiến Tư phiền 

não, nhưng chưa đoạn Trần Sa và Vô Minh. Nghiệp nhân của cõi ấy là 

Không Quán Trí và Tương Tự Tam Quán. Chúng đều là giáo nghĩa trong 

Viên Giáo. Tam Quán là Không, Giả, Trung. Tương Tự Tam Quán chính 

là  địa  vị  Tương  Tự  trong  Viên  Giáo,  trên  thực  tế,  phương  pháp  dụng 

công là Nhất Tâm Tam Quán, tức là trong một niệm viên mãn trọn đủ 

Không, Giả, Trung. Đấy là nghiệp nhân [của cõi Phương Tiện Hữu Dư]. 

Tịnh Độ được cảm bởi cái nhân ấy là Chân Đế mầu nhiệm, mà cũng là 

Chân Đế chẳng thể nghĩ bàn được nói trong Viên Giáo. 

 “Vô lậu Ngũ Trần vi Thể”  (Ngũ Trần vô lậu làm Thể): Thế giới này 

của chúng ta là hữu lậu,  còn  Tịnh  Độ  là vô  lậu.  “Lậu” (漏) là  tên gọi 

khác của phiền não. Có phiền não và vọng tưởng thì là Hữu Lậu, giống 

nhất  niệm  tâm  để  niệm  đức  Phật  kia  thì  lúc  mạng  người  ấy  sắp  dứt,  giống  như  ở 

trong  mộng,  thấy  A  Di  Ðà  Phật,  quyết  định  sanh  trong  cõi  ấy,  được  chẳng  thoái 

chuyển nơi Vô Thượng Bồ Ðề). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 163

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

như chén trà có vết nứt, rót nước vào sẽ rịn ra, tỷ dụ trong Chân Như bổn 

tánh xuất hiện vấn đề, công đức nơi chân tánh bị rò rỉ mất. Căn bệnh là 

do có phiền não, nên Bát Nhã, trí huệ, vô lượng công đức bị rỉ mất, bị 

phiền  não gây  chướng  ngại,  chẳng  thể khởi  tác  dụng.  Dẫu  có khởi tác 

dụng thì cũng như không. Người trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư chưa 

đoạn phiền não, nhưng sự hưởng thụ là do công đức của A Di Đà Phật 

biến hiện, [nên Ngũ Trần trong cõi Đồng Cư] được gọi là  “thắng diệu 

 Ngũ Trần” . Bản thân cõi Phương Tiện Hữu Dư đã có một phần công đức, 

đồng thời lại được A Di Đà Phật gia bị nên [Ngũ Trần trong cõi Phương 

Tiện Hữu Dư] gọi là  “vô lậu Ngũ Trần” . 

 (Giải) Thật Báo Tịnh Độ, thị diệu Giả Quán Trí sở cảm, diệc Phần 

 Chứng Tam Quán sở cảm. Dĩ diệu Tục Đế, vô tận Ngũ Trần vi Thể. 

(解) 實報淨土。是妙假觀智所感。亦分證三觀所感。以

妙俗諦。無盡五塵為體。

 (Giải:  Thật  Báo  Tịnh  Độ  do  Giả  Quán  Trí  mầu  nhiệm  cảm  thành, 

 mà  cũng  do  Phần  Chứng  Tam  Quán  cảm  thành,  lấy  vô  tận  Ngũ  Trần 

 trong Tục Đế mầu nhiệm làm Thể). 



Cõi Phương Tiện thiên trọng tu hành cho chính mình, do trí huệ, đức 

năng của chính mình còn chưa đủ, tuy có lợi tha, nhưng trên thực tế là tự 

lợi. Cõi Thật Báo không giống như vậy, năng lực của chính mình kiện 

toàn, trí huệ hiển lộ, nên thiên trọng lợi tha. Để lợi tha thì phải nhập Giả 

(nhập  Tục  Đế),  đến  mười  phương  thế  giới  giúp  Phật  giáo  hóa.  Chúng 

sanh có cảm, Bồ Tát liền có ứng. Biết nguyên lý này sẽ chẳng cảm thấy 

lạ lùng nữa! Pháp Thân trọn khắp hết thảy chỗ. Giống như làn sóng vô 

tuyến điện94 trọn khắp hết thảy chỗ, chỉ cần bắt đúng băng tần là nghe 

được. Bồ Tát hóa thân cũng giống như vậy. Chúng sanh có tâm cảm, còn 

Phật, Bồ Tát vô tâm mà ứng. Phương thức ứng hiện là tùy loại hóa thân. 

Trước  kia, lý này  rất  khó  hiểu,  hiện thời có  thể nhờ  vào  khoa  học, kỹ 

thuật để chứng minh nhiều chuyện chẳng thể nghĩ bàn trong Phật học. 

Tam Quán gồm Chân, Giả, Trung: Chân là còn gọi là Không Quán, 

tức là quán bản thể của hết thảy các pháp; Giả là quán tướng của hết thảy 

các pháp.  “Diệu Giả Quán Trí”  tức là biết “Có chính là Không, Không 

94 Nguyên văn “điện ba” (電波). Đây là từ ngữ người Hoa dùng để dịch chữ “radio 

wave”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 164

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chính là Có” như Tâm Kinh đã dạy:  “Sắc bất dị Không, Không bất dị 

 Sắc. Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc” . Đó gọi là Diệu, mà cũng có 

thể gọi là Phần Chứng Tam Quán. Tam Quán của Viên Giáo chẳng thể 

nghĩ bàn. Ở đây, [từ ngữ  “Diệu Giả Quán Trí” ] chỉ [quán trí của] những 

vị Phần Chứng Bồ Tát trong Viên Giáo, tức bốn mươi mốt địa vị Pháp 

Thân đại sĩ. Trong Tịnh Tông, [Diệu Giả Quán Trí] được gọi là Lý nhất 

tâm bất loạn. [Do Diệu Giả Quán Trí] cảm được cõi Tịnh Độ là  “diệu 

 Tục Đế” , nó cũng là “Tục Đế chẳng thể nghĩ bàn” trong Viên Giáo, vừa 

là Chân, vừa là Giả, vừa là Trung. Quán Trí trong một niệm có thể giác 

quán Không, Giả, Trung. Sắc tướng bên ngoài đích thực là Không, Giả, 

Trung, đó là Tam Đế (Chân Đế, Tục Đế, Trung Đế) chẳng thể nghĩ bàn, 

không một pháp nào chẳng phải là Tam Đế mầu nhiệm. 

 “Vô tận Ngũ Trần vi Thể”  (vô tận Ngũ Trần làm Thể [của cõi Thật 

Báo]) giống như kinh Hoa Nghiêm đã nói: Thế giới vô lượng vô biên. 

Nơi hết thảy phàm phu sanh tử luân hồi cũng chính là nơi chư Phật, Bồ 

Tát tiếp dẫn, độ thoát chúng sanh. Chúng sanh vô lượng, thế giới vô biên, 

chư Phật, Bồ Tát cũng vô lượng vô biên.  “Vô tận Ngũ Trần làm Thể” 

hiển thị Phật pháp rộng lớn vô biên. 

 (Giải)  Thường  Tịch  Quang  độ,  thị  tức  Trung  Quán  Trí  sở  cảm, 

 diệc Cứu Cánh Tam Quán sở cảm, dĩ diệu Trung Đế, xứng tánh Ngũ 

 Trần vi Thể. 

(解) 常寂光土。是即中觀智所感。亦究竟三觀所感。以

妙中諦。稱性五塵為體。

( Giải:  Cõi  Thường  Tịch  Quang  do  Trung  Quán  Trí  cảm  nên,  mà 

 cũng do Cứu Cánh Tam Quán cảm nên, dùng Ngũ Trần xứng tánh trong 

 Trung Đế mầu nhiệm làm Thể). 



Đến chỗ này, quả vị Phật siêu việt bốn mươi mốt địa vị Bồ Tát. Khi 

ấy, vô minh phiền não hoàn toàn đoạn sạch, công đức nơi tự tánh viên 

mãn, chẳng có mảy may thiếu khuyết nào, chân tướng của nhân sinh và 

vũ trụ mới hiện tiền. Trung Quán Trí được nói ở đây chính là Cứu Cánh 

Tam Quán, tức là đã đạt đến cảnh giới viên mãn rốt ráo trong sự tu học 

của Đại Thừa. Thiên Thai đại sư nói Tam Chỉ, Tam Quán, nội dung của 

pháp ấy xuyên suốt Tông Môn, Giáo Hạ. Tuy Tịnh Tông chuyên niệm 

một câu Phật hiệu, công phu niệm Phật hiệu có sâu hay cạn khác nhau, 

nhưng  xét  trên  cảnh  giới  thì  cũng  chẳng  trái  nghịch  nguyên  tắc  Tam 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 165

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Quán. Chẳng hạn như Tịnh Tông thường nói tới Sự nhất tâm bất loạn và 

Lý  nhất  tâm  bất  loạn;  còn  như  công  phu  thành  phiến  cũng  được  gộp 

trong Sự nhất tâm bất loạn là vì “thành phiến” chính là công phu ở mức 

độ cạn nhất của Sự nhất tâm bất loạn. Có thể khống chế Kiến Tư phiền 

não chẳng cho chúng nó hiện hành thì gọi là “thành phiến”. Nếu đoạn 

được  Kiến  Tư,  thì  là  viên  mãn  chứng  được  “Sự  nhất tâm”,  đoạn  được 

bốn mươi  mốt phẩm vô minh chính là viên mãn chứng được “Lý nhất 

tâm”. Nếu một câu Phật hiệu cũng trải qua những cảnh giới này, tương 

ứng với nội hàm95 của phép Chỉ Quán như Thiên Thai đại sư đã giảng, 

cõi Tịnh Độ cảm được sẽ là Diệu Trung Đế.  “Xứng tánh Ngũ Trần làm 

 Thể” ,  đến  lúc  ấy,  Ngũ  Trần  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  hoàn 

toàn là tự tánh, do tánh đức hiện ra, là lý thể của cõi Thường Tịch Quang. 

Đoạn văn giải thích này chứa đựng ý nghĩa rất sâu, cảnh giới rất cao, 

người tu hành đã lâu ít nhiều gì cũng thấu hiểu được mấy phần, đến đây 

mới  là  đạt  đến  rốt  ráo  viên  mãn.  Tuy  Tây  Phương  có  bốn  cõi,  nhưng 

khác với bốn cõi của  mười phương thế giới. Trong mười phương, bốn 

cõi Tịnh Độ khác biệt, trong cõi Đồng Cư chẳng thể thấy được Bồ Tát, 

La Hán trong cõi Thật Báo hoặc cõi Phương Tiện. Bốn cõi Tịnh Độ của 

Tây Phương là hiền thánh ở cùng một chỗ; hễ ai sanh về đó đều có thể 

thấy được. Các kinh điển Đại Thừa khác chưa hề nói tới chỗ thù thắng 

này. 

 (Giải) Dục linh dị giải, tác thử phân biệt. Thật tứ độ trang nghiêm, 

 vô phi nhân duyên sở sanh pháp, vô bất tức Không, Giả, Trung. Sở dĩ 

 Cực Lạc Đồng Cư tịnh cảnh, Chân, Tục viên dung, bất khả hạn lượng, 

 hạ giai phỏng thử. 

(解) 欲令易解。作此分別。實四土莊嚴。無非因緣所生

法。無不即空假中。所以極樂同居淨境 。真俗圓融 。不可

限量。下皆倣此。

( Giải: Muốn cho [người đọc] dễ hiểu, nên phân biệt như vậy. Thật 

 ra, sự trang nghiêm trong bốn cõi không gì chẳng phải là pháp do nhân 

 duyên sanh, không gì chẳng chính là Không, Giả, Trung. Do vậy, tịnh 

 cảnh trong cõi Đồng Cư của Cực Lạc là Chân và Tục viên dung chẳng 

 thể hạn lượng.  Những [lời giải thích trong những] phần dưới đều phỏng  

95 Nội  hàm  (connotation):  Những  ý  nghĩa  được  chứa  đựng  trong  một  từ  ngữ,  khái 

niệm hoặc một thuật ngữ triết học. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 166

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 theo [cách luận định] ở đây). 



Trạng  huống  chân  thật  trong  Tây  Phương  thế  giới  là  bốn  cõi  viên 

dung, nhưng Phật hoàn toàn sử dụng những kiến thức thông thường, so 

đo của phàm phu để giới thiệu cõi Tây Phương cho chúng ta. Nói “cõi 

Tây Phương có các đẳng cấp Thanh Văn, Bồ Tát” thì chính là đức Phật 

đã  nói  một  cách  phương  tiện  cho  chúng  ta  dễ  hiểu.  Chứ  thật  ra,  trạng 

huống của A Di Đà Phật và Tây Phương Cực Lạc thế giới là: Trên thực 

tế,  tuy  có  bốn  cõi,  nhưng  viên  dung,  không  hề  cách  biệt.  Nói   “người, 

 trời”  nhằm biểu thị pháp sanh bởi nhân duyên, nói  “La Hán”  nhằm biểu 

thị  [các  pháp  do  nhân  duyên  sanh  ấy]  chính  là  Không,  nói   “Bồ  Tát” 

nhằm biểu chúng chính là Giả, nói  “Phật”  nhằm biểu thị chúng chính là 

Trung. Bốn cõi đều là Trung. Ở đây là nói phương tiện, chứ trên thực tế, 

tịnh cảnh trong cõi Đồng Cư của Cực Lạc là “Chân và Tục viên dung, 

vừa là Không, vừa là Giả, vừa là Trung” chẳng thể hạn lượng! 

( Giải) Vấn: Tịch Quang duy lý tánh, hà đắc hữu thử trang nghiêm? 

  

 Đáp: Nhất nhất trang nghiêm, toàn thể lý tánh. Nhất nhất lý tánh, 

 cụ  túc  trang  nghiêm,  phương  thị  chư  Phật  cứu  cánh  y  quả.  Nhược 

 Tịch Quang bất cụ thắng diệu ngũ trần, hà dị Thiên Chân Pháp Tánh? 

(解) 問。寂光唯理性。何得有此莊嚴。答。一一莊嚴。

全體理性。一一理性。具足莊嚴。方是諸佛究竟依果。若

寂光不具勝妙五塵。何異偏真法性。

( Giải: Hỏi: - Tịch Quang chỉ là lý tánh, sao lại có những thứ trang 

 nghiêm ấy? 

  

 Đáp: - Trong mỗi một thứ trang nghiêm, toàn bộ cái Thể của nó là lý 

 tánh. Mỗi một lý tánh có đầy đủ sự trang nghiêm thì mới là y báo rốt ráo 

 nơi quả vị của chư Phật. Nếu cõi Tịch Quang chẳng trọn đủ Ngũ Trần 

 thù thắng nhiệm mầu thì có khác gì Thiên Chân Pháp Tánh?)



Hành giả do nghiên cứu kinh luận tràn lan quá mức liền nêu ra nghi 

vấn, cho rằng “ba cõi trước trong bốn cõi Tịnh Độ là Sự, còn cõi Tịch 

Quang là Lý”. Sự thì có tướng, chứ Lý làm sao có tướng được? Sao lại 

nói đến sự trang nghiêm [trong cõi Tịch Quang]? Người ấy thật chẳng 

biết Sự và Lý là một, chẳng phải hai. Xét theo Sự thì có thể nói tới sự 

trang  nghiêm,  nhưng  xét  theo  Lý,  đương  nhiên  cũng  có  thể  nói  tới  sự 

trang nghiêm. Nói theo mặt Sự, cõi Phương Tiện, cõi Thật Báo, toàn thể 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 167

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đều do Lý thể biến hiện ra. Do vậy, nói:  “Mỗi một trang nghiêm, toàn bộ 

 cái Thể của nó là lý tánh”.  Chẳng riêng gì A Di Đà Phật là như thế, mà 

y báo của hết thảy chư Phật đều chẳng ra ngoài lệ ấy. Chỉ là do Bồ Tát 

và phàm phu nhìn thấy, cảm nhận khác nhau! Phật là giác chứ không mê, 

phàm phu là mê chứ chẳng giác, sai biệt ở chỗ này. 

Nếu luận về Lý và Sự thì phàm và thánh giống hệt như nhau. Nếu 

cõi  Tịch  Quang  chẳng  trọn  đủ  Ngũ  Trần  thù  thắng  nhiệm  mầu  thì  có 

khác gì La Hán trong Tiểu Thừa? Tiểu Thừa La Hán khôi thân diệt trí 96, 

nhập  Thiên  Chân  Niết  Bàn,  thứ  gì  cũng  chẳng  có,  vạn  pháp  đều  là 

Không,  giống  như  Tứ  Không  Thiên,  nhưng  Phật  thì  có  Ngũ  Trần  thù 

thắng mầu nhiệm để lợi lạc khắp các chúng sanh. 



Đoạn văn chú giải này đã khải thị cho ta mấy điều sau:  



1. Pháp giới vốn là Nhất Chân, kinh Hoa Nghiêm nói điều này rất 

thấu triệt, pháp giới vốn luôn là Nhất Chân. Chân thì chẳng biến đổi, Giả 

sẽ bị biến đổi. Đeo cặp kính màu sẽ nhìn thấy màu sắc của những thứ 

bên  ngoài  bị  biến  đổi  hoàn  toàn;  thật  ra,  sự  vật  bên  ngoài  hoàn  toàn 

chẳng biến đổi. Vốn là Nhất Chân mà biến thành mười pháp giới! Mười 

pháp giới là do cảm nhận sai lầm, chẳng phải là sự thật. Sự thật là Nhất 

Chân. Nhận biết sai lầm phát sanh từ vọng tưởng, chấp trước; do vọng 

tưởng,  chấp  trước  mà  thấy  pháp  giới  khác  nhau.  Nếu  trừ  sạch  vọng 

tưởng, chấp trước, sẽ thấy được Nhất Chân pháp giới, vì nó vốn ở ngay 

trước mắt. Đức Phật nói mười pháp giới chỉ do Thức biến, chúng là giả; 

Nhất Chân pháp giới chỉ do tâm hiện, nó là thật. Có thể thấy rằng: Chân 

và Giả giống hệt như nhau, Lý và Sự chẳng hai, hễ gỡ cặp kính xuống 

thì sẽ giống hệt. 

2. Kinh còn dạy:  “Hết thảy pháp sanh từ tâm tưởng” . Đây chính là 

 “duy thức sở biến” . Chủ thể của sự biến hiện (năng biến) là tâm tưởng, 

cái được biến hiện (sở biến) chính là vạn vật và cảnh giới. Lý tuy sâu, 

nhưng là sự thật. Phàm phu chỉ có thể thấy được cõi Đồng Cư. Thanh 

Văn sống trong cõi Phương Tiện, có thể thấy cõi Đồng Cư. Bồ Tát có thể 

thấy cõi Phương Tiện lẫn cõi Đồng Cư. Chỉ có Phật là có thể thấy các 

96 Khôi thân diệt trí: Còn gọi là Vô Dư Khôi Đoạn, Phần Thân Diệt Trí, gọi tắt là 

Diệt Trí, hoặc Khôi Đoạn. Hiểu theo nghĩa đen là “thiêu xác thân thành tro, diệt trừ 

tâm trí”. Từ ngữ này chỉ cảnh giới của hàng La Hán trong Tiểu Thừa, đem hết thân 

tâm dốc vào nơi sự không tịch của Vô Vi Niết Bàn. Do không còn thấy có xác thân 

nên gọi là “khôi thân”, trí vắng lặng, không duyên theo trần cảnh nữa, chỉ có Tịch mà 

thiếu tác dụng Chiếu nên gọi là “Diệt Trí”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 168

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cõi. Đây chính là cách nói thông thường; nếu sanh về Tây Phương thì do 

bốn cõi viên dung, cho nên [chúng sanh trong cõi Cực Lạc] đều có thể 

thấy trọn hết [bốn cõi Tịnh Độ]. Đức Phật khuyên con người niệm Phật 

là do đạo lý này. Trong những thế giới Phật phương khác, bốn cõi tách 

rời, nhưng người trong cõi Tây Phương cũng có thể thấy khắp bốn cõi 

Tịnh Độ của hết thảy thế giới chư Phật trong mười phương, thật chẳng 

thể nghĩ bàn! 

 (Kinh) Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, hữu thất bảo trì, bát 

 công đức thủy, sung mãn kỳ trung. Trì để thuần dĩ kim sa bố địa, tứ 

 biên giai đạo, kim, ngân, lưu ly, pha lê hợp thành. Thượng hữu lâu 

 các, diệc dĩ kim, ngân, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não, nhi 

 nghiêm sức chi. Trì trung liên hoa, đại như xa luân, thanh sắc thanh 

 quang, hoàng sắc hoàng quang, xích sắc xích quang, bạch sắc bạch 

 quang, vi diệu hương khiết. 

  

 (Giải) Thượng minh trụ xứ, kim minh sanh xứ. Bảo trì kim, ngân 

 đẳng sở thành, bất đồng thử phương thổ, thạch dã. Bát công đức thủy 

 giả: Nhất trừng thanh, dị thử phương hồn trược. Nhị thanh lãnh, dị 

 hàn nhiệt. Tam cam mỹ, dị hàm đạm liệt vị. Tứ khinh nhuyễn, dị trầm 

 trọng. Ngũ nhuận trạch, dị súc hủ thốn sắc. Lục an hòa, dị cấp bạo. 

 Thất trừ cơ khát, dị sanh lãnh. Bát trưởng dưỡng chư căn, dị tổn hoại 

 chư căn, cập lệ lệ tăng bệnh một nịch đẳng dã. Sung mãn kỳ trung, dị 

 khô kiệt, phiếm lạm. Để thuần kim sa, dị ô nê. 

(經) 又舍利弗。極樂國土。有七寶池。八功德水。充滿

其中。池底純以金沙布地。四邊階道。金銀琉璃。玻璃合

成。上有樓閣。亦以金銀琉璃。玻璃硨磲。赤珠瑪瑙。而

嚴飾之。池中蓮華。大如車輪。青色青光。黃色黃光。赤

色赤光。白色白光。微妙香潔。

(解) 上明住處。今明生處。寶池金銀等所成。不同此方

土石也。八功德水者。一澄清。異此方渾濁。二清冷。異

寒爇。三甘美。異鹹淡劣味。四輕軟。異沉重。五潤澤。

異縮腐褪色。六安和。異急暴。七除饑渴。異生冷。八長

養諸根。異損壞諸根。及沴戾增病沒溺等也。充滿其中。

異枯竭汎濫。底純金沙。異汙泥。

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 169

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Chánh kinh: Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bằng 

 bảy báu, nước tám công đức chứa đầy trong ấy. Đáy ao thuần dùng cát 

 vàng trải đất, bậc lên, lối đi ở bốn phía đều do vàng, bạc, lưu ly, pha lê 

 hợp thành. Phía trên có lầu, gác, cũng dùng vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa 

 cừ, xích châu, mã não để trang hoàng. Hoa sen trong ao to như bánh xe, 

 hoa màu xanh tỏa ánh sáng xanh, hoa màu vàng tỏa ánh sáng vàng, hoa 

 màu  đỏ  tỏa  ánh  sáng  đỏ,  hoa  màu  trắng  tỏa  ánh  sáng  trắng,  vi  diệu, 

 thơm, sạch. 

 Giải: Đoạn trên nói về chỗ ở, đoạn này nói về chỗ [hành nhân vãng 

 sanh  Tịnh  Độ  sẽ]  sanh  ra.  Ao  báu  bằng  vàng,  bạc  v.v...  hợp  thành, 

 chẳng giống như phương này ao bằng đất, đá. Nước tám công đức là:  

 1. Trong lắng, khác với nước phương này vẩn đục, dơ bẩn. 

 2. Trong mát, khác với nước phương này nóng, lạnh. 

 3. Ngọt ngào, khác với nước phương này mặn, nhạt, hoặc có vị hèn 

 tệ. 

 4. Mềm nhẹ, khác với nước phương này thô nặng. 

 5.  Tươi  nhuận,  khác  với  nước  phương  này  thối  rữa,  màu  sắc  bệch 

 bạc. 

 6. An hòa, khác với nước phương này chảy xiết dữ dội. 

 7. Trừ đói khát, khác với nước phương này [khiến người uống vào 

 hay đụng đến] phát rét. 

 8. Tăng trưởng các căn, khác với nước phương này tổn hoại các căn 

 và tăng thêm những bệnh dịch dữ dội, chết chìm v.v... 

 “Đầy ắp trong ấy”: Khác với nước phương này hoặc khô cạn, hoặc 

 tràn ngập. “Đáy ao thuần là cát bằng vàng” khác với phương này đáy 

 ao là bùn lầy). 



Đoạn kinh này chỉ rõ sanh về Tây Phương là  “liên hoa hóa sanh” , 

không có thai sanh (sanh trong bào thai) và các thứ khổ khác. Hoàn cảnh 

của chỗ sanh là ao báu do bảy chất báu hợp thành. A Di Đà Phật phước 

cực lớn, vô lượng kiếp tu trì, mỗi một kẻ vãng sanh tối thiểu đều tu thiện 

nhân  tăng  thượng,  phước  báo  của  chúng  sanh  quá  lớn.  Do  vậy,  hoàn 

cảnh y báo đều bằng các thứ báu hợp thành, hoàn toàn khác Sa Bà. Nước 

cũng như vậy, có rất nhiều ưu điểm, rõ ràng nhất là tám điều:  



(1) Trong lắng: Chẳng có mảy may tạp chất nào. 



(2) Trong mát: Vĩnh viễn giữ cùng một nhiệt độ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 170

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



(3) Ngon ngọt: Hết sức ngon miệng. 



(4) Mềm nhẹ: Có thể chảy ngược lên trên. 



(5) Tươi nhuận: Chẳng bị hư rữa. 



(6) An hòa: Không có sóng to, sóng dữ. 



(7) Trừ đói khát: Chẳng những hết khát mà còn khỏi đói. 



(8)  Trưởng  dưỡng  các  căn:  Khiến  cho  con  người khỏe  mạnh, sống 

lâu. 



Quán Kinh nói nước [trong cõi Cực Lạc] có thể chảy quanh thân cây 

lên tận ngọn cây, cực kỳ mềm mại, nhẹ nhàng, đẹp mắt. Không chỉ có rất 

nhiều ưu điểm như thế mà còn có thể thuyết pháp. Nước chảy vang ra 

tiếng diễn nói Khổ, Không, Vô Thường, Vô Ngã, các Ba La Mật và các 

pháp Đại, Tiểu Thừa. Nước vốn là vật vô tình, A Di Đà Phật dùng trí huệ 

đức  năng  của  chính  mình  biến  nó  trở  thành  công  cụ  để  thuyết  pháp, 

nhằm thỏa mãn nhu cầu nghe pháp của chúng sanh, thật chẳng thể nghĩ 

bàn! 

 (Giải) Giai đạo tứ bảo, dị chuyên thạch. Bệ cấp danh Giai, thản đồ 

 viết Đạo. Trùng ốc vi lâu, sầm lâu danh các. Thất bảo lâu các, dị thử 

 phương thổ, mộc, đan thanh dã. Lâu các thị trụ xứ cập pháp hội xứ. 

 Đản đắc bảo trì, liên bào khai phu, tiện khả đăng tứ ngạn, nhập pháp 

 hội, kiến Phật, văn pháp dã. Hoa luân giả, Luân Vương kim luân, đại 

 tứ  thập  lý,  thả  cử  tối  tiểu  giả  ngôn.  Nhược  cứ  Quán  Kinh,  cập  Vô 

 Lượng  Thọ  hội,  đại  tiểu  thật  bất  khả  lượng.  Do  Đồng  Cư  Tịnh  Độ, 

 thân  tướng  bất  đẳng  cố  dã.  Thanh  sắc  danh  Ưu  Bát  La,  hoàng  sắc 

 danh Câu Vật Đầu, xích sắc danh Bát Đầu Ma, bạch sắc danh Phân 

 Đà Lợi. Do sanh thân hữu quang, cố liên bào diệc hữu quang. Nhiên 

 Cực  Lạc  liên  hoa,  quang  sắc  vô  lượng,  thử  diệc  lược  ngôn  nhĩ.  “Vi 

 diệu hương khiết”: Lược thán liên hoa tứ đức. Chất nhi phi hình viết 

 Vi. Vô ngại viết Diệu. Phi hình tắc phi trần, cố Khiết dã. Liên bào như 

 thử, sanh thân khả tri. 

(解) 階道四寶。異磚石。陛級名階。坦途曰道 。重屋為

樓。岑樓名閣。七寶樓閣。異此方土木丹青也。樓閣是住

處。及法會處。但得寶池。蓮胞開敷。便可登四岸。入法

會。見佛聞法也。華輪者。輪王金輪。大四十里。且舉最

小者言。若據觀經。及無量壽會。大小實不可量。由同居

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 171

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

淨土。身相不等故也。青色名優缽羅。黃色名拘勿頭。赤

色名缽頭摩。白色名芬陀利。由生身有光。故蓮胞亦有

光。然極樂蓮華。光色無量。此亦略言耳。微妙香潔。略

歎蓮華四德。質而非形曰微。無礙曰妙。非形則非塵。故

潔也。蓮胞如此。生身可知。

( Giải: Bậc lên, lối đi bằng bốn báu nhằm phân biệt khác [với cõi này, 

 bậc  lên,  lối  đi]  bằng  gạch,  đá.  Có  tầng  bậc  gọi  là  Giai,  đường  bằng 

 phẳng gọi là Đạo.  Nhà nhiều tầng là Lâu, lầu cao là Các. Lầu gác bằng 

 bảy báu, khác với phương này, lầu các được dựng bằng đất, gỗ, sơn màu 

 xanh đỏ. Lầu gác là chỗ ở và nơi cử hành pháp hội. Nhưng hễ được sanh 

 vào ao báu, thì khi búp sen nở, liền có thể lên bốn bờ, vào pháp hội, thấy 

 Phật, nghe pháp. Hoa sen to như bánh xe: Kim luân của Chuyển Luân 

 thánh vương to bốn mươi dặm. Hơn nữa, ở đây chỉ nêu ra hoa nhỏ nhất. 

 Nếu căn cứ theo Quán Kinh và pháp hội Vô Lượng Thọ [trong kinh Đại 

 Bảo Tích] thì hoa sen lớn hay nhỏ thật sự chẳng thể lường được, vì thân 

 tướng [của những người] trong cõi Đồng Cư khác nhau. Hoa sen màu 

 xanh  gọi  là  Ưu  Bát  La  (Utpala),  hoa  màu  vàng  gọi  là  Câu  Vật  Đầu 

 (Kumuda), hoa đỏ gọi là Bát Đầu Ma (Padma), hoa trắng gọi là Phân 

 Đà Lợi (Pundarīka). Do thân của người sanh về đó có quang minh nên 

 búp sen cũng có quang minh. Nhưng hoa sen trong Cực Lạc màu sắc và 

 quang minh vô lượng, ở đây cũng chỉ là nói đại lược mà thôi. “Vi diệu 

 hương khiết” là từ ngữ khen ngợi đại lược bốn đức của hoa sen. Có chất 

 mà  không  có  hình  thì  gọi  là  Vi.  Vô  ngại  là  Diệu.  Không  có  hình  thì 

 không có trần, nên là Khiết. Búp sen như thế thì thân của người được 

 vãng sanh [cứ suy theo đó] sẽ có thể biết được). 

Chung quanh ao bảy báu là đường đi, đều bằng bảy báu tạo thành. 

Lâu (樓) có hai tầng, còn Các (閣) có hai, ba tầng như hình bảo tháp, trên 

đỉnh nhỏ dần. Những vật liệu xây dựng đều bằng bảy báu. Lâu các là nơi 

ở,  mà  cũng  là  chỗ  để  giảng  kinh,  thuyết  pháp.  Chúng  sanh  từ  mười 

phương thế giới sanh về Tây Phương đều là liên hoa hóa sanh. Hoa sen ở 

trong ao bảy báu. Hoa nở, thấy Phật, ngộ Vô Sanh, cảnh giới ấy là cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm, đều thuộc về cảnh giới của Pháp Thân đại sĩ, 

thấy  được  Báo  Thân  của  Phật.  Khi  hoa  chưa  nở  cũng  được  thấy  Phật, 

nhưng thấy Ứng Hóa Thân của Phật. Chính mình chưa tu đến cảnh giới 

ấy, nhưng nhờ bổn nguyện, oai thần của A Di Đà Phật gia trì, cũng có 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 172

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hưởng thụ cõi Thật Báo. Nếu có thể “hoa nở, thấy Phật” thì chính mình 

thật sự đạt đến cảnh giới ấy. 



Kinh nói hoa sen to như bánh xe. Trong lời chú giải có nói [bánh xe 

ở  đây  là]  kim  luân  (bánh  xe  vàng)  của  Luân  Vương  (Cakra-varti-ràja: 

Chuyển Luân Thánh Vương) to bốn mươi dặm. Ở đây, lời chú giải cho 

biết trên thế giới có người thống trị, được gọi là Luân Vương, ông ta là 

người thống trị toàn thế giới. Trong lịch sử, chưa có Luân Vương xuất 

hiện. Đức Phật nói Luân Vương thống trị một đơn vị thế giới được mặt 

trời, mặt trăng chiếu sáng, gồm bốn đại bộ châu, lấy núi Tu Di làm trung 

tâm,  mặt  trời,  mặt  trăng  xoay  quanh  núi  Tu  Di.  Trước  kia,  người  ta 

thường nghĩ một thế giới là một hệ Thái Dương, lấy mặt trời làm trung 

tâm. Trên thực tế, kinh nói lấy núi Tu Di làm trung tâm. Lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ cho rằng mặt trời xoay quanh hệ Ngân Hà, trung tâm của hệ 

Ngân Hà được các nhà Thiên Văn Học gọi là lỗ đen (black hole)97. Cái lỗ 

đen ấy có thể là núi Tu Di. Nếu thuyết ấy là sự thật thì một đơn vị thế 

giới chính là một hệ Ngân Hà. Người thống trị cả một hệ Ngân Hà gọi là 

Kim Luân Vương. Người cai quản ba phần tư hệ Ngân Hà là Ngân Luân 

Vương. Cai quả một nửa hệ Ngân Hà là Đồng Luân Vương. Người cai 

quản một phần tư hệ Ngân Hà là Thiết Luân Vương. Tuy các vị vua này 

tồn tại, chúng ta cũng không thấy họ được. Luân vương có một vật báu, 

Ngài thường dùng nó làm phương tiện giao thông, trong một ngày đêm 

có thể tuần tra giáp vòng hệ Ngân Hà. 



Kinh  Vô  Lượng  Thọ  và  Quán  Kinh  đều  nói  phàm  ai  sanh  về  Tây 

Phương  thế  giới  thì  thân  thể,  dung  mạo,  sự  thụ  dụng  của  người  đó  sẽ 

được A Di Đà Phật gia trì, đều cùng giống hệt, chỉ riêng hoa sen là lớn 

hay nhỏ khác nhau; bởi lẽ, hoa sen lớn hay nhỏ là do công phu niệm Phật 

của chính mình sai khác. Do vậy, Ngẫu Ích đại sư nói:  “Được vãng sanh 

 hay không, hoàn toàn do có tín nguyện hay không. Phẩm vị cao hay thấp, 

 hoàn toàn do trì danh sâu hay cạn” . Hoa sen và phẩm vị có quan hệ mật 

thiết. 



Người ở Tây Phương thế giới thân có quang minh, hoa sen cũng có 

quang minh. Quang minh có vô lượng màu, ở đây chỉ nói có bốn màu là 

nói  đại  lược.  Hoa  sen  vi  diệu  thơm  sạch,  cũng  bằng  các  chất  báu  hợp 

97 Lỗ đen (black hole) là một khu vực trong không gian có sức hút rất mạnh, không 

có gì thoát khỏi nó được, kể cả ánh sáng. Tuy gọi là “lỗ”, nhưng tại khu vực này có 

mật độ vật chất rất cao. Thiên Văn Học vẫn chưa đưa ra lời giải đáp thỏa đáng về cấu 

trúc và sự hình thành lỗ đen trong không gian. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 173

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thành, hình dạng tùy theo niệm lực mà lớn hay nhỏ khác nhau. Hết thảy 

thụ dụng trong Tây Phương không gì chẳng thuận theo lòng muốn, tự tại 

vô ngại chẳng thể nghĩ bàn, dẫu có hình sắc cũng thông suốt vô ngại, tức 

là “Sự Sự vô ngại” như kinh Hoa Nghiêm đã nói. Cảnh giới từ chư thiên 

trở lên đã là Sự Sự vô ngại, huống hồ sự trang nghiêm nơi quả địa Như 

Lai này! Chúng sanh trong mười phương thế giới nghe nói danh hiệu A 

Di Đà Phật, biết ở phương Tây có một thế giới tên Cực Lạc. Nếu có thể 

tin tưởng, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh thì trong ao bảy báu ở Tây 

Phương  sẽ  trổ  một  búp  sen,  trên  hoa  có  ghi  tên  họ  của  chính  mình. 

Chúng ta niệm Phật trong nhân gian, hoa sen trong ao bảy báu sẽ càng 

niệm càng lớn dần. Nếu đổi sang tin tưởng pháp môn khác hoặc tham 

Thiền, hoặc học Mật, hoa ấy liền khô héo. Hết thảy cảnh sắc trong Tây 

Phương thế giới đều là bất sanh bất diệt, chỉ riêng hoa sen là biến hóa vô 

thường. Trong Đại Kinh (kinh Vô Lượng Thọ) có nói các thứ báu trong 

Tây Phương thế giới không chỉ quang minh, màu sắc vi diệu mà còn có 

mùi  thơm.  Vì  thế,  Tây  Phương  còn  được  gọi  là  Hương  Quang  Trang 

Nghiêm (cõi được trang nghiêm bằng hương thơm và quang minh), quả 

thật là cảnh tượng tột bậc mầu nhiệm. Hoa sen không có hình dạng nhất 

định, tuy biến hóa, hiện hữu, nhưng trọn chẳng phải là Sắc Trần. Vì thế, 

không bị ô nhiễm, thuần là khiết tịnh, chỉ do tâm hiện ra. Hoa sen thù 

thắng viên mãn như thế chính là chỗ để [người vãng sanh] sanh vào. Vì 

thế, thân thể, sắc tướng của người ấy so với hoa sen càng thù thắng hơn 

nữa! 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm. 

  

 (Giải) Minh thượng trụ xứ, sanh xứ, chủng chủng trang nghiêm, 

 giai thị A Di Đà Phật đại nguyện, đại hạnh, xứng tánh công đức chi 

 sở thành tựu. Cố năng biến nghiêm tứ chủng Tịnh Độ, phổ nhiếp thập 

 phương tam thế nhất thiết phàm thánh, linh vãng sanh dã. Phục thứ, 

 Phật dĩ đại nguyện, tác chúng sanh đa thiện căn chi nhân, dĩ đại hạnh, 

 tác chúng sanh đa phước đức chi duyên, linh tín nguyện trì danh giả 

 niệm niệm thành tựu như thị công đức, nhi giai thị dĩ thành, phi kim, 

 phi đương. 

(經) 舍利弗。極樂國土成就如是功德莊嚴。

(解) 明上住處生處。種種莊嚴。皆是阿彌陀佛。大願大

行。稱性功德之所成就。故能遍嚴四種淨土。普攝十方三

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 174

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

世一切凡聖。令往生也。復次佛以大願。作眾生多善根之

因。以大行。作眾生多福德之緣。令信願持名者。念念成

就如是功德。而皆是已成。非今非當。

( Chánh kinh:   Này  Xá  Lợi  Phất,  cõi  nước  Cực  Lạc  thành  tựu  công 

 đức trang nghiêm như thế đấy. 

 Giải:  Câu này nói rõ các thứ trang nghiêm nơi chỗ ở và chỗ sanh về 

 đều được thành tựu bởi đại nguyện, đại hạnh và công đức xứng tánh của 

 A Di Đà Phật. Vì thế, có thể trang nghiêm trọn khắp bốn thứ Tịnh Độ, có 

 thể  nhiếp  khắp hết  thảy  phàm  thánh trong  mười phương thế giới  vãng 

 sanh. Lại nữa, Phật dùng đại nguyện để làm cái nhân nhiều thiện căn 

 cho  chúng  sanh,  dùng  đại  hạnh  để  làm  cái  nhân  lắm  phước  đức  cho 

 chúng sanh, khiến những kẻ tín nguyện trì danh trong mỗi niệm thành 

 tựu công đức như thế, [những công đức như thế] đều là đã thành, chứ 

 không phải là trong hiện tại hay tương lai mới thành). 



Chỗ ở trong Tây Phương thế giới là đại hoàn cảnh, còn chỗ để thọ 

sanh là tiểu hoàn cảnh, đều được thành tựu bởi đại nguyện đại hạnh và 

công  đức  xứng  tánh  của  A  Di  Đà  Phật.  Nói  theo  mặt  Lý,  trí  huệ,  đức 

năng, tài nghệ của mười phương chư Phật đều là bình đẳng, bổn nguyện 

độ sanh cũng giống nhau, nhưng phương pháp tiếp dẫn chúng sanh hoàn 

toàn khác biệt. Do duyên bất đồng nên A Di Đà Phật đặc biệt hữu duyên 

với mười phương chúng sanh. Duyên liên quan đến nguyện. Tuy hằng 

ngày niệm câu  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  trong Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện, nhưng trên thực tế, [chúng ta] hoàn toàn không có tâm lượng ấy. 

Chỉ nghĩ độ chúng sanh trong thành của mình hay trong nước của mình 

là đã khá lắm rồi, nhưng vẫn còn hữu hạn. Mỗi một vị Phật lấy một đại 

thiên thế giới làm khu vực giáo hóa, chỉ riêng A Di Đà Phật nguyện lực 

vô  lượng  vô  biên,  không  có  giới  hạn.  Lúc  Ngài  còn  tu  nhân,  đã  phát 

nguyện  không  giống  những  vị  Phật  khác.  Hết  thảy  chư  Phật  có  duyên 

với  một  thế  giới  nào  đó,  liền  đến  thế  giới  ấy  để  hóa  độ  chúng  sanh. 

Nhưng thế giới được Phật giáo hóa ấy vốn đã có sẵn, ắt [chư Phật] phải 

dời sang thế giới ấy để biến lời phát nguyện thành sự thật. Tây Phương 

thế giới là do A Di Đà Phật sáng tạo, phàm những ai muốn sanh sang 

đấy phải hội đủ điều kiện là “tín, nguyện, trì danh, trong tâm thanh tịnh”. 

Nếu không, sẽ chẳng có hy vọng vãng sanh. 



A Di Đà Phật nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn, rộng lớn, bao la, sâu 

thẳm, tích lũy công đức, do công đức xứng tánh lưu lộ từ Chân Như bổn 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 175

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tánh mà thành tựu. Nói theo Lý, thế giới này của chúng ta là xứng tánh, 

nhưng nói theo Sự thì chẳng xứng tánh; bởi lẽ, bổn tánh của chúng ta có 

chướng ngại, có Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh. Mọi sự, mọi vật quả thật 

xứng tánh, nhưng rọi qua ba thứ phiền não ấy, đều bị biến chất, khác hẳn 

Chân Tánh. Công đức xứng tánh ở Tây Phương được bổn nguyện, oai 

thần của A Di Đà Phật gìn giữ. Người từ mười phương sanh về Cực Lạc, 

ai nấy đều được tự tại, đều có thể tự độ. Do vậy, ở Tây Phương, ba thứ 

phiền não chẳng sanh, hết thảy những thứ xứng tánh chẳng bị biến chất. 

Đồng thời, [cõi Cực Lạc thành tựu trang nghiêm] cũng là do oai thần của 

mười phương hết thảy chư Phật Như Lai gia trì A Di Đà Phật và thế giới 

Cực Lạc, cũng như gia trì mỗi một người niệm Phật vãng sanh. Trong 

hết thảy các cõi Phật, chỉ có Tây Phương Cực Lạc thế giới là vĩnh viễn 

giữ  được  công  đức  xứng  tánh,  không  bị  biến  chất  mảy  may,  đúng  là 

chẳng thể nghĩ bàn. Thế giới này của chúng ta là uế độ, xã hội rất loạn, 

phong khí bại hoại, tham ăn của hối lộ, làm việc trái pháp, chỗ nào cũng 


đều  như  thế.  Do  vậy,  người  thông  minh  thật  sự  giác  ngộ  liền  buông 

xuống hết thảy, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Phật Di Đà do 

đại nguyện, đại hạnh, sáng lập một trường sở tu học tốt đẹp, có bốn thứ 

Tịnh Độ trang nghiêm trọn khắp, viên dung vô ngại, nhiếp trọn khắp hết 

thảy phàm thánh trong mười phương ba đời sanh về đấy. Ngay cả Phật 

cũng  muốn  vãng  sanh  [Cực  Lạc].  Tông  Thiên  Thai  nói  những  quả  vị 

Phật trong Tạng Giáo, Thông Giáo, Biệt Giáo, trừ quả vị Phật trong Viên 

Giáo ra, những quả vị trong ba giáo Tạng, Thông, Biệt đều đã chứng quả 

nhưng chưa viên mãn, cũng muốn vãng sanh. 

Có nguyện thì ắt phải có hạnh, bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật đều đã viên mãn; Ngài đã thành Phật mười kiếp, chứng tỏ mỗi một 

nguyện đều được thực hiện viên mãn. Cùng một đạo lý, chúng ta hiện 

thời đang tu nhân, nguyện đã phát cũng phải được thực hiện, tận tâm tận 

lực làm, tuyệt đối chớ nên nói xuông, mà phải thật sự có trí huệ, phương 

tiện  thiện  xảo  thì  mới  có  thể  tương  ứng  với  Phật  đôi  chút.  Kinh  dạy: 

 “Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước đức, nhân duyên để được sanh 

 về cõi ấy” . Người học pháp môn này rất nhiều, người vãng sanh ít ỏi. 

Lắng lòng quán sát sẽ thấy là do thiện căn, phước đức chẳng đủ. Niệm 

Phật là phải biến thiện căn, phước đức của A Di Đà Phật thành thiện căn, 

phước  đức  của  chính  mình,  biến  như  thế  nào,  đó  là  vấn  đề.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ dạy “người thiện căn, phước đức chín muồi sẽ chịu tiếp nhận, 

còn kẻ chưa chín muồi, có đưa cho họ, họ cũng chẳng muốn”. Thiện căn, 

phước đức chín muồi tuyệt đối chẳng phải là ngẫu nhiên. Trong kinh Vô 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 176

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Lượng Thọ, vương tử A Xà Thế và năm trăm vị trưởng giả trong đời quá 

khứ đã  từng cúng dường bốn trăm  ức  Phật, nghe  Phật  Thích Ca  giảng 

kinh Vô Lượng Thọ bèn mong mỏi trong tương lai chính mình sẽ thành 

Phật giống hệt A Di Đà Phật, nhưng hoàn toàn chẳng phát nguyện vãng 

sanh.  Thiện  căn  cúng  dường  bốn  trăm  ức  Phật  vẫn  chưa  đủ,  chưa  thể 

khơi gợi bọn họ phát ra lòng tin chân thật, nguyện thiết ra, thật là khó 

nói! Có những người vừa nghe nói pháp môn Niệm Phật liền lập tức tiếp 

nhận, sốt sắng phụng hành, tin giữ không sai chạy, phần nhiều là hạng 

ông già bà cả ăn chay trong làng quê! Những người ấy từ vô thỉ kiếp đến 

nay đã cúng dường vô lượng chư Phật Như Lai, thiện căn, phước đức đã 

chín muồi, đã đem thân, tâm, thế giới, buông xuống hết thảy. Một niệm 

tương ứng với đại nguyện, đại hạnh của A Di Đà Phật, thiện căn, phước 

đức  của  chính  mình  đã  chín  muồi,  đồng  thời  lại  tiếp  nhận  thiện  căn, 

phước đức của A Di Đà Phật để tăng thêm cho bản thân, lẽ đâu họ chẳng 

vãng sanh? Biểu hiện của sự chín muồi thật sự thì thứ nhất là hoan hỷ, 

trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, không có chuyện 

gì khiến họ hoan hỷ. Niệm Phật như thế sẽ có thể biến bổn nguyện của A 

Di Đà Phật thành thiện căn tăng thượng của chính mình, biến đại hạnh 

của A Di Đà Phật thành phước đức tăng thượng của chính mình. 

 “Phi  kim,  phi  đương”   có  nghĩa  là  công  đức  của  A  Di  Đà  Phật  đã 

thành tựu viên mãn, chẳng phải là hiện thời mới tu, cũng chẳng phải là 

sẽ tu trong tương lai, [công đức của Phật] khiến cho người tín nguyện trì 

danh, niệm niệm thành tựu công đức giống hệt như thế. Trong lúc này, 

người niệm Phật còn chưa vãng sanh, còn đang trong thời gian tu hành, 

 “một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm 

 Phật” . Nếu tương ứng thì tâm của hành nhân sẽ giống như tâm Phật. 

 (Giải) Thử tắc dĩ A Di chủng chủng trang nghiêm, tác tăng thượng 

 bản  chất,  đới  khởi  chúng  sanh  tự  tâm  chủng  chủng  trang  nghiêm, 

 toàn Phật tức sanh, toàn tha tức tự, cố viết: “Thành tựu như thị công 

 đức trang nghiêm”. 

(解) 此則以阿彌種種莊嚴。作增上本質。帶起眾生自

心。種種莊嚴。全佛即生。全他即自。 故曰成就如是功 莊

嚴。

( Giải: Đây chính là dùng các thứ trang nghiêm của A Di Đà Phật để 

 làm bản chất tăng thượng nhằm dẫn khởi những thứ trang nghiêm trong 

 tự tâm của chúng sanh. Toàn thể Phật chính là chúng sanh, toàn thể Tha 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 177

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 chính  là  Tự.  Vì  thế,  nói:  “Thành  tựu  công  đức  trang  nghiêm  như  thế 

 đấy”). 

Trong Phật pháp, kinh luận, tông phái tuy nhiều, nhưng quy nạp lại 

thì chẳng ngoài hai tông là Tánh và Tướng, cũng tức là hai tông Không 

và Hữu. Ở đây, đại sư nói các thứ trang nghiêm của A Di Đà Phật đều 

được  thành  tựu  bởi  công  đức  xứng  tánh  của  A  Di  Đà  Phật;  điều  này 

thuộc  về  Tánh  Tông.  Nói  “làm  bản  chất  tăng  thượng  nhằm  dẫn  khởi 

những  thứ  trang  nghiêm  trong  tự  tâm  của  chúng  sanh”  thì  thuộc  về 

Tướng  Tông.  Nói  tới  bản  chất  và  dẫn  khởi  thì  tôi  nêu  lên  một  tỷ  dụ. 

Giống như cuộn phim trong máy chụp hình, đó là bản chất, là rỗng rang. 

[Ánh sáng]  chiếu qua  một  tấm  phim  thì  hình  ảnh  [trong tấm  phim  ấy] 

bèn được in ra, trở thành một tấm hình. Đấy chính là sự trang nghiêm 

[trong tự tâm của chúng sanh] được dẫn khởi. Chúng ta đọc ba kinh một 

luận  Tịnh  Độ,  trong tâm  ta  vốn chẳng  có  thế  giới  Cực  Lạc,  nghe  kinh 

xong, trong tâm liền nẩy sanh ấn tượng về thế giới Cực Lạc. Duyên có 

bốn thứ, tức là Thân Nhân Duyên, Vô Gián Duyên, Sở Duyên Duyên và 

Tăng Thượng Duyên98:

98 Thân Nhân Duyên (Hetu-pratyaya): Nhân duyên trực tiếp tạo nên sự sanh khởi của 

một pháp, tức là nguyên nhân chánh yếu sanh ra cái quả. Chẳng hạn như Thân Nhân 

Duyên của Nhãn Thức là Căn và Trần. Nhãn Thức lấy Nhãn Căn làm Nhân, lấy Sắc 

Trần làm Duyên. 

Đẳng Vô Gián Duyên (Samanantara-pratyaya): Còn gọi là Vô Gián Duyên hay Thứ 

Đệ Duyên. Có nghĩa là tâm và tâm sở liên tục tiếp nối, tâm (ở đây là vọng tâm) và 

tâm sở diệt trong sát-na trước bèn sanh ngay trong sát-na sau. Do có thứ tự tiếp nối, 

không gián đoạn nên gọi là Thứ Đệ Duyên hoặc Vô Gián Duyên. 

Sở  Duyên  Duyên  (Ālambana-pratyaya):  Đối  tượng  của  tâm  và  tâm  sở  tạo  thành 

nguyên nhân. Khi tâm và tâm sở sanh ra kết quả thì đối tượng của tâm  và tâm sở 

được gọi là Sở Duyên Duyên. Nói cách khác, Sở Duyên Duyên là những đối tượng 

tạo ảnh hưởng trực tiếp hay gián tiếp đến Thân Nhân Duyên. Chẳng hạn như hết thảy 

Sắc là Sở Duyên Duyên của Nhãn Thức. 

Tăng Thượng Duyên (Adhipati-pratyaya): Những duyên khác phụ trợ cho ba duyên 

trên đây thành tựu. 

Trên đây, Hòa Thượng chỉ giảng về Tứ Duyên của thế giới Cực Lạc như sau:  

1. Thân Nhân Duyên là trong Chân Như bổn tánh có sẵn các thứ trang nghiêm. 

2.  Vô  Gián  Duyên  là  chánh  niệm  của  Phật  và  chúng  sanh  trong  cõi  Tịnh  Độ  vĩnh 

viễn chẳng đoạn. 

3. Sở Duyên Duyên là Phật và chúng sanh trong cõi Tịnh Độ luôn duyên theo cảnh 

giới Thường Tịch Quang. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 178

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

1)  Thân  Nhân  Duyên  chính  là  chân  tâm  bổn  tánh  của  chính  mình 

chẳng hai, chẳng khác với hết thảy chư Phật. Tự tánh đầy đủ vô lượng 

công  đức  trang  nghiêm.  Trong  bổn  tánh  chứa  đựng  những  chủng  tử, 

không  gì  chẳng  bao  gồm.  Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười 

pháp giới, hết thảy vạn pháp đều do tánh của chính mình biến hiện ra. 

Đấy  chính  là  những  thứ  sẵn  có  trong  Chân  Như  bổn  tánh.  Nếu  chỉ  có 

mình  Thân  Nhân  Duyên  mà  không  có  ba  thứ  duyên  sau  đó  thì  cũng 

chẳng  có  cách  nào  kết  quả.  Nhà  Phật  nói  nhân  quả,  nhưng  thật  ra  là 

“nhân duyên quả”. Hết thảy pháp đều thuộc về duyên sanh, nhưng chẳng 

nói là “nhân sanh” vì nếu có nhân mà chẳng có duyên thì cũng chẳng thể 

sanh được. 

2) Loại thứ hai là Thứ Đệ Duyên, còn gọi là Vô Gián Duyên. Chúng 

sanh và Phật khác nhau, Phật không có vọng niệm, chánh niệm vĩnh viễn 

chẳng đoạn. Chúng ta có vọng niệm, biến đổi trong từng sát-na. 

3)  Loại  thứ  ba  là  Sở  Duyên  Duyên,  lại  càng  khác  biệt.  Đức  Phật 

duyên vào Thường Tịch Quang, chúng ta duyên theo thiên biến vạn hóa. 

4) Loại thứ tư là Tăng Thượng Duyên. Chúng ta nghĩ đến tham, sân, 

si, mạn, yêu ma, quỷ quái liền làm Tăng Thượng Duyên cho chúng ta. 

Nghĩ đến Phật, Phật liền làm Tăng Thượng Duyên cho chúng ta. Vật tụ 

họp theo từng loài, người họp theo bầy. Các thứ trang nghiêm trong Tịnh 

Độ do A Di Đà Phật biến hiện tạo thành Tăng Thượng Duyên hết sức thù 

thắng,  dẫn  khởi  ba  thứ  duyên  kia  (tức  Thân  Nhân  Duyên,  Vô  Gián 

Duyên và Sở Duyên Duyên) của chúng ta, khiến cho tánh đức của chúng 

ta chẳng hai, chẳng khác với tánh đức của A Di Đà Phật, tánh đức hoàn 

toàn lưu lộ. A Di Đà Phật nêu gương, đó là “bản chất”. Như bốn mươi 

tám nguyện trong kinh Vô Lượng là bản chất của A Di Đà Phật. Chúng 

ta đọc thuộc bốn mươi tám nguyện, hiểu rõ bốn mươi tám nguyện, sau 

đó chúng ta học theo A Di Đà Phật, cũng phát đại nguyện như thế, dẫn 

khởi những nguyện nơi tâm tánh của chúng ta biến hiện [thành các sự 

trang nghiêm nơi y báo và chánh báo]. 

 “Toàn  Phật  tức  sanh,  toàn  Tự  tức  Tha” : Ý  nghĩa  này  rộng lớn  vô 

biên, không có cùng tận. Ví dụ như nói:  “Toàn Sự tức Lý, toàn Tánh tức 

 Tướng”   thì  cũng  là  đồng  nghĩa.  Nếu  khế  nhập  cảnh  giới  ấy  thì  chẳng 

những không có phiền não, mà sanh tử cũng không. Ngộ đạo lý này thì 

4. Tăng Thượng Duyên là chúng sanh trong cõi Cực Lạc luôn tưởng đến Phật, nên 

Phật trở thành Tăng Thượng Duyên giúp hành nhân vãng sanh Tịnh Độ. Đồng thời y 

báo trang nghiêm của cõi Cực Lạc cũng là Tăng Thượng Duyên. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 179

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chính là Phật, Bồ Tát, mê đạo lý này thì chính là phàm phu. Hễ ngộ thì là 

Nhất Chân pháp giới, hễ mê thì là mười pháp giới. Mê càng sâu, càng sẽ 

đọa  xuống.  Chữ   “toàn  Phật”   chỉ  bản  chất  của  Phật  và  các  thứ  trang 

nghiêm  nơi  y  báo  và  chánh  báo  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới. 

Tánh đức của mỗi  một người vãng sanh hoàn toàn chưa hiển lộ, trông 

thấy  cảnh  giới  của  A  Di  Đà  Phật  thì  tánh  đức  của  họ  sẽ  tự  nhiên  dấy 

động. Tây Phương thế giới là như vậy, mà thế giới hiện tại của chúng ta 

(tức thế giới Sa Bà) cũng chưa bao giờ chẳng giống như vậy. Hiện thời, 

chúng  ta  dùng  nghiệp  lực  của  mọi  người  làm  “bản  chất  tăng  thượng”; 

cách nghĩ, cách nhìn, cách làm của mọi người trong hiện tại đều chẳng 

phải là thiện nghiệp. Bản thân chúng ta vốn sẵn tốt lành, nhưng ở trong 

Sa Bà đã lâu, tự nhiên bị nhiễm rất nhiều tập khí ác, đấy là vì hoàn cảnh 

xui khiến như vậy. Tây Phương thế giới A Di Đà Phật tự tánh viên mãn, 

lấy  tánh  đức  ấy  làm  bản  chất  cho  chúng  ta.  Do  vậy,  hễ  sanh  về  Tây 

Phương,  chẳng  mấy  chốc,  chúng  ta  sẽ  được  huân  nhiễm,  trở  thành  có 

phẩm đức thù thắng. Tây Phương thế giới khác biệt những thế giới khác 

ở chỗ này. Chữ Tha trong câu  “toàn Tha tức Tự”  chỉ A Di Đà Phật, tức 

là Tự Tánh Di Đà.  Đấy là quả, cho nên nói:  “Thành tựu như thị công 

 đức trang nghiêm” (thành tựu công đức trang nghiêm như thế). Đại sư 

sử dụng văn tự không nhiều, nhưng giảng giải Tây Phương thế giới, bất 

luận Sự hay Lý, Tánh hay Tướng, đều giảng hết sức thấu triệt. Quả thật 

là một bộ sách hay, khó có! 

 (Kinh) Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thường tác thiên nhạc, 

 hoàng  kim  vi  địa,  trú  dạ  lục  thời,  vũ  thiên  Mạn  Đà  La  hoa.  Kỳ  độ 

 chúng sanh, thường dĩ thanh đán, các dĩ y kích, thịnh chúng diệu hoa, 

 cúng dường tha phương thập vạn ức Phật, tức dĩ thực thời, hoàn đáo 

 bổn quốc, phạn thực kinh hành. 

(經) 又舍利弗。彼佛國土。常作天樂。黃金為地。晝夜

六時。雨天曼陀羅華。其土眾生。常以清旦。各以衣裓。

盛眾妙華。供養他方十萬億佛。即以食時。還到本國。飯

食經行。

( Chánh kinh:  Lại  này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thường  tấu 

 nhạc trời, vàng ròng làm đất. Ngày đêm sáu thời tuôn mưa hoa Mạn Đà 

 La.  Chúng  sanh  cõi  ấy,  thường  vào  sáng  sớm,  ai  nấy  dùng  lẵng  đựng 

 hoa, đựng các hoa đẹp, cúng dường mười vạn ức Phật ở phương khác. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 180

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Liền  trong  khoảng  bữa  ăn,  trở  về  nước  mình,  dùng  cơm  xong  đi  kinh 

 hành)

Tây Phương thế giới thường có nhạc trời tấu trên không trung, tùy 

theo ý thích của từng người mà nghe loại âm nhạc mình yêu thích. Mặt 

đất và đường đi đều phủ vàng ròng.  “Trú dạ lục thời, vũ thiên Mạn Đà 

 La hoa”   (Ngày  đêm  sáu  thời,  tuôn  mưa  hoa  Mạn  Đà  La).  Đức  Phật 

thuận theo quan niệm về thời gian của chúng sanh trong cõi này (Sa Bà) 

mà nói  “ngày đêm sáu thời”  chứ thật ra, ở Tây Phương không có ngày 

đêm! 

 “Mạn Đà La”  (Māndārava, Mandāraka) là tiếng Phạn, dịch nghĩa là 

 “Thích Ý” , tức là thấy và nghe đều đẹp ý mình. Về tình trạng sinh sống 

của chúng sanh cõi ấy, họ có thần thông rộng lớn, thường vào lúc sáng 

sớm,  ai  nấy  dùng  lẵng  đựng  hoa  đựng  các  loại  hoa  đẹp,  cúng  dường 

mười vạn ức Phật trong những phương khác.  “Mười vạn ức”  ở đây cũng 

là nói phương tiện, chứ thật ra chẳng phải chỉ có mười vạn ức, [nói như 

vậy] nhằm thích hợp với những người vãng sanh từ thế giới Sa Bà, tình ý 

rất sâu, chẳng bỏ được quê nhà, mỗi ngày đều có thể quay về nhìn ngó, 

đồng thời cúng dường mười vạn ức Phật ở những phương khác. Đủ thấy 

họ có thuật phân thân. Những người vãng sanh Tây Phương đều có năng 

lực này. Cúng Phật phước đức lớn nhất, mỗi ngày nghe Phật thuyết pháp, 

thiện  căn,  phước đức  ngày  ngày  tăng  trưởng,  chúng ta  cũng  chẳng thể 

nào tưởng tượng được. Tại Tây Phương thành Phật dễ dàng, đạo lý là ở 

chỗ  này.  Từ  kinh  điển,  chúng  ta  đọc  thấy  khi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

giảng kinh, thuyết pháp, trong thính chúng có người vừa nghe một nửa 

bộ kinh đã chứng quả. Nếu nghe hết thảy chư Phật thuyết pháp, lẽ đâu 

chẳng đại triệt đại ngộ? Sanh về các cõi Phật khác, chỉ nghe một vị Phật 

thuyết pháp, còn tại Tây Phương có thể tham lễ, nghe kinh, nghe pháp 

với khắp các vị Phật, chẳng thể so sánh được! Sáng dậy đi cúng dường 

chư Phật, lúc quay trở về nhằm đúng lúc ăn cơm trưa. Ăn xong tản bộ, 

cuộc sống tiêu dao, tự tại. Vãng sanh Tây Phương thì phạm vi hoạt động  

là tận hư không, trọn pháp giới, nguyện lực tương ứng với A Di Đà Phật. 

 (Giải)  Nhạc  thị  Thanh  Trần.  Địa  thị  Sắc  Trần.  Hoa  thị  Sắc, 

 Hương nhị Trần. Thực thị Vị Trần. Thịnh hoa, tán hoa, kinh hành thị 

 Xúc Trần. Chúng sanh Ngũ Căn đối Ngũ Trần khả tri. “Thường tác” 

 giả, tức lục thời dã. “Hoàng kim vi địa” giả, thất bảo sở nghiêm địa 

 giới. Thể thị hoàng kim dã. Nhật phân sơ, trung, hậu, danh “trú tam 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 181

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 thời”. Dạ phân sơ, trung, hậu, danh “dạ tam thời”. Cố vân “trú dạ lục 

 thời”. Nhiên bỉ độ y chánh các hữu quang minh, bất giả nhật nguyệt, 

 an phân trú dạ? Thả thuận thử phương, giả thuyết phân tế nhĩ. 

(解) 樂是聲塵。地是色塵。華是色香二塵。食是味

塵。盛華散華經行是觸塵。眾生五根對五塵可知。常作

者。即六時也。黃金為地者。七寶所嚴地界。體是黃金

也。日分初中後。名晝三時。夜分初中後。名夜三時。故

云晝夜六時。然彼土依正。各有光明。不假日月。安分晝

夜。且順此方。假說分際耳。  

( Giải: Nhạc là Thanh Trần, đất là Sắc Trần, hoa là hai trần Sắc và 

 Hương. Thức ăn là Vị Trần. Đựng hoa, rải hoa, kinh hành là Xúc Trần. 

 Ta có thể nhận biết đây là kinh văn đem Ngũ Căn của chúng sanh đối 

 ứng Ngũ Trần. “Thường tấu” là suốt cả sáu thời. “Vàng ròng làm đất” 

 là cõi đất được trang nghiêm bằng bảy báu, Thể là vàng ròng. Ngày chia 

 thành sơ, trung, hậu, gọi là ngày ba thời. Đêm chia thành sơ, trung, hậu, 

 gọi là đêm ba thời. Vì thế, nói: “Ngày đêm sáu thời”. Nhưng y báo và 

 chánh báo trong cõi ấy mỗi thứ đều có quang minh, chẳng cần đến mặt 

 trời, mặt trăng, há chia thành ngày đêm? Chỉ thuận theo phương này mà 

 giả nói có phân chia thời hạn vậy)

Trong thế giới Sa Bà, [đối tượng nhận thức của năm căn được quy 

nạp  thành]  năm  loại  lớn,  tức  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp,  đều 

chẳng thanh tịnh. Do vậy, dùng chữ Trần để biểu thị. Trần (塵: bụi bặm)

có nghĩa “ô nhiễm”. Cái bàn hai ngày không lau sẽ phủ một lớp bụi. Đức 

Phật nói năm thứ Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc ô nhiễm tâm thanh tịnh và 

bổn tánh của chúng ta; vì thế gọi là Trần. Tây Phương cũng có năm thứ 

này,  nhưng  hoàn  toàn  chẳng  ô  nhiễm,  vì  thế  gọi  là   “thắng  diệu  Ngũ 

 Trần” . Thắng diệu (nhiệm mầu tột bậc) ở chỗ chẳng ô nhiễm. Ngũ Căn 

của  chúng  ta  tiếp  xúc  Ngũ  Trần,  kết  quả  có  thể  suy  ra  được.  Chữ 

 “thường tác”  ý nói: Ngày đêm sáu thời không gián đoạn.  “Hoàng kim vi

 địa” :  Chẳng  qua  là  dùng  tất  cả  những  thứ  đang  có  trong  thế  giới  của 

chúng ta làm tỷ dụ để nói, chứ vàng của chúng ta mà đem so với vàng 

trong Tây Phương thế giới thì bất luận chất lượng, màu sắc, quang minh 

đều chẳng thể sánh bằng. Ngày chia làm Sơ, Trung, Hậu, gọi là “ngày ba 

thời”; đêm chia làm Sơ, Trung, Hậu, gọi là “đêm ba thời”. Đấy là cách 

chia  thời  gian  ở  Ấn  Độ  như  trong  phần  trước  đã  giải  thích.  Y  báo  và 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 182

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chánh báo trong Tây Phương thế giới mỗi thứ đều có quang minh. Thế 

giới ấy được gọi là “thế giới quang minh”, không có mặt trời, mặt trăng, 

tinh tú, chẳng chia ra ngày và đêm nên không có quan niệm thời gian. 

Quan niệm không gian cũng chẳng có. Tây Phương thế giới có đường đi, 

nhưng không tên đường, số nhà. Đây kia có thể giao tiếp bằng cách dùng 

tâm cảm. Phật nói  “ngày đêm sáu thời”  là thuận theo phương này mà giả 

nói có phân chia như vậy. 

 (Giải) Mạn Đà La, thử vân Thích Ý, hựu vân Bạch Hoa. “Y kích” 

 thị  thịnh  hoa  khí.  “Chúng  diệu  hoa”,  minh  phi  Mạn  Đà  La  nhất 

 chủng. Ưng như Diệu Kinh tứ hoa, biểu tứ nhân vị. Cúng dường tha 

 phương Phật, biểu chân nhân hội xu cực quả, quả đức vô bất biến dã. 

 Thả cứ Sa Bà ngôn thập vạn ức Phật, ý hiển sanh Cực Lạc dĩ, hoàn 

 cúng Thích Ca, Di Lặc, giai bất nan nhĩ. Nhược A Di thần lực sở gia, 

 hà viễn bất đáo tai! 

(解) 曼陀羅。此云適意。又云白華。衣裓是盛華器。

眾妙華。明非曼陀羅一種。應如妙經四華。表四因位。供

養他方佛。表真因會趨極果。果德無不遍也。且據娑婆言

十萬億佛。意顯生極樂已。還供釋迦彌勒。皆不難耳。若

阿彌神力所加。何遠不到哉。  

( Giải: Mạn Đà La, cõi này dịch là Thích Ý, còn dịch là Bạch Hoa. 

 “Y kích” là dụng cụ đựng hoa. “Chúng diệu hoa” chỉ rõ chẳng phải chỉ 

 có  một loại  hoa  Mạn  Đà  La.  Hãy  nên hiểu là bốn  loại  hoa  như  trong 

 kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa,  nhằm  biểu  thị  bốn  địa  vị  tu  nhân99.  “Cúng

 dường Phật ở phương khác” biểu thị do nhân chân thật sẽ tiến đến quả 

 cùng tột, quả đức không gì chẳng trọn khắp. Hơn nữa, dựa theo Sa Bà 

 mà nói mười vạn ức Phật, nhằm nêu rõ ý: Đã sanh về Cực Lạc, trở về 

99 Pháp sư Viên Anh giảng câu này như sau:  “Kinh Pháp Hoa chép ‘trời mưa xuống 

 Mạn Đà La Hoa, Ma Ha Mạn Đà La Hoa, Mạn Thù Sa Hoa (Nhu Nhuyễn Hoa), Ma 

 Ha  Mạn Thù  Sa  Hoa’.  Dùng  bốn  loại  hoa  này  để  cúng  dường  các  vị  Phật  nơi 

 phương khác, nhằm biểu thị do cái nhân chân thật có thể tiến đến Phật quả, quả đức 

 không  gì  chẳng  trọn  khắp.  Các  địa  vị  Bồ  Tát  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

 Hướng, Thập Địa phá vô minh, thấy Pháp Thân, đấy chính là chân nhân. Niệm niệm 

 tiến  hướng  Phật  quả  Diệu  Giác,  quả  đức  trọn  khắp  mười  phương  nên  nói  cúng 

 dường  tha  phương  thập  vạn  ức  Phật”.  Theo  lời  giải  thích  này  thì  “bốn  địa  vị  tu 

nhân” như ngài Ngẫu Ích đã nói trong đoạn văn này chính là Thập Trụ, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng và Thập Địa. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 183

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 cúng dường Thích Ca, Di Lặc đều chẳng khó khăn gì! Nếu được thần lực 

 của A Di Đà Phật gia bị thì xa cách mấy mà chẳng đến được ư?)

 “Mạn Đà La” , Hán dịch là Thích Ý, còn dịch là Bạch Liên Hoa.  “Y

 kích”  100 là dụng cụ đựng hoa. Kinh Diệu Pháp Liên Hoa nói bốn thứ hoa 

cũng nhằm biểu thị pháp, mỗi thứ đều có vô lượng phẩm loại, tùy ý thích 

của mỗi người mà biến hóa.  “Cúng dường tha phương Phật, biểu chân 

 nhân hội xu cực quả, quả đức vô bất biến dã”  (Cúng dường chư Phật ở 

phương khác nhằm biểu thị do cái nhân chân chánh sẽ tiến đến cái quả 

tột cùng, quả đức không gì chẳng trọn khắp). Tây Phương thế giới hoàn 

toàn dùng chân Phật, chân sự để làm cảnh giới sở duyên, chẳng giống 

như chúng ta vẽ một bức tượng Phật. Tượng Phật chẳng phải là Phật thật. 

Trong  Tây  Phương  thế  giới,  hoàn  toàn  là  thật,  lại  còn  thật  sự  là  Báo 

Thân  viên  mãn,  chứ  không  phải  Ứng  Hóa  Thân.  Do  vậy,  thành  Phật 

nhanh chóng, không có bất cứ chướng ngại nào, nguyên nhân là do điều 

này.  Trong những  thế  giới khác  chẳng  dễ  gì thấy  Phật,  ngay  như thuở 

Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, các vị đệ tử thường tùy chúng là một ngàn 

hai trăm năm mươi lăm người, hoàn toàn không phải là mỗi người ngày 

nào cũng có cơ hội thỉnh giáo. Nếu lấy cảnh giới của Phật làm nhân địa 

tu hành của chính mình thì sẽ có thể thành tựu Phật quả viên mãn. Ân 

đức  của  Phật  Thích  Ca  đối  với  chúng  ta  rất  lớn.  Trong  tương  lai,  đức 

Thích  Ca  đã  diệt  độ,  Di  Lặc  thành  Phật,  nếu  quý  vị  đã  sanh  về  Tây 

Phương mà vẫn còn muốn trở lại Sa Bà nhìn ngó người nhà, quyến thuộc 

thì mỗi ngày đều có thể trở về. Người Tây Phương thiên nhãn thấy thấu 

suốt, thiên nhĩ nghe thông suốt. Túc Mạng Thông của A La Hán chỉ có 

thể  biết  chuyện  trong  năm  trăm  đời.  Năng  lực  của  thiên  nhãn  chỉ  giới 

hạn trong một tiểu thiên thế giới, không thể thấy đến một trung thiên thế 

giới. Người đới nghiệp vãng sanh vào Tây Phương thế giới, chưa đoạn 

Kiến Tư phiền não, Thiên Nhĩ của họ có thể nghe thấu âm thanh ngoài 

mười vạn ức cõi Phật, Thiên Nhãn cũng giống như thế. Tha Tâm Thông 

có thể biết khởi tâm động niệm của chúng sanh ở ngoài mười vạn ức cõi 

Phật.  Năng  lực  ấy  chẳng  phải  do  chính  mình  tu  được,  mà  là  do  bổn 

nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Do vậy, đại sư nói:  “Nhược A Di thần 

 lực sở gia, hà viễn bất năng đáo!”  (Nếu được thần lực của A Di Đà Phật  

100 Kích (裓) có nghĩa gốc là vạt áo, hoặc cái tấm địu (tấm vải có dây buộc bốn góc 

để buộc đứa con vào lưng mẹ). Do vậy, có một số vị cổ đức còn cho rằng “y kích” là 

vạt áo. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 184

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

gia trì thì xa đến đâu mà chẳng thấu tới). 

 (Giải)  Thực  thời,  tức  thanh  đán,  cố  vân  “tức  dĩ”, minh  kỳ  Thần 

 Túc bất khả tư nghị. Bất ly bỉ độ, thường biến thập phương, bất giả du 

 thời hồi hoàn dã. Thử văn hiển Cực Lạc, nhất thanh, nhất trần, nhất 

 sát-na, nãi chí khóa bộ, đàn chỉ, tất dữ thập phương Tam Bảo, quán 

 triệt vô ngại. Hựu, hiển tại Sa Bà, tắc trược trọng ác chướng, dữ Cực 

 Lạc bất cách nhi cách, sanh Cực Lạc, tắc công đức thậm thâm, dữ Sa 

 Bà cách nhi bất cách dã. 

(解) 食時。即清旦。故云即以。明其神足不可思議。

不離彼土。常遍十方。不假逾時回還也。此文顯極樂。一

聲。一塵。一剎那。乃至跨步彈指。悉與十方三寶。貫徹

無礙。又。顯在娑婆。則濁重惡障。與極樂不隔而隔。生

極樂。則功德甚深。與娑婆隔而不隔也。  

( Giải:  “Thực  thời”  chính  là  lúc  sáng  sớm,  nên  nói  “tức  dĩ”  (liền 

 ngay), chỉ rõ Thần Túc chẳng thể nghĩ bàn. Chẳng lìa cõi ấy mà thường 

 trọn khắp mười phương, chẳng mất thời gian quay trở lại. Đoạn văn này 

 nêu rõ một thanh, một trần, một sát-na, thậm chí cất bước, khảy ngón 

 tay trong cõi Cực Lạc đều cùng với mười phương Tam Bảo quán triệt vô 

 ngại. Lại còn, chỉ rõ: Trong Sa Bà, trược nặng, ác chướng, chẳng cách 

 ngăn Cực Lạc mà thành ngăn cách. Sanh về Cực Lạc, công đức rất sâu, 

 tuy cách ngăn Sa Bà mà chẳng hề ngăn cách). 



Trong  sáu  thứ  thần  thông,  có  một  thứ  gọi  là  Thần  Túc  Thông. 

 “Thần” (神) là thần kỳ chẳng thể lường, chẳng thể suy nghĩ được.  “Túc” 

(足)  là  viên  mãn,  biểu  thị  biến  hóa  tự  tại.  Truyện  Tây  Du  Ký  nói  Tôn 

Ngộ  Không  có  bảy  mươi  hai  phép  biến  hóa,  đấy  chính  là  thần  thông. 

Người sanh về Tây Phương nghe kinh, nghe pháp trong giảng đường của 

A  Di  Đà  Phật,  đồng thời phân  thân  đến khắp  các  cõi  Phật trong  mười 

phương để cúng Phật, độ chúng sanh, đi về tự tại. Phân thân đến mười 

phương thế giới, ở lại đó một thời gian tùy theo duyên của chúng sanh. 

Hết thảy chúng sanh sanh về Tây Phương đều viên mãn đầy đủ sáu thứ 

thần  thông,  đều  cùng  mười  phương  Tam  Bảo  quán  triệt  vô  ngại,  một 

thanh, một trần, một sát-na, cho đến trong một động tác nhỏ nhặt trong 

khoảng  thời  gian khảy  ngón  tay  trong  cuộc sống  thường nhật,  tùy  tiện 

lấy một pháp nào cũng là toàn thể pháp giới. Do vậy, mười phương ba 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 185

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đời hết thảy chư Phật Như Lai không ngừng hướng về hành giả nói pháp 

là  chuyện  có  thể  xảy  ra;  bởi  lẽ,  hết  thảy  vô  ngại.  Như  trong  kinh  Đại 

Thừa có nói  “trong một đầu lông chuyển đại pháp luân, không có mảy 

 may  chướng  ngại  nào” .  Kinh  Hoa  Nghiêm  bảo   “một  chính  là  nhiều, 

 nhiều chính là một. Một và nhiều viên dung, tự tại vô ngại” . 

 “Hựu  hiển  tại  Sa  Bà,  tắc  trược  trọng  ác  chướng,  dữ  Cực  Lạc  bất 

 cách nhi cách”   (Lại  nữa,  hiển  thị  trong  cõi  Sa  Bà,  do  trược  nặng,  ác 

chướng, chẳng cách ngăn Cực Lạc mà thành ngăn cách). Thế giới này 

của chúng ta ô nhiễm rất nặng, các nhà khoa học đã đưa ra lời cảnh cáo: 

Nếu chẳng cấp tốc giảm thiểu sự ô nhiễm  môi trường, năm  mươi năm 

sau, quả địa cầu sẽ chẳng thích hợp cho con người sống nữa. Có thể đạt 

được hiệu quả hay không, tôi cảm thấy hết sức khó khăn. Nhà Phật nói: 

 “Y báo chuyển theo chánh báo” . Y báo là hoàn cảnh, chánh báo là lòng 

người. Trong tâm chúng ta bị ô nhiễm còn nghiêm trọng hơn hoàn cảnh 

bị  ô  nhiễm.  Do  tư  tưởng,  kiến  giải  của  chúng  ta  sai  lầm  mà  dẫn  đến 

những hành vi sai lầm. Muốn cầu xã hội an định, ắt phải dốc sức tịnh 

hóa lòng người. Trong giai đoạn hiện thời này, hết sức khó khăn. Người 

tạo Thập Ác trong xã hội rất nhiều. Trước kia, tạo Thập Ác còn có tâm 

hổ  thẹn,  hiện  thời  lại  coi  đó  như  một  hiện  tượng  bình  thường!  Do  thế 

giới Sa Bà có những thứ trược nặng, ác chướng ấy, cho nên xa cách Cực 

Lạc; hai thế giới chẳng ngăn cách mà thành ngăn cách! 

Trong các bộ Cao Tăng Truyện và Cư Sĩ Truyện của Trung Quốc, có 

không ít người đã được chứng kiến [cảnh giới của thánh nhân], như câu 

chuyện thiền sư Pháp Chiếu của Tịnh Độ Tông đến Đại Thánh Trúc Lâm 

Tự ở Ngũ Đài Sơn, thấy Văn Thù Bồ Tát mà tôi đã nhắc đến trong phần 

Huyền Nghĩa. Sau khi Bồ Tát thuyết pháp xong, Sư hướng về Văn Thù 

Bồ Tát thưa hỏi: “Trong thời kỳ Mạt Pháp, chúng sanh tu pháp nào thì 

thích hợp?” Văn Thù Bồ Tát bảo: “Tu pháp Ngũ Hội Niệm Phật là thích 

hợp nhất”. Văn Thù Bồ Tát còn niệm mấy câu cho Sư nghe. Ngài Pháp 

Chiếu vốn học Thiền, qua cuộc kỳ ngộ ấy, bèn chuyên tu Tịnh Độ. Về 

sau, Ngài trở thành tổ sư đời thứ tư của Tịnh Độ Tông. 



Thế giới này của chúng ta là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Ngài Văn 

Thù là thánh nhân, chúng ta không thấy được; tuy không ngăn cách với 

chúng  ta  mà  thành  ngăn  cách.  Trong  Cao  Tăng  Truyện,  những  tình 

huống  giống  như  vậy  rất  nhiều.  Lại  như  trong  Tam  Muội  Thủy  Sám, 

quốc sư Ngộ Đạt gặp tôn giả Ca Nặc Ca, cũng như hoa Đàm thoáng hiện. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 186

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Giải) “Phạn thực kinh hành” giả, niệm thực, thực chí, bất giả an 

 bài. Thực tất, bát khứ, bất lao cử thức. Đản kinh hành kim địa, hoa 

 nhạc ngu lạc, nhậm vận tấn tu nhi dĩ. 

(解) 飯食經行者。念食食至。不假安排。食畢缽去。

不勞舉拭。但經行金地。華樂娛樂。任運進修而已。 

( Giải: “Phạn thực kinh hành” là nghĩ tới ăn, đồ ăn hiện tới, chẳng 

 mất công xếp đặt. Ăn xong, bát biến mất, chẳng mất công lau, cất. Chỉ 

 kinh hành trên đất vàng, vui hưởng hoa, âm nhạc, tùy ý tấn tu mà thôi)

Đoạn này giảng đại lược về tình hình cuộc sống của đại chúng trong 

Tây Phương thế giới. Trong phần trên, tôi đã có nói, từ cõi trời Sắc Giới 

trở lên, không có ham muốn ăn uống. Từ Dục Giới thiên trở xuống, ai 

nấy đều chẳng thể tránh khỏi Ngũ Dục. Trong Sắc Giới Thiên, từ tầng 

trời Sơ Thiền trở lên, chẳng có Ngũ Dục, lấy Thiền Duyệt làm thức ăn. 

Tây  Phương  thế  giới  vượt trỗi  chư  thiên rất  nhiều,  mười  tám  tầng trời 

của  Sắc  Giới  [trong cõi  Sa  Bà]  trọn  chẳng  thể  sánh  bằng.  Thanh  Văn, 

Duyên Giác cũng chẳng thể sánh bằng. Phàm phu đới nghiệp vãng sanh 

từ vô thỉ kiếp đến nay có tập khí này, chẳng thể đoạn được, có lúc khởi 

lên ý niệm muốn ăn cơm. Ý niệm vừa dấy, cảnh giới liền hiện tiền, hết 

thảy thụ dụng thuận theo ý nghĩ hiện ra, chẳng cần phải sắp đặt. Ăn xong, 

bát biến mất, chẳng mất công rửa chén, rửa đũa. Hết thảy thụ dụng trong 

Tây Phương thế giới đều ứng theo ý nghĩ mà xuất hiện, bất luận hoàn 

cảnh vật chất hay hoàn cảnh nhân sinh đều thù thắng nhất. Từ đây, ta có 

thể biết rõ tình trạng cuộc sống hằng ngày của các vị thượng thiện nhân. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm. 

(經) 舍利弗。極樂國土。成就如是功德莊嚴。  

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc thành tựu công 

 đức trang nghiêm như thế đấy)



Người đới nghiệp vãng sanh hoàn toàn dựa vào công đức gia trì từ 

bổn nguyện của A Di Đà Phật, điều khó có gì đáng quý hơn là họ có thể 

tùy ý phân thân qua lại các cõi Phật trong mười phương, cúng Phật, nghe 

pháp, độ sanh, giống như các vị Pháp Thân đại sĩ chẳng hai, chẳng khác. 

Như Quán Kinh và Vô Lượng Thọ Kinh đã dạy, phàm ai vãng sanh đều 

có năng lực gần giống như Phật. Phật có thể từ trong tay biến hiện vật 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 187

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

dụng thường ngày, như quần áo, thức ăn và tràng, phan, lọng báu, hoa 

trời, âm nhạc để cúng Phật và cũng đồng thời lợi ích hết thảy chúng sanh. 

Mười phương thế giới chẳng có việc này, chỉ riêng Tây Phương là như 

thế. 

 (Kinh) Phục thứ, Xá Lợi Phất! Bỉ quốc thường hữu chủng chủng 

 kỳ  diệu  tạp  sắc  chi  điểu,  bạch  hạc,  khổng  tước,  anh  vũ,  xá-lợi,  ca-

 lăng-tần-già, cộng mạng chi điểu. Thị chư chúng điểu, trú dạ lục thời, 

 xuất hòa nhã âm. Kỳ âm diễn sướng Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề 

 Phần, Bát Thánh Đạo Phần, như thị đẳng pháp. Kỳ độ chúng sanh, 

 văn thị âm dĩ, giai tất niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

(經 )  復 次 舍 利 弗 。 彼 國 常 有 種 種 奇 妙 雜 色 之 鳥 。 白

鶴。孔雀。鸚鵡。舍利。迦陵頻伽。共命之鳥。是諸眾

鳥。晝夜六時。出和雅音。其音演暢。五根五力。七菩提

分。八聖道分。如是等法。其土眾生。聞是音已。皆悉念

佛。念法。念僧。  

( Chánh kinh: Lại này, Xá Lợi Phất! Cõi ấy thường có các loài chim  

 nhiều màu, kỳ diệu như bạch hạc, chim công, chim vẹt, xá-lợi, ca-lăng-

 tần-già, cộng mạng. Những con chim ấy ngày đêm sáu thời hót tiếng hòa 

 nhã. Tiếng hót ấy diễn nói thông suốt Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề 

 Phần, Bát Thánh Đạo Phần... những pháp giống như vậy. Chúng sanh 

 cõi ấy nghe tiếng ấy rồi, thảy đều niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng)



Phần  đẹp  đẽ  tinh  diệu  nhất  trong  cuộc  sống  của  đại  chúng  ở  Tây 

Phương  thế  giới  chính  là  thuyết  pháp  trang  nghiêm.  Giống  như  trong 

một trường học, sinh hoạt thường ngày của thầy và trò là học tập. Thời 

gian đẹp nhất của con người là lúc đi học, hễ bước chân ra xã hội khổ 

nạn trùng trùng. Người trong Tây Phương thế giới cuộc sống hết sức tự 

tại, có thể học môn gì mình thích học, làm những chuyện mình thích làm. 

Trong nhà trường, lúc vào lớp, hoặc khi nghe thầy thuyết pháp hết sức 

nghiêm  túc,  ắt  phải  cung  kính.  Hễ  có  chút  tùy  tiện  nào  liền  cảm  thấy 

thiếu tôn kính, oai nghi bị khiếm khuyết. A Di Đà Phật hiểu tâm lý của 

chúng sanh; do vậy, biến hóa rất nhiều loài chim để thuyết pháp khiến 

cho mọi người có thể tùy ý nghe pháp, chẳng bị bó buộc mảy may nào! 

Các  loài  chim  ấy,  ngày  đêm  sáu  thời,  hót  tiếng  hòa  nhã,  diễn  nói  các 

pháp. Đại chúng muốn nghe pháp nào, chúng liền nói pháp ấy. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 188

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “Kỳ  âm  diễn  sướng101 Ngũ  Căn,  Ngũ  Lực,  Thất  Bồ  Đề  Phần,  Bát 

 Thánh Đạo Phần, như thị đẳng pháp” (Âm thanh ấy diễn nói thông suốt 

Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề Phần, Bát Thánh Đạo Phần, các pháp 

giống  như  vậy).  Mấy  câu  này  bao  gồm  hết  thảy  giáo  nghĩa  Đại  Tiểu 

Thừa.  Nghe  Phật  pháp  xong,  tâm  an,  lý  đắc,  tâm  an  thì  không  có  tạp 

niệm, [mọi ý niệm] thảy đều là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Ngũ 

Căn,  Ngũ  Lực v..v.. là nói đến  thánh  giáo,  còn niệm  Phật,  niệm  Pháp, 

niệm Tăng là nói tới tu hành. 

 (Giải) “Chủng  chủng  kỳ  diệu  tạp  sắc”, ngôn  đa  thả  mỹ dã. Hạ  

 lược  xuất  lục  chủng.  Xá-lợi,  cựu  vân  Thu  Lộ,  Kỳ  thiền  sư  vân  thị 

 Xuân  Oanh,  hoặc  nhiên.  Ca-lăng-tần-già,  thử  vân  Diệu  Âm,  vị  xuất 

 xác thời, âm siêu chúng điểu. Cộng mạng, nhất thân, lưỡng đầu, thức 

 biệt, báo đồng. Thử nhị chủng, Tây Vực Tuyết Sơn đẳng xứ hữu chi, 

 giai ký thử gian ái thưởng giả, ngôn kỳ tự nhi dĩ. Lục thời xuất âm, tắc 

 tri Tịnh Độ bất dĩ điểu thê vi dạ. Lương dĩ liên hoa thác sanh chi thân, 

 bổn vô hôn thùy, bất giả dạ ngọa dã. Ngũ Căn đẳng giả, Tam Thập 

 Thất Đạo Phẩm dã. Sở vị Tứ Niệm Xứ, nhất Thân Niệm Xứ, nhị Thọ 

 Niệm Xứ, tam Tâm Niệm Xứ, tứ Pháp Niệm Xứ. 

(解) 種種奇妙雜色。言多且美也。下略出六種。舍

利。舊云鶖鷺。琦禪師云是春鶯。或然。迦陵頻伽。此云

妙音。未出殼時。音超眾鳥。共命。一身兩頭。識別報

同。此二種。西域雪山等處有之。皆寄此間愛賞者。言其

似而已。六時出音。則知淨土不以鳥棲為夜。良以蓮華託

生之身。本無昏睡。不假夜臥也。五根等者。三十七道品

也。所謂四念處 。一身念處。二受念處。三心念處。四法 

101 Trong các bản kinh Nhật Tụng lưu hành hiện thời, đôi khi chữ “diễn sướng” này 

bị sửa thành “diễn xướng” khiến cho ý nghĩa vi diệu của từ ngữ này bị mất hẳn, tức 

là lầm lẫn giữa chữ Sướng (暢) và Xướng (唱), chúng tôi xin mạn phép ghi lại lời 

giảng của pháp sư Bân Tông trong cuốn Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Thích (bản 

in của Cao Hùng Nhân Sinh Thư Cục, trang 137) về hai chữ này như sau:  “Có thể 

 diễn nói pháp âm vi diệu khiến cho tâm hành giả sanh khoan khoái, vui vẻ thì gọi là 

 Diễn Sướng. Lại nữa, giải nói phân minh cặn kẽ là Diễn, những pháp được nói ra 

 đều thông đạt, không trệ ngại thì gọi là Sướng. Tuy âm thanh [của các loài chim ấy] 

 khiến cho con người sảng khoái, vui thích, nhưng không mê đắm, khác với âm thanh 

 trong cõi tục, khiến cho người nghe sanh huệ, tư, tu, tăng trưởng đạo tâm” . 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 189

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

念處。

( Giải:  “Chủng chủng kỳ diệu tạp sắc” ý nói [các loài chim trong cõi 

 Cực Lạc] đã nhiều còn đẹp. Tiếp đó, kinh nêu đại lược sáu loại. Xá-lợi, 

 thời  cổ  dịch  là  Thu Lộ,  Kỳ  thiền  sư  nói nó  chính  là  chim  Xuân  Oanh, 

 chắc có lẽ là đúng. Ca-lăng-tần-già, cõi này dịch là Diệu Âm. Chim này 

 khi chưa ra khỏi vỏ trứng, tiếng hót của nó đã vượt trỗi các loài chim 

 khác.  Cộng  Mạng  là  chim  có  hai  đầu  một  thân,  mỗi  đầu  có  thần  thức 

 khác biệt, nhưng có chung một báo thân. Hai loại chim này có ở những 

 nơi như Tuyết Sơn v.v... bên Tây Vực. Đều là mượn tên những loài chim 

 được yêu thích, tán thưởng trong cõi này để tạm mô tả [những loài chim 

 trong cõi Cực Lạc] mà thôi. [Do kinh chép] “sáu thời vang tiếng hót” 

 nên biết là trong Tịnh Độ chẳng coi chim đậu là đêm102; ấy là vì thân 

 sanh  từ  hoa sen sanh  ra,  vốn  chẳng  có buồn  ngủ,  nên đêm chẳng  cần 

 ngủ. Ngũ Căn v.v... là nói về ba mươi bảy đạo phẩm, nghĩa là: Tứ Niệm 

 Xứ gồm một là Thân Niệm Xứ, hai là Thọ Niệm Xứ, ba là Tâm Niệm Xứ, 

 bốn là Pháp Niệm Xứ). 

 “Chủng  chủng  kỳ  diệu  tạp  sắc  chi  điểu”   nghĩa  là  chủng  loại  rất 

nhiều. Tiếp đó, kinh văn chỉ nêu đại lược sáu loài. Bạch hạc, chim công, 

chim  vẹt,  đều là những  thứ  ai  cũng biết, chẳng  cần phải bàn tới.  “Xá-

 lợi”   (Śāri),  thời  cổ  dịch  là  Thu  Lộ,  Kỳ  thiền  sư103 đời  Tống  bảo  nó  là 

chim  Xuân  Oanh,  cũng  có  lý.  “Ca-lăng-tần-già”   (Kalavinka)  là  tiếng 

Phạn, dịch thành Diệu Âm. Khi chim chưa ra khỏi vỏ trứng đã có thể hót 

tiếng du dương. Cộng Mạng (Jivajivaka) là loại chim một thân hai đầu, 

có hai thần thức. Tại Trung Quốc, chưa hề thấy loại chim này. Tương 

truyền, ở núi Hỷ Mã Lạp Nhã (Himalaya) có loại chim này. Nhằm ứng 

với  những  loài  chim  xinh đẹp  người đời  ưa  thích,  A  Di  Đà  Phật dùng 

102 Đây chính là lời phản bác những cách diễn giải sai lạc lời tán thán cõi Cực Lạc 

của pháp sư Khuy Cơ trong bộ Phật Thuyết A Di Đà Kinh Thông Tán Sớ. Trong bộ 

sách ấy, pháp sư Khuy Cơ đã viết như sau:  “Hoa khai kim phố, hóa sanh vi thiên thự 

 chi tình. Điểu thê quỳnh lâm, Bồ Tát tác thời hôn chi tướng”  (Hoa nở đất vàng, kẻ 

hóa sanh còn mang ý niệm trời vừa rạng sáng. Chim đậu rừng quỳnh, Bồ Tát ngỡ là 

trời đã tối). Ở đây, pháp sư Khuy Cơ không hề giải thích khi hoa khép, chim đậu là 

trời tối, mà chỉ nhằm nói lên một sự kiện: Những người vãng sanh trong cõi Đồng 

Cư  Tịnh  Độ,  do  đới  nghiệp  vãng  sanh,  còn  mang  nhiều  tình  kiến  nên  có  những  ý 

niệm sáng tối, chứ thật ra cõi Cực Lạc không hề có sáng hay tối, ngày hay đêm v.v... 

103 Đây là lời giải thích ý nghĩa chữ Xá-lợi trong bộ Tây Trai Thi của ngài Sở Thạch 

Phạm Kỳ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 190

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thần lực biến hiện nhiều loài chim đẹp đẽ chẳng có trong nhân gian. Do 

Tây Phương không có tối tăm, nên loài cầm điểu thuyết pháp suốt ngày 

đêm sáu thời không gián đoạn. Người trong cõi Tây Phương liên hoa hóa 

sanh, vốn không ngủ nghỉ; vì thế, ăn uống lẫn ngủ nghê đều chẳng cần. 

Khi tinh thần con người sung mãn thì thời gian ngủ rất ít. Người thật sự 

có  công  phu,  ít  vọng  niệm,  ít  phiền  não,  tinh  thần  bị  tiêu  hao  cũng  ít. 

Thuở đức Phật tại thế, quy định các đệ tử chỉ ngủ trong lúc Trung Dạ, 

tức là mười giờ đi ngủ, hai giờ đêm thức dậy. Hiện thời có người ngủ 

tám tiếng vẫn chưa đủ, lãng phí thời gian tốt đẹp nhất, thật là đáng tiếc. 

Hễ tinh thần tốt đẹp, nhất định cuộc sống sẽ sung sướng. 

 “Ngũ Căn đẳng giả, tam thập thất đạo phẩm dã”  (Ngũ Căn v.v... là 

ba mươi bảy đạo phẩm). Câu này là nói tổng quát. Trong kinh chỉ nói 

bốn thứ  “Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Đề Phần, Bát Thánh Đạo Phần” . 

Ba  mươi  bảy  đạo  phẩm  được  chia  thành  bảy  loại,  Ngẫu  Ích  đại  sư  bổ 

sung ba thứ còn lại để nói. Ba thứ ấy là Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ 

Như Ý Túc. Thông thường, chúng ta chỉ biết ba mươi bảy đạo phẩm là 

pháp Tiểu Thừa; thật ra, pháp này chung cho cả Tiểu Thừa lẫn Đại Thừa. 

Trong kinh Niết Bàn, đức Phật dạy:  “Nếu ai có thể quán Bát Chánh Đạo 

 thì sẽ minh tâm kiến tánh” . Câu này giảng rõ ba mươi bảy đạo phẩm là 

pháp Đại Thừa. Trong Đại Trí Độ Luận, Long Thọ Bồ Tát cũng nói ba 

mươi bảy phẩm không gì chẳng thâu nhiếp, vô lượng đạo phẩm đều nằm 

trong  ấy.  Ngài  còn  nói  ba  mươi  bảy  đạo phẩm  bao  gồm  hết  thảy  Phật 

pháp Đại Thừa. Tây Phương là Đại Thừa viên đốn, há có Tiểu Thừa ư? 

Tứ  Niệm  Xứ  thuộc về  Quán  Trí, người ta  thường  gọi  là nhân  sinh 

quan, vũ trụ quan. Trong ấy có mê, có ngộ. Niệm (念) là trí huệ quán sát, 

chứ không phải ý niệm. Chữ Xứ (處) chỉ cảnh giới được quán. Tứ Niệm 

Xứ,  Tứ  Chánh  Cần,  Tứ  Như  Ý  Túc  có  ích  rất  lớn  cho  người  sơ  học. 

Thường [có người] nói “tu học rất lâu, niệm Phật, tham Thiền, trì chú, tu 

Định, công phu đều chẳng đắc lực”, nguyên nhân là vì đã coi thường ba 

phương pháp tu học cơ bản này. Nhưng vì sao trong kinh đức Phật chẳng 

nói tới ba thứ này, mà lại bắt đầu bằng Ngũ Căn, Ngũ Lực? Vì Ngũ Căn, 

Ngũ Lực là pháp của người trong cõi Tây Phương tu hành; họ đã tu ba 

môn trước rồi, không cần phải nói lại nữa. Nhưng đối với hàng sơ học 

chúng ta thì nhất định phải nói rõ. Tứ Niệm Xứ là:  

1)  “Quán  thân  bất  tịnh” :  Thân  chẳng  sạch  sẽ.  Người  tu  hành  lợi 

dụng  thân  thể  để  thành  tựu  đạo  nghiệp,  chẳng  cần  phải  đắm  đuối  nó. 

Người thế gian lợi dụng nó để tạo nghiệp, đáng tiếc quá! Những thứ do 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 191

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thân thể bài tiết ra đều không sạch sẽ. Quán thân thể của chính mình bất 

tịnh, chẳng đáng tham ái, thì làm sao tham ái thân thể của người khác 

cho được? Muốn buông xuống hết thảy thân, tâm, thế giới thì phải bắt 

đầu từ cái thân của chính mình. Chẳng còn phải nhọc lòng vì cái thân thể 

này nữa thì mới có thể dưỡng sinh tốt đẹp. Người biết dưỡng sinh ít bệnh 

tật,  có  thể  trường  thọ.  Thân  thể  con  người  và  toàn  thể  vũ  trụ  là  một. 

Thuận theo tự nhiên sẽ mạnh khỏe. Chẳng hạn như thức ăn trong mùa 

Đông phải ăn đồ mát, mùa Hạ phải ăn đồ nóng. Hiện thời con người làm 

ngược  lại,  hoàn  toàn  chẳng  tương  ứng  với  tự  nhiên.  Vì  vậy,  trăm  thứ 

bệnh đổ ra. Thiên Nguyệt Lệnh trong bộ sách cổ Lễ Ký của Trung Quốc 

có nói về cách sinh sống, ăn ở, một năm bốn mùa mười hai tháng, mỗi 

tháng ăn gì đều ghi chép tường tận. Cách ăn và dùng loại củi nào để nấu 

đều quy định cặn kẽ, những điều này gần như đã thất truyền. Nguyên tắc 

dưỡng sinh trong Phật pháp là coi thân thể như một cỗ máy, thân phải 

động, tâm phải tịnh. Hiện thời, thân mọi người bất động, cốt sao nhàn hạ, 

sung sướng cái thân, còn tâm thì suốt ngày từ sáng đến tối suy nghĩ loạn 

xạ, hết sức tương phản. Người trong cõi Tây Phương thân Kim Cang bất 

hoại, chẳng cần ăn uống nên không bị bệnh tật. 

2)  “Quán Thọ thị khổ” : Con người suốt đời phấn đấu là vì lẽ gì? Đạt 

được gì? Đến tuổi già càng khổ, sống rất quạnh quẽ. Những chung cư 

dành cho người nhà ở Mỹ chăm sóc người già kể ra cũng chu đáo, nhưng 

vẫn khó tránh khỏi bệnh tật rề rề, khổ vì nằm bẹp giường, chỉ ngồi ăn 

đợi chết mà thôi. Đức Phật nói tam giới đều khổ. Cũng có lúc vui, nhưng 

thời gian vui chẳng dài, vui rồi lại khổ nên gọi là Hoại Khổ, chẳng khổ 

chẳng vui là Hành Khổ, vì nó dời đổi không ngừng, biến hóa vô thường. 

Nói thật đấy! Người học Phật cuộc sống khác hẳn, có viễn cảnh tương 

lai  sáng  sủa.  Niệm  Phật  thân  tâm  thanh  tịnh,  đọc  kinh  sẽ  khai  ngộ. 

Huống  chi  kinh  dạy:   “Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  tương  lai,  nhất 

 định thấy Phật” . Cư sĩ Bành Tế Thanh đã chép trong Vãng Sanh Truyện 

chẳng ít vị nam nữ tại gia cư sĩ lúc lâm chung biết trước lúc mất. Nói 

chung [những người ấy] sống vào cuối đời Minh, đầu đời Thanh. Bốn 

chục năm qua, tại Đài Loan, tôi đích thân mắt thấy tai nghe người đứng 

qua  đời,  người  ngồi  mà  mất,  chứng  tích  đều  hãy  còn,  tuyệt  đối  chẳng 

phải là bịa chuyện. 

3)  “Quán  tâm  vô  thường” :  Người  thế  gian  khổ  nhất  là  ý  niệm  nẩy 

sanh  không  ngừng.  Đấy  là  tập  khí  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  đó  cũng  là 

nhân tạo nên luân hồi trong lục đạo. Phật giáo tuy có nhiều pháp môn, 

nhưng đều nhằm mục đích tu Định, phương pháp khác nhau, nhưng mục 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 192

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đích là một. Định là bổn tâm, ý niệm là vọng tâm. Làm thế nào để trừ bỏ 

vọng tâm, khôi phục bổn tâm, đấy là công phu thật sự. Vọng tâm là cội 

nguồn của hết thảy vọng tưởng, phiền não. Chẳng những khi thức nó nẩy 

sanh liên tục không ngừng, mà khi ngủ nó cũng biến thành mộng. Vọng 

tâm sanh diệt trong từng sát-na, thấy hết thảy cảnh giới đều là sanh diệt. 

Trong kinh Phật nói hết thảy pháp bất sanh bất diệt, chúng ta nhìn không 

ra. Phật dùng Định tâm chẳng sanh diệt nên thấy hết thảy pháp bất sanh 

bất diệt. Chúng ta dùng cái tâm sanh diệt để nhìn hết thảy pháp nên hết 

thảy  pháp  đều  có  sanh  diệt.  Chẳng  hạn  như,  hết  thảy  động  vật  đều  có 

sanh, lão, bệnh, tử. Đức Phật nói bất sanh bất diệt là thật, sanh diệt là giả. 

Không có ý niệm là nhất tâm, những gì được hiện bởi nhất tâm là chân. 

Đấy là Nhất Chân pháp giới. Hễ ý niệm dấy lên thì sẽ thấy mười pháp 

giới. Vọng tâm vô thường, hãy nên bỏ đi, phải tích cực tu Định, người 

trong thế giới Tây Phương đều giữ được chân tâm thường trụ. Thường 

trụ là bất động. Chúng ta tập khí nặng nề, lại thêm hoàn cảnh quyến rũ, 

mê hoặc, khó thể thường trụ bất động. 

4)  “Quán pháp vô ngã” :  Ba  thứ  đầu  trong  Tứ  Niệm  Xứ  thuộc  về 

nhân sinh quan của bản thân chúng ta. Loại thứ tư chính là vũ trụ quan. 

Chữ Ngã trong  “quán pháp vô ngã”  có nghĩa là “tự tại”. Kinh Kim Cang 

dạy:   “Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng” .  Kinh  còn  dạy: 

 “Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng” .  Đấy  là   “quán

 pháp vô ngã” . Mọi người thường cho rằng hết thảy pháp đều có thật; do 

vậy,  khởi lên lắm  thứ  phiền não như tham,  sân, si,  mạn.  Kẻ ngu  muội 

ngỡ thân có thật, hết thảy vạn vật cũng có thật; do vậy, hết sức đoạt lấy, 

tạo tác Thập Ác, chẳng mảy may cân nhắc, e dè, nhưng tạo nghiệp ắt có 

quả báo. Đời sau phải đền trả, sợ rằng phải mang lông đội sừng. Người 

đầu óc tỉnh táo chẳng tạo ác nghiệp, biết đời người sống trong cõi này, 

hết thảy thụ dụng đều có số mạng định sẵn, chẳng cần phải mong cầu 

xằng bậy. Kẻ thông minh hơn thì biết tuy số mạng đã định sẵn, nhưng 

làm  lành có thể xoay  chuyển  số  mạng. Bậc  có  đại trí  huệ  có  thể thoát  

khỏi tam giới, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. 

Tứ Niệm Xứ thuyết minh chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Người 

học Phật trọn chẳng có ưu lự, chẳng vì riêng mình mà tính toán tương lai, 

đoạn  ác,  tu  thiện,  hết  thảy  tạo  tác  chẳng  suy  tính  cho  chính  mình,  mà 

nghĩ tưởng cho đại chúng. Hành như thế thì hoàn cảnh sinh hoạt ắt sẽ 

mỗi ngày chuyển biến dần dần tốt đẹp hơn. Dẫu trong đời trước có oan 

gia đối đầu thì đến cuối cùng cũng biến thành bạn tốt, hết thảy chướng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 193

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ngại cũng dần dần hóa giải. Đời sống phải chú trọng tiết kiệm, tiết kiệm 

một phần sẽ có thể giúp đỡ người khác một phần. Điều này có thể thực 

hiện được, chứ không phải là  một yêu cầu cao xa gì! Do chúng ta coi 

thường bốn cách tu trì này mà công phu chẳng đắc lực, trí huệ chẳng mở 

mang,  tam-muội  chẳng  thành.  Nếu  lưu  ý  những  điều  này,  buông  thân, 

tâm, thế giới xuống, hy sinh mình vì người khác thì chẳng những công 

phu đắc lực,  mà  còn  tăng trưởng  phước huệ,  tín tâm  ngày  càng  mạnh, 

trong cuộc sống sẽ cảm nhận được nhiều cảm ứng, [những thứ cảm ứng 

ấy] tuyệt đối là chân thật, chẳng hư dối! 

 (Giải)  Tứ  Chánh  Cần:  Nhất,  dĩ  sanh  ác  pháp  linh  đoạn,  nhị,  vị 

 sanh ác pháp linh bất sanh, tam, vị sanh thiện pháp linh sanh, tứ, dĩ 

 sanh thiện pháp linh tăng trưởng. Tứ Như Ý Túc: Nhất, Dục Như Ý 

 Túc, nhị, Tinh Tấn Như Ý Túc, tam, Tâm Như Ý Túc, tứ, Tư Duy Như 

 Ý Túc. 

(解) 四正勤。一。已生惡法令斷。二。 未生惡法令不 

生。三。未生善法令生。四。已生善法令增長。四如意

足。一。欲如意足。二。精進如意足。三。心如意足。

四。思惟如意足。  

( Giải:  Tứ  Chánh  Cần: 1.  Pháp ác đã sanh  khiến đoạn.  2.  Pháp  ác 

 chưa sanh làm cho chẳng sanh. 3. Pháp thiện chưa sanh khiến sanh. 4. 

 Pháp thiện đã sanh khiến cho tăng trưởng. Tứ Như Ý Túc: 1. Dục Như Ý 

 Túc. 2. Tinh Tấn Như Ý Túc. 3. Tâm Như Ý Túc 4. Tư Duy Như Ý Túc)



Ba  mươi  bảy  đạo  phẩm  chia  thành  bảy  loại  lớn,  còn  gọi  là  “bảy 

khoa”. Thứ nhất là Tứ Niệm Xứ. Tứ Niệm Xứ là dùng trí huệ quán sát 

vũ trụ và nhân sinh, đấy là “thấy thấu suốt” (khán phá). Thấy thấu suốt 

rồi mà nếu chẳng tích cực đoạn ác tu thiện thì sẽ biến thành tiêu cực. Do 

vậy, lại nói tới khoa thứ hai là Tứ Chánh Cần.  “Cần” (勤) là siêng năng 

gắng  sức  đoạn  ác  tu  thiện.  Tiêu  chuẩn  thiện  ác  xưa  nay,  trong  nước, 

ngoài nước khác nhau, có sai khác đôi chút, hãy nên lấy Phật pháp làm 

chuẩn. Phật pháp lấy Giới Luật làm chuẩn. Giới khác Thiện. Mục đích 

của  Thiện  là  được phước,  mục  đích  của Giới  là  đắc  Định.  Giới  có thể 

xuất tam giới, nhưng phước báo thì chẳng thể. Kinh luận nói bậc chứng 

quả La Hán liền vượt thoát tam giới, sở chứng của họ là Cửu Thứ Đệ 

Định, nghĩa là loại Thiền Định xuất thế gian. Những thứ như Tứ Thiền 

Bát  Định  được  gọi  là  Thiền  Định  thế  gian.  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 194

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật đã từng nói  “những gì tương ứng với tự tánh thì là thiện, nhũng gì 

 chẳng tương ứng tự tánh là ác” . Tiêu chuẩn này rất cao, thực hiện cũng 

khó.  Nếu  nói  theo  tiêu  chuẩn  của  Tịnh  Tông  thì  thực  hiện  hoàn  toàn 

chẳng khó khăn gì! 



Phật  hiệu  là  danh  hiệu  của  tánh  đức,  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật 

chính là  “xứng tánh khởi tu, toàn thể tu chính là tánh” . Chẳng có mấy 

người niệm Phật thật sự biết đạo lý trong ấy:  “Từng tiếng Phật hiệu đều 

 tương ứng với tự tánh” . Niệm Phật là điều lành nhất trong những điều 

lành, đạt đến tột cùng điều thiện. Nếu chẳng thể đạt đến cảnh giới này thì 

cũng có thể lùi xuống mong cầu mức độ thấp hơn, tức là lấy Giới Luật 

làm chuẩn mực. Nói theo người hiện thời, trì giới là “vâng giữ phép tắc”. 

Giới (戒) là răn cấm, Luật (律) là pháp luật. Đức Phật chế định Giới Luật 

không giống với pháp luật thế gian. Pháp luật thế gian nhằm duy trì luân 

thường, đạo lý, giữ cho xã hội an định, hòa bình; còn Giới Luật của Phật 

pháp  nhằm  làm  cho  chúng  sanh  ra  khỏi  tam  giới,  thoát  luân  hồi,  mục 

đích  khác  nhau.  Văn  kiện  pháp  luật  thế  gian  cứ  sau  bao  nhiêu  năm  là 

phải sửa đổi, điều chỉnh, vì xã hội biến đổi rất lớn. Pháp luật xưa nay, 

trong nước, ngoài nước đều khác nhau. Giới Luật nhà Phật ngàn đời bất 

biến, do nó siêu việt thời gian và không gian. Giới Luật do đức Phật chế 

định từ ba ngàn năm trước thích hợp với con người thuộc bất cứ thời đại 

ấy, giúp họ đắc Định, khai Huệ, liễu sanh tử, thoát tam giới. Ngày nay, 

căn  cứ vào  Giới  Luật  trước kia  để  tu trì thì vẫn  có thể  đắc  Định, khai 

Huệ, liễu sanh tử, thoát tam giới giống hệt như vậy! 



Nhà  Phật  thường  nói  đến  Tam  Tụ  Tịnh  Giới104.  Trong  Giới  Luật, 

phần lớn nói về Oai Nghi, tức những quy định, khuôn phép trong cuộc 

sống thường ngày. Chẳng hạn như Cụ Túc Giới của người xuất gia gồm 

hai trăm năm mươi điều, trong ấy, những điều thật sự là Giới Luật không 

104 Tam Tụ Tịnh Giới gồm:  

1. Nhiếp Luật Nghi Giới: Còn gọi là Luật Nghi Giới, hoặc Tự Tịnh Giới. Nhiếp có 

nghĩa là thâu tóm trọn vẹn. Nhiếp Luật Nghi Giới gồm tất cả những giới cấm nhằm 

mục đích tích thiện, ngừa ác như Cụ Túc Giới, Ngũ Giới, Thập Giới v.v... 

2. Nhiếp Thiện Pháp Giới: Còn gọi là Thiện Pháp Giới, bao gồm những giới nhằm 

thệ nguyện thực hiện tất cả hết thảy thiện pháp. 

3. Nhiếp Chúng Sanh Giới: Còn gọi là Chúng Sanh Giới, Tiếp Sanh Giới, hoặc Lợi 

Chúng Sanh Giới, bao gồm những giới nhằm lợi lạc chúng sanh. Chẳng hạn như Bồ 

Tát Địa Trì Kinh nói mười một giới như: Hễ chúng sanh làm những chuyện lợi ích 

bèn cùng góp sức, đối với chúng sanh bị bệnh hoặc chưa bệnh, hoặc chăm sóc bệnh 

nhân đều góp sức v.v... 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 195

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhiều,  chỉ  có  bốn  giới  trọng,  tức  “giết,  trộm,  dâm,  dối”.  Tiếp  theo  là 

mười  ba  điều  gọi  Tăng  Tàn  Giới105,  tổng  cộng  gồm  mười  bảy  điều  là 

Giới Luật. Những điều khác liên quan đến oai nghi, xử thế, đãi người, 

tiếp vật, sinh hoạt thường nhật, ăn uống, cử động. Những điều ấy cũng 

giống như văn kiện mang tánh chất kỷ niệm, vì cuộc sống hiện tại của 

chúng ta và người thời cổ Ấn Độ đã hoàn toàn khác nhau, phải hiểu rõ 

tinh thần thật sự của Giới Luật rồi mới có thể biết trì giới như thế nào. 

Trên phương diện vận dụng thì phải tuân thủ pháp luật, phong tục, tập 

quán của con người hiện đại, nhập gia tùy tục106, đến bất cứ quốc gia nào 

cũng phải sao cho thích ứng với bối cảnh văn hóa, phong tục, tập quán 

của nước  ấy.  Hễ  đến  một  địa phương khác  thì phải hòa lẫn thành  một 

khối với địa phương ấy, để khỏi đến nỗi nẩy sanh hiểu lầm. Đức Phật nói: 

 “Hễ những gì là tự lợi thì đều là ác, phàm những gì lợi tha thì đều là 

 thiện” . Lễ Phật, lễ Bồ Tát tuy cũng gọi là thiện, nhưng cái đạt được là 

phước. Nếu muốn [nhờ vào đó để] đắc Định, liễu sanh tử, thoát tam giới 

thì chẳng thể được. Qua kinh luận, chúng ta đọc thấy rất nhiều: Luân hồi 

trong  tam  giới  lục  đạo  do  chính  mình  tạo  ra.  Nguyên  nhân  chủ  yếu  là 

Ngã Chấp, khởi tâm động niệm đều có Ngã, gia đình của ta, tài sản của 

ta, đấy là cái nhân tạo ra luân hồi. Nếu chuyển được ý niệm, nghĩ đến hết 

thảy chúng sanh trong quốc gia và trên thế giới, tâm lượng mở rộng, Ngã 

Chấp sẽ dần dần nhạt bớt, từ từ bỏ được Ngã Chấp, lục đạo luân hồi sẽ 

không còn nữa. Vì sao người niệm Phật lúc lâm chung chẳng thể vãng 

sanh? Chính là vì tham luyến người nhà, quyến thuộc, tài sản, sự nghiệp 

của chính mình, bỏ không được. Sau khi chết đi sẽ thành quỷ giữ thây. Ở 

Mỹ, nghe nói có rất nhiều ngôi nhà có ma, [là vì những người chủ nhà] 

chết đi rồi vẫn bỏ không được căn nhà ấy. Đấy đều là vì Ngã Chấp quá 

nặng, niệm niệm luôn nghĩ đến hạnh phúc của chính mình, sai lầm quá 

đỗi! 

105 Tăng  Tàn  (Sanghāvasesa):  Còn  phiên  âm  là  Tăng  Gia  Bà  Thi  Sa,  gồm  những 

trọng tội ở mức độ thấp hơn Tứ Ba La Di (giết, trộm, dâm, dối), là một trong bảy tụ 

giới (Cụ Túc Giới gồm bảy loại lớn, bảy loại lớn ấy được gọi là Thất Tụ). Nếu ai 

phạm phải những giới này giống như người bị chém, nhưng còn chút mạng tàn, phải 

gấp bổ cứu, nương theo Tăng Đoàn sám hối, trừ khử tội khiên. Đối với Tăng, Tăng 

Tàn Giới gồm 13 điều,  Ni gồm 17 điều.  Ở đây, Hòa Thượng chỉ nói theo Cụ Túc 

Giới của Tăng nên nói  “trong 250 giới, chỉ có 17 điều thật sự là giới luật”. 

106 Nguyên  văn  là   “nhập  cảnh  tùy  tục”   (vào  nước  nào  theo  phong  tục  nước  đó), 

chúng tôi tạm dùng thành ngữ tương đương là  “nhập gia tùy tục”  cho dễ hiểu và gợi 

cảm giác thân thiết. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 196

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Tứ Chánh Cần gồm bốn điều, ở đây tôi chia ra trình bày như sau:  

1)  “Ác  pháp  đã  sanh  khiến  dứt” :  Phàm  những  chuyện  gì  lợi  mình 

tổn người đều là ác, nhất định phải đoạn dứt, từ nay trở đi không làm 

nữa! Quả báo của ác niệm và ác hạnh là trong tam ác đạo. Nếu đã tạo ác 

niệm, ác hạnh thì từ nay trở đi đừng làm nữa. Không có ác duyên nên 

cũng  chẳng  bị  đọa  vào  tam  đồ.  Nhân  quả  chẳng  thể  tiêu  được,  nhân 

chẳng thể nắm bắt được, nhưng duyên thì có thể nắm bắt. Đoạn trừ ác 

duyên khiến cho thiện duyên tăng trưởng thì quả báo mong mỏi sẽ có thể 

đạt được. 

2)  “Ác pháp chưa sanh khiến cho chẳng sanh” : Thời thời, khắc khắc

luôn  đề  phòng  sợ  phạm  lỗi  ác  niệm,  ác  hạnh,  ác  khẩu,  chẳng  để  cho 

chúng  nẩy  sanh,  ắt  phải  chú  trọng  cả  Sự  lẫn  Lý.  Nếu  chẳng  hiểu  thấu 

triệt lý luận, dù hết sức đè nén chúng trên mặt Sự vẫn khó thể đạt được. 

Nói cách khác, mức độ nhẫn nại có hạn. Nếu lý luận dung hợp sự thật, sẽ 

nhẫn nại vô hạn. Về Lý thì phải đọc kinh, về Sự thì tốt nhất là niệm Phật. 

Chúng ta là phàm phu, tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay chưa đoạn, vọng 

niệm và ác niệm có thể khởi lên bất cứ lúc nào, có lúc chẳng khống chế 

chúng  được.  Ý  niệm  vừa  dấy  lên,  ngay  lập  tức  niệm  Phật,  ác  niệm  sẽ 

chẳng tiếp tục nữa. Một câu Phật hiệu là Giác. 

3)  “Pháp thiện chưa sanh khiến sanh” : Trong kinh, đức Phật nói rất 

nhiều thiện pháp, chúng ta chẳng nghĩ tới mà cũng chưa làm được. Phải 

thường đọc kinh Phật, lại còn phải đọc nhuyễn nhừ, ghi nhớ trong lòng, 

hễ gặp cảnh giới hiện tiền, lời Phật giáo huấn sẽ bừng bừng phát sanh. 

Thời cổ, cuộc sống an định, quan hệ giữa con người với nhau tốt đẹp. 

Đọc  sách  thánh  hiền,  ghi  nhớ  kỹ  càng  giáo  huấn  của  thánh  hiền  trong 

lòng, chẳng đến nỗi trái nghịch quá mức. Phật pháp truyền sang Trung 

Quốc đã hai ngàn năm, dân gian cũng lấy giáo huấn của Phật làm tiêu 

chuẩn.  Từ  sau  cuộc  vận  động  Ngũ  Tứ107 đầu  thời  Dân  Quốc,  “đả  đảo 

107 Thoạt đầu, Ngũ Tứ Vận Động là một phong trào của thanh niên học sinh Trung 

Hoa,  về  sau  lôi  cuốn  nhiều  tầng  lớp  dân  chúng,  ngay  cả  thị  dân,  công  nhân  cũng 

tham gia. Lúc ban đầu, phong trào này chỉ hạn chế trong khuôn viên các trường đại 

học. Ngày Bốn tháng Năm năm 1919, hơn 3.000 sinh viên học sinh thuộc ba trường 

đại học lớn tại Bắc Kinh tập trung tại quảng trường Thiên An Môn, đả đảo những 

điều kiện bất bình đẳng trong hiệp ước Versailles, khiến cho công chúng chú  ý và 

hưởng ứng rầm rộ. Liên tiếp các hình thức đấu tranh như ký tên thỉnh nguyện, biểu 

tình, bãi khóa, bãi công, thậm chí bạo động được tiến hành, nhằm đả đảo nền tảng 

học vấn, đạo đức truyền thống của Trung Quốc, đòi hỏi chính quyền ra sắc lệnh hoàn 

toàn phế bỏ nền tảng học vấn đạo đức cũ. Nguyên nhân gần của cuộc vận động này 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 197

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Khổng gia  điếm”108,  không  đọc  sách  Nho  nữa.  Phật  pháp  thuộc  về tôn 

giáo, là mê tín, cũng bỏ đi. Cuộc sống không còn tiêu chuẩn để noi theo 

nữa! Trong thời đại này, đặc biệt hữu hiệu là chân tướng nhân sinh vũ 

trụ như trong Phật pháp đã giảng. Phật pháp chẳng phải là những giáo 

thuyết do những tôn giáo tôn thờ thần thánh lập ra, mà cũng chẳng phải 

là một tôn giáo nhằm mục đích khuyến thiện, mà thực sự là một nền giáo 

dục cao tột vô thượng. Những giáo huấn hết sức quý báu của cổ thánh 

tiên hiền Trung Quốc cũng rất nhiều. Trong bốn mươi năm đầu thời Dân 

Quốc, tại các trường đại học ở Đài Loan có mấy vị giáo sư dốc sức gìn 

giữ và xiển dương nền văn hóa cố hữu. Thuở ấy, ở Đài Bắc có một viện 

bảo tàng nghệ thuật văn hóa, người chủ trì là một vị giáo sư đại học của 

Đài Loan, chuyên in những cổ thư Trung Hoa. Về sau, Thương Vụ Ấn 

Thư Quán cũng đem bộ Tứ Khố Toàn Thư in ra. Thế Giới Thư Cục cũng 

in bộ Tứ Khố Hội Yếu109. Đại Tạng Kinh cũng được in mấy lần. Đối với 

là sự bất mãn của dân chúng sau khi nhà Thanh bị lật đổ, Trung Hoa bị xâu xé thành 

nhiều mảnh bởi các thế lực quân phiệt thời ấy, hoàn toàn bị các đế quốc Tây Phương 

và Nhật Bản khống chế. Sự bất mãn lên đến cao độ khi Thế Chiến thứ nhất chấm dứt. 

Trước đó, Trung Hoa tham gia phe Đồng Minh chống lại Đức, nhưng sau khi phe 

Đồng Minh thắng trận, trong hội nghị Versailles nhằm ký kết những hiệp định giữa 

phe Đồng Minh và kẻ chiến bại, các nước Âu Tây tự tiện chuyển giao tô giới Sơn 

Đông của Đức cho Nhật, mặc kệ những phản kháng  yếu ớt từ phía đại diện chánh 

quyền Quốc Dân Đảng. Giai cấp trí thức đổ lỗi sự suy yếu của chánh quyền và hiện 

tình rối rắm của đất nước là do những truyền thống đạo đức cũ cũng như những định 

chế cũ gây nên, tấn công Nho Học kịch liệt. Những trí thức nổi tiếng thời ấy như Hồ 

Thích, Trần Độc Tú v.v... là những người hô hào lớn tiếng nhất. Phong trào này đi 

đến những biện pháp quá khích như cấm sử dụng Văn Ngôn trong học đường, cấm 

đọc sách Nho, thậm chí cấm đọc các loại sách viết bằng thể loại Văn Ngôn trong nhà 

trường v.v... Họ chủ trương để nâng cao dân trí, phải hoàn toàn học theo cách giáo 

dục và văn hóa Tây Phương, đoạn tuyệt hoàn toàn với nền văn hóa cũ. Không những 

Nho Giáo bị đả kích mà Phật Giáo và Đạo Giáo cũng bị coi là những chướng ngại 

cho sự canh tân Trung Hoa. 

108 Đây  là  một  trong  những  khẩu  hiệu  do  Hồ  Thích  đề xướng  thời  trong  giai  đoạn 

Ngũ Tứ Vận Động (từ tháng Chín năm 1915 đến tháng Bảy năm 1921).  “Khổng gia 

 điếm” có nghĩa là “tiệm bán hàng của nhà họ Khổng”, một từ ngữ mang tính cách 

miệt thị Nho học. 

109 Tứ Khố Toàn Thư là tổng tập bao gồm những tác phẩm trọng yếu của Trung Hoa, 

cũng  như  những  tác  phẩm  nổi  tiếng  của  Nhật  Bản,  Đại  Hàn,  Việt  Nam  được  biên 

soạn và ấn hành dưới thời Càn Long từ năm Càn Long 38 (1773) đến năm Càn Long 

43 (1778) hoàn thành bản cảo. Hoàn tất giảo duyệt, san định và chỉnh lỗi vào năm 

Càn  Long  52  (1781).  Tứ  Khố  Toàn  Thư  gồm  hơn  3.503  thể  loại  khác  nhau,  được 

chia thành bốn loại chính là Kinh, Sử, Tử, Tập, dày đến 230 vạn trang, ước chừng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 198

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

công  tác  duy  trì,  bảo  vệ  sách  vở  cổ, quả thật  đảo  báu  Đài  Loan  đã  có 

cống hiến. Tuy xuất bản thật phong phú, nhưng nếu không có người đọc 

thì có khác gì giấy lộn? Phân lượng của bộ Tứ Khố Toàn Thư quá lớn, 

mỗi cá nhân đọc suốt đời cũng không hết. Tôi nghĩ như thế này: Trích 

lục những câu văn tinh yếu trong bộ sách ấy, nhất là những lời giáo huấn 

cần thiết nhất cho xã hội chúng ta hiện thời như tu thân, tề gia, luân lý, 

đạo đức, tha thứ, thông cảm lẫn nhau, chung sống hòa bình. Đối với toàn 

thể nhân loại [những lời giáo huấn ấy] đều là nhu cầu bức thiết. Sau khi 

hội tập, biên soạn thành một cuốn sách nhỏ lưu truyền trong cõi đời, đối 

với đại chúng sẽ có lợi ích không gì lớn bằng. 

4)  “Pháp thiện đã sanh khiến cho tăng trưởng” : Đã làm chuyện lành 

thì tiếp tục làm cho tăng trưởng, chẳng để nó lui sụt. 



Tứ  Niệm  Xứ  là  thấy  thấu  suốt,  Tứ  Như  Ý  Túc  là  buông  xuống. 

Buông xuống là tự tại, Như Ý là “quay đầu”. Nhà Phật nói  “hồi đầu thị 

 ngạn”  (quay đầu là bờ). Trong quá khứ, người phú quý tay thường cầm 

một  cây  Như  Ý110.  Đầu  cây  Như  Ý  uốn  cong  vòng  lại,  chính  là  nhằm 

biểu thị pháp, phải biết  “hồi đầu” . Đức Phật dạy bốn việc: 

1) Thứ nhất là Dục Như Ý Túc. Dục (欲) là dục vọng, bất luận là vật 

chất  hay  tinh  thần  hãy  đều  nên  biết  đủ.  Hễ  biết  đủ  sẽ  được  đại  tự  tại. 

800 ngàn chữ do hoàng tử Vĩnh Dung chịu trách nhiệm chính, Nội Các Đại Học Sĩ 

Vu Mẫn Trung làm Tổng Tài (chủ biên), Kỷ Quân (Kỷ Hiểu Lam) làm Tổng Toản 

Tu (tổng biên tập). Nhân viên biên tập huy động đến hơn 3.600 đại học sĩ, danh nho, 

học giả thời ấy và 3.800 thư ký. 

Tứ Khố Hội Yếu (tên đầy đủ là Tứ Khố Toàn Thư Hội Yếu) được biên tập theo lệnh 

vua Càn Long nhằm tóm gọn những điểm trọng yếu của mỗi tác phẩm trong Tứ Khố 

Toàn Thư, cũng do nhóm Vu Mẫn Trung, Vương Tế Hoa v.v... biên soạn. 

110 Như Ý là một vật trang trí, thoạt đầu là dụng cụ để gãi lưng, về sau dùng để tượng 

trưng cho những điều tốt lành, chúc tụng. Như Ý làm bằng xương, sừng, trúc, gỗ quý, 

ngọc, đá, đồng, sắt v.v... có cán dài chừng ba tấc, hơi uốn cong trông như như chữ S 

bị kéo dài ra. Đầu to uốn cong lên hơi hướng về phía cán, chạm hình nấm Linh Chi 

hoặc áng mây, ở giữa thường gắn ngọc hay đá quý, hoặc chạm tổ nhiều vờn mây uốn 

lượn, bao quanh một chữ Thọ, Phước, Lộc v.v... khắc theo kiểu chữ triện. Chỗ tay 

cầm  cũng  làm  hơi  to  ra,  thường  khắc  chữ  Tâm,  chữ  Phước,  hoặc  chữ  Thọ,  hoặc 

không khắc chữ. Trong nhà Phật cũng thường dùng Như Ý làm pháp khí để vị pháp 

sư chủ pháp cầm trong các pháp hội như Du Già Diệm Khẩu hoặc Thủy Lục. Đối với 

những cây Như Ý dùng trong các nhà phú quý, cán thường gắn thêm một đôi tua kết 

bằng chỉ màu đỏ hoặc vàng. Đây cũng là vật dụng mà vua thường ban tặng cho các 

quan trong những dịp khánh hạ, nhất là ban cho mẹ hay phu nhân của các quan lại 

cao cấp. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 199

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Hưởng thụ vật chất không cần phải truy cầu (mong cầu, theo đuổi) quá 

lố. Truy cầu vật chất không thể nào chẳng tạo nghiệp, phước báo tuy có 

cũng sẽ bị giảm bớt. Nếu xoay chuyển ý niệm, vì xã hội, đại chúng tạo 

phước thì sẽ được vui sướng ngay trong ấy. Nếu chỉ vì chính mình mà 

truy cầu, ắt sẽ có được, mất. Hễ có mất, ắt sẽ đau khổ. Nếu vì đại chúng, 

chuyện  chẳng  thành  tựu  thì  là  đại  chúng  vô  phước,  ta  chẳng  thẹn  với 

lòng. 

2) Thứ hai là Tinh Tấn Như Ý Túc. Dùng cách nói hiện thời để giải 

thích câu này thì là “thường lạc”. Trên phương diện tu trì, hễ có lãnh ngộ 

thì bất luận tiến nhiều hay tiến ít, trong tâm ắt cảm thấy vui sướng. 

3) Thứ ba là Tâm Như Ý Túc. Từ ngữ này có khi được dịch là Niệm 

Như Ý Túc, có nghĩa là “an tâm”. Mọi sự chỉ cầu sao cho tâm được yên. 

4) Thứ tư là Tư Duy Như Ý Túc, có nghĩa là “lý đắc” (thấu hiểu lý). 

Trong thế gian, người có hạnh phúc chân thật nhất chính là người chẳng 

bỏ uổng  một đời, sống có giá trị, có ý nghĩa, không  gì hơn  niệm  Phật 

vãng  sanh,  viên  thành  Phật  đạo.  Vấn  đề  là  làm  thế  nào  để  tâm  an  trụ 

trong  pháp  môn  Niệm  Phật.  Người  ta  thường  nghe  rồi  chẳng  thể  tiếp 

nhận là vì nghĩ trong kinh luận Đại Thừa còn có những pháp môn thù 

thắng hơn, sao chẳng tận hết sức học rộng, nghe nhiều, sẽ có ích cho sự 

tu hành? Có kiểu suy tưởng này thì quả thật là vì người ấy vẫn chưa hiểu 

trọn vẹn lý luận. Trong một đời, nếu gặp được một vị thầy tốt, cùng với 

đồng  tu  đạo  hữu  tốt  dùi  mài  lẫn  nhau  thì  còn  có  hy  vọng  thành  tựu, 

nhưng [điều này] chỉ có thể gặp, chứ không thể cầu. Nếu chẳng gặp được 

thiện  tri  thức,  thì  lại  nên  như  thế  nào?  Trong  thời  đại  hiện  tại,  tà  sư 

thuyết pháp nhiều như cát sông Hằng. Gặp phải một gã tà sư, bị hắn ta 

dạy dỗ sai lầm! Điều gì được nghe đầu tiên sẽ là chánh yếu. Nếu gặp gỡ 

chánh pháp, ngược ngạo sanh lòng chống đối, không có khả năng phân 

biệt đúng, sai, chân, vọng, chịu thua thiệt to lớn thì thật đáng sợ quá! Tu 

học trong thời này, chẳng thể không chú ý, cẩn thận. Điều thứ nhất là 

phải nhận biết bản chất của Phật giáo: Phật pháp là nền giáo dục viên 

mãn  chí  thiện  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới.  Đức 

Phật nói hết thảy pháp trong bốn mươi chín năm, nội dung chính là nói 

rõ chân tướng vũ trụ và nhân sinh. Để hiểu rõ chân tướng, lý đắc thì tâm 

an, chỉ có một phương pháp là đọc kinh. Cổ nhân dùng đọc tụng kinh 

điển để nhập môn, thông thường lấy năm năm làm hạn, nghe lời thầy chỉ 

dạy. Các tông phái khác nhau [sẽ phải đọc tụng các kinh luận khác nhau]. 

Như học Hoa Nghiêm thì phải đọc kinh Hoa Nghiêm, hễ không thuộc sẽ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 200

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

không có cách nào quán chiếu được! Mấy năm gần đây, có người đến 

hỏi tôi nhập môn như thế nào? Tôi nói: “Đọc Vô Lượng Thọ Kinh mỗi 

ngày ba biến. Trước hết, hãy đọc ba năm. Đọc xong ba ngàn biến sẽ biết 

đãi người, xử thế như thế nào, sẽ tâm an lý đắc trong cuộc sống, pháp hỷ 

sung mãn, niệm một câu A Di Đà Phật mới đắc lực”. 



Kinh này không nhắc tới cả ba khoa trên đây là vì nói theo thói quen: 

Nói phần sau sẽ bao gồm cả phần trước, dẫu không nói thì vẫn được bao 

gồm trong ấy. Ba khoa gồm mười hai điều (tức Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh 

Cần và Tứ Như Ý Túc) trong phần này,  người Tây Phương đã sớm tu 

hành viên mãn. Đại sư chú giải kinh vẫn nhắc tới [những khoa mục này] 

là vì muốn giảng trọn vẹn [ba mươi bảy đạo phẩm] cho chúng sanh trong 

đời sau. Mười hai khoa này có ích rất lớn đối với người niệm Phật. Công 

phu Niệm Phật chẳng đắc lực, nguyên nhân chủ yếu là vì xem nhẹ mười 

hai khoa mục tu hành này. Do vậy, người niệm Phật đối với mười hai 

khoa mục này phải đặc biệt lưu ý. Hãy đoạn trừ quan niệm tự lợi, luôn 

luôn dấy lên ý niệm lợi người nhằm tạo phước cho xã hội, buông thân, 

tâm, thế giới xuống, biết đủ, thường vui, tâm an, lý đắc, tín nguyện trì 

danh, lẽ nào chẳng vãng sanh? 

 (Giải)  Ngũ  Căn  giả,  tín  chánh  đạo,  cập  trợ  đạo  pháp,  danh  Tín 

 Căn.  Hành  chánh  đạo  cập  chư  trợ  đạo  thiện  pháp,  cần  cầu  bất  tức, 

 danh  Tinh  Tấn  Căn.  Niệm  chánh  đạo  cập  chư  trợ  đạo  thiện  pháp, 

 cánh vô tha niệm, danh Niệm Căn. Nhiếp tâm tại chánh đạo cập chư 

 trợ  đạo  thiện  pháp  trung,  tương  ứng  bất  tán,  danh  Định  Căn.  Vị 

 chánh đạo cập chư trợ đạo thiện pháp, quán ư Khổ đẳng Tứ Đế, danh 

 Huệ Căn. 

(解) 五根者。信正道及助道法。名信根。行正道及諸

助道善法。勤求不息。名精進根。念正道及諸助道善法。

更無他念。名念根。攝心在正道及諸助道善法中。相應不

散。名定根。為正道及諸助道善法。觀於苦等四諦。名慧

根。  

( Giải:  Ngũ Căn: Tin vào chánh đạo và pháp trợ đạo, gọi là Tín Căn. 

 Hành chánh đạo và các thiện pháp trợ đạo, siêng cầu chẳng nghỉ, gọi là 

 Tinh Tấn Căn. Niệm chánh đạo và các thiện pháp trợ đạo, trọn không có 

 niệm nào khác, gọi là Niệm Căn. Nhiếp tâm nơi chánh đạo và các thiện 

 pháp trợ đạo, tương ứng, chẳng tán loạn, gọi là Định Căn. Vì chánh đạo 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 201

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 và các thiện pháp trợ đạo mà quán Tứ Đế như Khổ v.v... thì gọi là Huệ 

 Căn)



Đây là khoa thứ tư trong ba mươi bảy đạo phẩm.  “Căn” (根) là nói

tỷ dụ, như thảo mộc có rễ, có thể sanh trưởng, mang ý nghĩa gìn giữ, nên 

gọi  là  Căn.  Tổng  cộng  gồm  năm  điều,  tức  là   “Tín,  Tấn,  Niệm,  Định, 

 Huệ” . Khoa mục tiếp theo là Ngũ Lực, danh xưng hoàn toàn tương đồng. 

Trong kinh Di Đà, đức Phật nói: Người trong thế giới Tây Phương, bất 

luận từ xứ nào sanh về, phẩm vị cao hay thấp, đều phải tu học năm điều 

này. 



1) Tín Căn: Tín là tin vào chánh đạo. Đức Phật nói rất nhiều pháp 

môn đều là chánh đạo, nhưng hoàn toàn chẳng thể thích hợp với căn cơ 

của hết thảy mọi người. Như vào tiệm thuốc, trăm ngàn thứ thuốc tễ đều 

là thuốc hay, tùy theo căn bệnh mà cắt thuốc, uống vào sẽ hết bệnh. Do 

vậy, cổ đức thường răn dạy chúng ta phải chọn lựa pháp môn để thâm 

nhập một môn, còn chuyện quảng học đa văn là vì [lợi lạc] người khác. 

Nếu  muốn  làm  thầy  thuốc  thì  thứ  gì  cũng  phải  hiểu.  Quý  vị  biên  toa 

thuốc  là  cho  người  khác  uống,  chứ  không  phải  để  chính  mình  uống. 

Người tu Tịnh Độ lấy “tín, nguyện, trì danh” làm chánh đạo. Trong ba 

kinh một luận Tịnh Độ có rất nhiều phương pháp đoạn ác tu thiện, như 

ba  phước  trong  Quán  Kinh  đều  thuộc  về  pháp  trợ  đạo,  giúp  chúng  ta 

thành tựu nhất tâm bất loạn và Niệm Phật tam-muội. Nếu tin sâu chẳng 

nghi những điều này thì là  “có Căn” . Nếu nghe pháp môn này cũng sanh 

lòng hoan hỷ, nhưng chưa hạ quyết tâm, tức là có Tín nhưng không có 

Căn. Hoặc là Thiền Tịnh Song Tu, Mật Tịnh Song Tu cho đến Mật Tịnh 

Thiền  Tam  Tu  đều  là  “không có Căn” . Nếu Tín có Căn thì sẽ khởi lên  

tinh tấn. 



2) Tấn Căn: Tinh tấn là chân tu, Tinh (精) là tinh thuần, Tấn (進) là

chẳng lùi. Nếu có Tấn mà chẳng tinh ròng thì là Tạp Tấn, sức mạnh bị 

phân tán, tinh thần chẳng thể tập trung. Tín và Tấn nếu không có Căn, 

xét đến nguyên nhân vẫn là do thiếu sót cơ sở tốt đẹp là mười hai điều 

trong ba khoa trước. Phân tích tỉ mỉ, ngày nay niệm Phật chẳng đắc lực, 

tinh thần tán loạn, muốn cho thân tâm thanh tịnh, công phu đắc lực thì 

chẳng thể không càng thêm nghiêm túc tu tập ba khoa trước, chẳng mệt 

mỏi, chẳng biếng nhác. Trong học tập, phát sanh pháp hỷ và phát sanh trí 

huệ. 



3) Niệm Căn: Niệm chánh đạo và các thiện pháp trợ đạo, không nghĩ  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 202

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

gì khác. Trong mười hai thời, thường niệm danh hiệu Phật, đấy chính là 

pháp chánh đạo; thường nghĩ tới lời Phật giáo huấn, đấy là trợ đạo thiện 

pháp. Hoàn toàn không xen tạp vọng niệm; niệm như vậy thì mới có thể 

sanh  ra  sức  mạnh,  tự  có  cảm  ứng.  Phiền  não,  vọng  niệm  ít  đi  thì  tâm 

thanh tịnh, trí huệ tăng trưởng. Đấy chính là hiệu quả tương ứng. Đọc 

kinh  hiểu  rõ  hơn trước,  càng  niệm  càng  cảm  thấy  có  ý  nghĩa  mới  mẻ, 

pháp vị mới mẻ, công phu càng sâu, thấu hiểu càng rộng. 



4)  Định  Căn:  Nhiếp  tâm  nơi  chánh  đạo  và  các  thiện  pháp  trợ  đạo, 

tương ứng không tán loạn. Các địa vị Bồ Tát đều chẳng tách rời phương 

pháp tu học này. 



5) Huệ Căn: Chánh đạo và trợ đạo trọng yếu như nhau. Liên Trì đại 

sư coi “tín, nguyện, trì danh” là chánh đạo mà cũng coi đó là trợ đạo. 

Chánh Trợ Song Tu đều là tín nguyện trì danh. Những vị tổ sư đại đức 

khác cho rằng phép quán tưởng và quán tượng trong Quán Kinh là trợ 

đạo.  Những  khai  thị  ấy  đối  với  người  có  thiện  căn  sâu  dầy  thì  có  ích 

không  chi  lớn  bằng,  nhưng  đối  với  chúng  ta  thì  chẳng  đúng  bệnh  cho 

lắm.  Là  vì  chúng  ta  trước  hết  phải  hiểu  rõ  trạng  huống  thân  tâm  của 

chính mình, rồi lại còn phải coi trọng cả hiểu lẫn hành ba phước trong 

Quán  Kinh  và  ba  khoa  trước  [của  ba  mươi  bảy  đạo  phẩm]  trong  sách 

Yếu Giải thì mới có hiệu quả thật sự. 



Có  những  kẻ  cho  rằng  chuyên  niệm  một  bộ  kinh  dường  như  vẫn 

chưa đủ, cần phải học nhiều hơn. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ dạy người 

học  Phật  phải  học  nhiều  kinh  luận,  cụ  từng  chỉ  định  từ  mười  đến  hai 

mươi thứ, nhưng tôi dạy người học Phật phải chuyên, là vì tôi thấy có 

nhiều người khi lâm chung biết trước lúc mất, tự tại vãng sanh, lúc sống 

họ  chưa  từng  đọc  một  bộ  kinh  nào.  Đủ  thấy  một  bộ  kinh  đủ  lắm  rồi, 

nhiều quá sẽ tạp. Chúng ta thấy Phật pháp mênh mông như sương khói 

tỏa trên mặt biển, làm sao không ngưỡng mộ, khâm phục? Hễ ngưỡng 

mộ, khâm phục sẽ mê! Do vậy, tôi thường nói “Phật pháp là mê cung”111, 

người học Phật chẳng thể không cẩn thận. Phật Thích Ca không hề có ý 

gạt  người,  Ngài  muốn  phổ  độ  chúng  sanh,  chứ  không  chuyên  độ  một 

mình quý vị! Huống chi kinh Đại Thừa nói:  “Một kinh thông, hết thảy 

111 Mê  cung  (labyrinth,  maze)  là  một  thứ  kiến  trúc  phức  tạp,  nhiều  đường  vòng, 

nhiều lối rẽ, nhiều ngõ cụt, khiến ai lạc vào đó sẽ khó thể biết lối ra. Theo thần thoại 

Hy Lạp, Daedalus đã xây dựng mê cung cho vua Minos ở đảo Crete để nhốt con quái 

vật  Minotaur  (thân  người,  đầu  trâu  mộng).  Theseus  nhờ  Aridne  giúp  đỡ  (trao  cho 

chàng cuộn chỉ để đánh dấu lối ra) đã vào tận trung tâm mê cung, giết được Minotaur. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 203

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 kinh thông!”  Như Huệ Năng đại sư của Thiền Tông, Sư chưa hề đọc một 

bộ kinh nào. Thiên thứ nhất trong Đàn Kinh thuật tiểu sử của Sư. Sư là 

người bán củi, đưa củi đến giao cho người ta, ngẫu nhiên nghe có người 

đọc kinh Kim Cang, Sư vừa nghe liền khai ngộ. Về sau, tới núi Hoàng 

Mai yết kiến Ngũ Tổ, Ngũ Tổ sai Sư làm việc nặng trong nhà bếp. Lão 

hòa thượng muốn truyền pháp, đệ tử Thần Tú giữ chức Thủ Tọa viết một 

bài kệ. Đại sư nghe xong bèn sửa lại [bài kệ ấy]. Do nhân duyên đó, Ngũ 

Tổ bèn đem y bát truyền cho Sư. Lúc ấy, Sư mới hai mươi bốn tuổi. Ngũ 

Tổ bảo Sư hãy bỏ trốn để lánh nạn. Giữa đường, Sư gặp tỳ-kheo-ni Vô 

Tận  Tạng  đem  kinh  Niết  Bàn  thỉnh  giáo  Sư.  Kinh  Niết  Bàn  có  tới  ba 

mươi sáu quyển. Sư nói Sư không biết chữ, bảo bà Vô Tận Tạng đọc cho 

Sư nghe. Sư nghe xong liền giảng giải cho Vô Tận Tạng, giảng hết một 

bộ. Ở Tào Khê, những chuyện giống như vậy thật nhiều. Như thiền sư 

Pháp Đạt niệm kinh Pháp Hoa ba ngàn biến mà vẫn chưa khai ngộ. Kinh 

Pháp Hoa gồm bảy quyển, niệm ba ngàn biến phải mất mười năm công 

phu. Tới thỉnh giáo ngài Huệ Năng, ngài Huệ Năng nói: “Ông đọc cho ta 

nghe!” Sư nghe xong hai phẩm, phẩm thứ hai là phẩm Phương Tiện, Lục 

Tổ liền giảng những ý nghĩa trong kinh giảng cho Pháp Đạt, Pháp Đạt 

nghe xong cũng khai ngộ. 

Một kinh thông, hết thảy kinh thông. Chúng ta cần gì phải kiếm thêm 

phiền toái? Cứ nhờ vào một câu Phật hiệu, niệm đến nhất tâm bất loạn 

thì chính là Niệm Phật tam-muội, Định, Huệ hiện tiền. Định hiện tiền thì 

chẳng bị ngoại giới lay động, Huệ hiện tiền sẽ thông đạt hết thảy pháp 

thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Người  thông  minh  chẳng  làm  chuyện  ngốc 

nghếch.  Tôi  giảng kinh  gần  bốn  mươi  năm,  ở  Đài  Trung,  tôi  theo  học 

[kinh luận] với thầy Lý hơn ba mươi thứ, nhưng tôi thật sự dụng công 

chỉ có năm bộ kinh. Như kinh Hoa Nghiêm tôi chỉ nghe giảng một quyển, 

mà  một  bộ  Hoa  Nghiêm  tôi  cũng giảng được.  Kinh  Pháp  Hoa  và kinh 

Địa  Tạng  tôi  đều  chưa  học,  nhưng  cũng  đã  giảng  Pháp  Hoa  Đại  Ý  và 

kinh Địa Tạng. Kinh điển Thiền Tông là kinh Kim Cang tôi chưa từng 

học, Chứng Đạo Ca của ngài Vĩnh Gia, Tín Tâm Minh, Đại Châu Hòa 

Thượng Ngữ Lục112 tôi cũng giảng rất nhiều lần, nhưng những thứ ấy tôi 

112 Đại Châu Hòa Thượng chính là ngài Huệ Hải, sống vào thời Đường. Sư xin xuất 

gia với pháp sư Đạo Trí tại chùa Đại Vân (Việt Châu). Về sau đến Giang Tây, tham 

học với Mã Tổ Đạo Nhất. Chỉ trong sáu năm đã đại ngộ, trở về Việt Châu, soạn cuốn 

Đốn Ngộ Nhập Đạo Yếu Môn Luận được Mã Tổ khen ngợi:  “Đại châu viên minh” 

(viên châu lớn tỏa sáng trọn vẹn). Do vậy, Ngài được người đời gọi là Đại Châu Hòa 

Thượng. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 204

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đều chưa học qua. Nếu thâm nhập một môn sẽ hiểu được tinh tủy của 

môn ấy, nhất là kinh A Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ đều là những bộ 

kinh Đại Thừa chẳng thể nghĩ bàn, phân lượng không nhiều, nhưng nội 

dung gần như không gì chẳng bao gồm,  hết thảy pháp môn đều chẳng 

thể vượt ra ngoài phạm vi của hai kinh này. Nếu thâm nhập một môn, sẽ 

có thể dùng thời gian ít nhất mà thật sự đạt được Định - Huệ. Thông đạt 

Sự, Lý, nhất định phải chuyên, phải tinh thì mới có thể tương ứng, không 

tán loạn. 

 “Vị chánh đạo cập chư trợ đạo thiện pháp, quán ư Khổ đẳng Tứ Đế, 

 danh Huệ Căn”  (Vì chánh đạo và các thiện pháp trợ đạo mà quán Tứ Đế 

như Khổ v.v..., gọi là Huệ Căn). Phàm phu tuy thông minh, nhưng thiếu 

trí huệ, thông minh là do tâm ý thức sanh ra, còn trí huệ thì phải lìa tâm ý 

thức. Huệ là do Định sanh, tâm địa thanh tịnh có thể sanh ra trí huệ. Trí 

huệ hiện tiền, có thể nhận thức chánh đạo và trợ đạo rõ ràng, Tứ Niệm 

Xứ Quán chính là nhân sinh quan chính xác đối với chân tướng của vũ 

trụ. 

 (Giải)  Ngũ  Lực  giả,  Tín  Căn  tăng  trưởng,  năng  phá  nghi  hoặc, 

 phá chư tà tín, cập phá phiền não, danh Tín Lực. 

(解) 五力者。信根增長。能破疑惑。破諸邪信。及破

煩惱。名信力。  

( Giải: Ngũ Lực: Tín Căn tăng trưởng có thể phá nghi hoặc, phá các 

 tà tín và phá phiền não, gọi là Tín Lực)



Lực (力) là tu hành có công phu. Cây cối đến giai đoạn trưởng thành 

liền có sức mạnh. Trong Tín có trí huệ chân thật. Quán Kinh nói ra chân 

lý sau đây:  “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”  (Tâm này là Phật, tâm 

này  làm  Phật).  Đây  là  lý  luận  căn bản nhất.  Tin  tưởng  chắc chắn  điều 

này chẳng nghi thì trong đời này sẽ nắm chắc vãng sanh. Trong Di Đà 

Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã nói Tín gồm có sáu thứ. Điều thứ nhất là 

phải Tín Tự, tức là [tin tưởng vào] cái được gọi là  “tự tánh Di Đà, duy 

 tâm Tịnh Độ” . Thế giới Cực Lạc và A Di Đà Phật là do tâm tánh của 

chính mình biến hiện, thế giới Sa Bà cũng là do tự tánh của chính mình 

biến  hiện.  Y  báo  và  chánh báo  chẳng  tách  rời  tâm  tánh,  tâm  tánh  mới 

chính là  “tạo vật chủ”  (tạo hóa) thật sự. Thiền Tông nói  “minh tâm kiến 

 tánh, kiến tánh thành Phật” . Thiền dùng phương pháp tham cứu; chúng 

ta  dùng  phương  pháp  niệm  Phật.  Niệm  đến  mức  Sự  nhất  tâm  bất  loạn 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 205

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

liền đoạn phiền não. Niệm đến mức Lý nhất tâm bất loạn liền kiến tánh. 

Hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  nghi  hoặc  “có  thể  vãng  sanh  để  một  đời  thành 

Phật hay không? Có thể thông đạt hết thảy pháp môn hay không” sẽ tiêu 

trừ. Do vậy nói  “Tín Căn tăng trưởng, năng phá nghi hoặc”  (Tín Căn 

tăng trưởng, phá được nghi hoặc). 

 “Phá  chư  tà  tín,  cập  phá  phiền  não”   (Phá  các  tà  tín  và  phá  phiền 

não): Ở đây, “tà tín” bao gồm hết thảy tín ngưỡng, thậm chí [những điều 

tin  tưởng]  của  Tiểu  Thừa  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  Quyền  Giáo  Bồ 

Tát trong Phật giáo, [những thứ ấy] so với Đại Thừa đều là chẳng chánh. 

Nếu nâng lên mức cao hơn, nâng lên tới tiêu chuẩn tuyệt đối, chỉ có pháp 

môn Niệm Phật tín nguyện trì danh là chân chánh nhất trong các pháp 

chân  chánh,  những  pháp  môn  Đại  Thừa  khác đều là  những pháp  thiên 

lệch trong các pháp môn được coi là chân chánh. Thiện Đạo đại sư nói: 

 “Sở dĩ Như Lai xuất hiện trong cõi đời, chỉ nhằm nói ra Di Đà nguyện 

 hải” . Tín tâm kiên cố sẽ có sức mạnh, tự nhiên phá được các phiền não. 

Phá sạch phiền não sẽ sanh về cõi Phương Tiện Hữu Dư. 

 (Giải) Tinh Tấn Căn tăng trưởng, phá chủng chủng thân tâm giải 

 đãi, thành biện xuất thế đại sự, danh Tinh Tấn Lực. 

(解) 精進根增長。破種種身心懈怠。成辦出世大事。名

精進力。

 (Giải: Tinh Tấn Căn tăng trưởng, phá các thứ biếng  nhác  nơi  thân  

 tâm, hoàn thành đại sự xuất thế, gọi là Tinh Tấn Lực). 



Trong  Đại  Thừa Phật pháp, thiện căn duy nhất của Đại Thừa Bồ Tát  

là Tinh Tấn. Thiện căn thế gian gồm ba loại là “không tham, không sân, 

không si”. Tất cả hết thảy thiện pháp trong lục đạo của thế gian đều do 

ba thiện căn này sanh ra. Người ta làm bất luận chuyện gì cũng dễ dàng 

biếng nhác, lui sụt. Người tu pháp xuất thế gian đông đảo, nhưng người 

thành tựu ít ỏi, nguyên nhân là do biếng nhác, lui sụt. Đối với đại sự xuất 

thế  gian  mà  luôn  có  thể  tinh  tấn,  không  lui  sụt  thì  những  chuyện  nhỏ 

nhặt  trong  thế  gian  chẳng  cần  phải  nói  nữa.  Chính  mình  thường  trách 

móc tại sao công phu của bản thân không đắc lực, lấy niệm Phật để nói 

thì có người niệm ba năm, năm năm, chẳng có một tí hiệu nghiệm nào 

hết! Ấn Quang đại sư dạy : “Khi niệm Phật, vọng niệm xen tạp vào đấy 

 đó là hiện tượng bình thường, chẳng cần phải bận lòng lo lắng. Hễ nó 

 khởi  lên,  cứ  mặc  kệ  nó,  chỉ  chú  ý  vào  Phật  hiệu” .  Dẫu  có  vọng  niệm 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 206

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cũng có thể nhờ nó để trắc nghiệm công phu của chính mình. Nói chung, 

ai trong khoảng thời gian tàn một cây hương (một tiếng rưỡi) mà có dăm 

ba vọng niệm thì công phu đã khá lắm rồi. Công phu như vậy cần phải 

mất ba năm. Nếu chẳng tích cực thì niệm ba mươi năm cũng chẳng đạt 

được! Nếu thật sự hiểu rõ sự thật, sẽ nhất định coi cầu sanh Tịnh Độ là 

đại sự bậc nhất trong một đời, ắt phải tinh tấn, không ăn cơm cũng chẳng 

sao, không có áo mặc cũng chẳng trở ngại gì, không có việc làm cũng 

không quan trọng, chứ không niệm Phật là không được. Dùng tinh thần 

ấy để niệm Phật, một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương 

ứng niệm niệm Phật. Xã hội này khổ nạn quá nhiều, lo buồn chẳng thể 

giải quyết được, hết thảy vọng tưởng, chấp trước, so đo đều chẳng thể 

giải quyết vấn đề. Nhất là sống trong thời đại này, khiến cho chúng ta 

cảm thấy đời người khó khăn, khổ sở. Nếu chẳng cầu thoát lìa thì chỉ có 

liên tục chịu tội mà thôi! 

( Giải)  Niệm  Căn  tăng  trưởng,  phá  chư  tà  niệm,  thành  tựu  nhất 

 thiết xuất thế chánh niệm công đức, danh Niệm Lực. 

(解) 念根增長。破諸邪念。成就一切出世正念功德。

名念力。  

( Giải:  Niệm  Căn  tăng  trưởng,  phá các tà niệm,  thành tựu hết thảy  

 công đức chánh niệm xuất thế, gọi là Niệm Lực)

Những cách nhìn và cách nghĩ sai lầm vừa nói trong phần trên đều là 

tà niệm. Thậm chí, đối với Phật pháp cũng có những cách nhìn và cách 

nghĩ sai lầm giống như vậy thì sẽ gây trở ngại rất lớn trong sự tu học. 

Niệm  Căn  đắc  lực  thì  hết  thảy  sai  lầm  không  còn  nữa.  So  sánh  trên 

phương diện tu trì, pháp môn Tịnh Tông đơn giản hơn. Càng đơn giản, 

càng  dễ  thành  tựu.  Nhất  tâm  chuyên  trì  danh  hiệu  Di  Đà,  nhất  tâm 

chuyên  cầu  vãng  sanh  Tịnh  Độ thì  niệm  ấy  có  sức  mạnh,  những vọng 

niệm khác tự nhiên chẳng sanh. Nhất tâm có sức mạnh, nhị tâm sẽ phân 

tán. Khi trí huệ chưa hiện tiền, Định Huệ chưa thành tựu thì chánh hay tà 

đều chẳng liên quan gì đến ta, tạm thời bỏ chúng qua một bên.  “Hết thảy 

 công đức chánh niệm xuất thế”  chính là tín nguyện trì danh, mà cũng là 

như Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm liên tục” . 

Có như vậy thì Niệm Căn mới có thể thành tựu. 

 (Giải)  Định Căn tăng trưởng,  năng phá loạn tưởng,  phát chư Sự  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 207

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Lý Thiền Định, danh Định Lực. 

(解) 定根增長。能破亂想。發諸事理禪定。名定力。

(Giải:  Định Căn tăng trưởng, phá được loạn tưởng, phát khởi các Sự 

 Lý Thiền Định, gọi là Định Lực). 



Định phá được phiền não. Chữ  “loạn tưởng”  chỉ tham, sân, si, mạn, 

nghi. Định có thể phá được năm loại sai lầm lớn về mặt tư tưởng ấy. Sự 

và Lý bao gồm hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian. Hiểu rõ Lý rồi thì 

lý đắc, tâm an. Sự và Lý đều rất phức tạp: Hễ có một Lý ắt có một Sự, có 

một Sự ắt có một Lý. Chẳng thể nào có Sự ở ngoài Lý hoặc Lý ở ngoài 

Sự  được!  Thiền  Định  là  ngoài  chẳng  chấp  tướng,  trong  chẳng  dấy  lên 

phân biệt. Hết thảy sự đều thông đạt là Chiếu Kiến, chẳng phải là nghiên 

cứu.  Nghiên  cứu  là  dùng  ý  thức.  Phật  pháp  dùng  tham  cứu,  lìa  tâm  ý 

thức để tham cứu. “Thức” là thức thứ sáu có công năng phân biệt, Ý là 

thức thứ bảy (Mạt Na Thức) có đặc tánh chấp trước, Tâm là thức thứ tám 

(A Lại Da Thức), chứa đựng chủng tử.  “Lìa tâm ý thức”  là chẳng phân 

biệt, chẳng chấp trước, chẳng giữ lại ấn tượng. 

( Giải) Huệ Căn tăng trưởng, năng giá thông biệt chư Hoặc, phát 

 chân vô lậu, danh Huệ Lực. 

(解) 慧根增長。能遮通別諸惑。發眞無漏，名慧力。  

( Giải:  Huệ  Căn  tăng  trưởng,  có  thể ngăn  chặn  các  Hoặc  chung  và 

 riêng, phát khởi vô lậu chân thật, gọi là Huệ Lực)

 “Giá” (遮) có nghĩa là ngăn dứt.  “Hoặc” (惑) là mê hoặc. Nói đơn 

giản, tất cả  hết thảy  mê  hoặc đều  chẳng ngoài  ba  loại  lớn là Kiến  Tư, 

Trần Sa, Vô Minh. Ba loại lớn này biến hiện thành vô lượng tư tưởng, 

kiến giải, hành vi sai lầm cho đến quả báo sướng khổ khác nhau. Chỉ có 

trí huệ chân thật mới có thể ngăn dứt ba loại phiền não lớn này. Từ Tiểu 

Thừa  Sơ  Quả  cho  đến  Đại  Thừa  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  đều  chẳng  thể  lìa 

khỏi nguyên tắc, nguyên lý tu học của Ngũ Căn và Ngũ Lực. 

 (Giải) Thất Bồ Đề Phần, diệc danh Thất Giác Phần. Trí huệ quán 

 chư  pháp  thời,  thiện  năng giản biệt chân ngụy,  bất mậu thủ chư hư  

 ngụy pháp, danh Trạch Pháp Giác Phần. 

(解) 七菩提分。亦名七覺分。智慧觀諸法時。善能簡

別眞偽。不謬取諸虛偽法。名擇法覺分。  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 208

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải:  Thất Bồ Đề Phần còn gọi là Thất Giác Phần. Khi dùng trí huệ 

 quán  các  pháp, có  thể khéo phân biệt chân và ngụy, chẳng lầm lẫn giữ  

 lấy pháp hư ngụy thì gọi là Trạch Pháp Giác Phần). 



Bồ Đề (Boddhi) là tiếng Phạn, nghĩa là Giác. Nó có tác dụng ngăn 

ngừa chướng ngại phát sanh trong quá trình tu học của hành giả. Trí huệ 

do Căn và Lực sanh ra. Môn cuối cùng trong Ngũ Căn và Ngũ Lực trong 

phần trên đều là trí huệ. Nếu không có Căn và Lực thì sẽ không có cách 

nào phân định hết thảy pháp là chân hay vọng. Nói tới “chân - vọng” thì 

từ ngữ này bao quát rất nhiều thứ, đúng - sai, tà - chánh, thiện - ác, thiên 

- viên, đều bao gồm trong ấy. Ắt phải có trí huệ chân thật thì mới có thể 

phân biệt pháp môn nào cần phải học. Đối với căn tánh của chính mình 

cũng phải dùng trí huệ để quán sát, chẳng thể xử sự theo tình cảm; bởi lẽ, 

một pháp [dù vi diệu đến mấy] cũng chưa chắc đã khế hợp căn tánh của 

chính mình.  “Chư  pháp”   bao  gồm  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian.  Ba 

khoa trước trong ba mươi  bảy  đạo phẩm,  tức  Tứ  Niệm  Xứ,  Tứ  Chánh 

Cần, Tứ Như Ý Túc, dễ hiểu, dễ học. Còn khoa này khó hiểu, khó học vì 

chúng ta không có trí huệ chân thật, chẳng dễ gì phân biệt hết thảy các 

pháp chân - vọng, tà - chánh. Thường chọn lầm pháp môn, lãng phí tinh 

lực lẫn thời gian. Nếu có thể sớm quay đầu lại thì còn được; nếu chấp mê 

chẳng ngộ, khó thể thành tựu ngay trong một đời. Nếu là người không có 

trí huệ, nhưng thật sự có thiện căn, phước đức thì cũng có thể thành tựu. 

Người có thiện căn sẽ có thể tin, người có phước đức sẽ chịu tu, người 

thật thà, trung hậu dễ thành tựu. Từ xưa đến nay, những người niệm Phật 

vãng sanh trong Tịnh Tông quá nửa là nhờ vào thiện căn, phước đức mà 

được thành tựu. Tâm địa chân thành, cung kính, nghe đến pháp môn này 

sẽ tin vào Thánh Ngôn Lượng113, Phật, Bồ Tát, tổ sư, đại đức chẳng gạt 

113 Lượng (量) là so lường, là tiêu chuẩn. Có nghĩa là những tiêu chuẩn để phân định 

sự hiểu biết là chân hay ngụy, gồm ba tiêu chuẩn như sau:  

1.  Hiện  Lượng  (Pratyakśa-pramāna):  Còn  gọi  là  Chân  Hiện  Lượng.  Dùng  sự  nhận 

biết sự vật trực tiếp của Ngũ Căn để biện định. Hiện Lượng chỉ có thể áp dụng cho 

bậc Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. Từ Địa Tiền Bồ Tát (những địa vị Bồ Tát chưa chứng 

Sơ Địa) trở xuống, sự nhận biết sự vật của Ngũ Căn đều là hư giả, lệch lạc, không 

thể gọi là Hiện Lượng được. 

2.  Tỷ  Lượng  (Anumāna-pramāna):  Dùng  so  sánh  để  suy  luận.  Tức  là  đem  những 

điều đã biết chắc chắn để so sánh với những điều chưa biết. 

3. Thánh Giáo  Lượng (còn gọi là Thánh Ngôn  Lượng, Chánh Giáo  Lượng):  Dùng 

những lời dạy của bậc Nhất Thiết Trí để biện định. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 209

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ai.  “Thật thà”  chính là bí quyết thành công. Nói đến thành phần tri thức 

thì phiền lắm. Họ nhất định phải hiểu rõ sự tình; nếu không, sẽ chẳng thể 

hoàn toàn tin tưởng, sốt sắng tu học. Thuở đức Phật tại thế, thuyết pháp 

bốn mươi chín năm, giảng kinh hơn ba trăm hội, chuyên nhằm xây dựng 

tín tâm, phá mê khai ngộ cho những kẻ ấy. 

Dùng trí huệ quán sát thế gian, hiểu rõ chân tướng của pháp thế gian, 

chẳng lãng phí thời gian làm những chuyện chẳng liên can. Bất luận tạo 

thiện nghiệp tạo ác nghiệp đều là tạo nghiệp luân hồi lục đạo. Phật dạy 

chúng ta đoạn ác tu thiện; “thiện” ấy không phải là thiện trong “thiện, 

ác”. Thiện và ác là tương đối, hai bên đều lìa bỏ thì mới là chân thiện. 

Trong cuộc sống thường ngày có chuyện tốt lẫn chuyện xấu, khởi lên ý 

niệm tạo tác ắt sẽ rớt vào một bên. Dẫu làm hết thảy thiện sự, trong tâm 

chẳng giữ lại ấn tượng, tận hết sức thực hiện những chuyện tạo lợi ích 

cho chúng sanh trong thế gian. Trong tâm gìn giữ sự thanh tịnh, đạt đến 

mức tam luân thể không. Học Phật thì hết thảy pháp môn đều tốt lành, 

hết thảy kinh điển Đại Tiểu Thừa do đức Phật nói đều có thể khiến cho 

con người viên thành Phật đạo. Nói theo mặt Lý là như thế, nhưng trên 

mặt  Sự,  căn  tánh  mỗi  người  khác  nhau.  Trong  thuở  ấy,  đức  Phật  giáo 

hóa chúng sanh, người đến chẳng cự tuyệt, kẻ đi chẳng giữ lại, không có 

sách giáo khoa, cũng không có kinh bổn. Trong đại hội, hễ ai hỏi, Phật 

liền  đáp.  Người  đương  cơ  nghe  giảng  sẽ  đạt  được  lợi  ích.  Lợi  ích  đạt 

được sâu hay  cạn tỷ  lệ thuận với  căn cơ  dầy  hay  mỏng, như  có người 

may  mắn  gặp  Phật,  đích  thân  nghe  pháp  âm,  có  thể  là  nghe  xong  liền 

khai ngộ,  chứng  quả.  Chúng  sanh  đời sau  có  duyên  với  Phật  kém  hơn 

một  bậc.  Sau  khi  Phật  diệt  độ,  các  đệ  tử  kết  tập  lời  Phật  thuyết  pháp 

thành Tam Tạng Kinh - Luật - Luận, người đời sau đọc đến, lắng lòng 

suy  nghĩ  xem  căn  tánh  của  chính  mình  có  khế  hợp  pháp  môn  do  đức 

Phật  đã  dạy  hay  không?  Nếu  chính  mình  không  có  năng  lực  chọn  lựa 

pháp  môn thì  Phật đặc  biệt  từ bi dạy  chúng  ta  hãy  tu  pháp  môn  Niệm 

Phật.  Trong  kinh  Đại  Tập,  đức  Phật  dạy:   “Thời  kỳ  Chánh  Pháp,  Giới 

 Luật thành tựu. Thời kỳ Tượng Pháp, Thiền Định thành tựu. Thời kỳ Mạt 

 Pháp, Tịnh Độ thành tựu” , giống như đức Phật đã thọ ký cho chúng ta. 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Phật  nói:   “Thời  Mạt  Pháp,  đến  cuối 

 cùng, hết thảy kinh điển đều bị diệt sạch, vẫn giữ lại kinh Vô Lượng Thọ 

 tồn tại một trăm năm trong cõi đời” . Kinh A Di Đà và kinh Vô Lượng 

Thọ là cùng một bộ kinh. Kinh Vô Lượng Thọ được gọi là Đại Bổn, kinh 

A Di Đà được gọi là Tiểu Bổn, hết sức thích hợp cho thời pháp diệt tận, 

chỉ cần chịu tu, sẽ có thể thành tựu ngay trong một đời. Vì thế, được gọi 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 210

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

là Phật pháp  “đương sanh thành tựu”  (thành tựu ngay trong một đời). 

Từ xưa, tổ sư, đại đức đã căn cứ trên kinh văn, chia thời gian sau khi đức 

Phật diệt độ thành năm thời kỳ, mỗi thời kỳ dài năm trăm năm:  

- Năm trăm năm thứ nhất là Giới Luật kiên cố. 

- Thứ hai là Thiền Định kiên cố. 

- Thứ ba là Đa Văn kiên cố, nhằm đúng vào thời đại hoàng kim của 

Phật  pháp  trong  triều  đại  Tùy  -  Đường.  Mọi  người  đều  nghiên  cứu  lý 

luận, trước thuật rất nhiều. 

- Thứ tư là tháp miếu kiên cố, ít người thật sự tu hành, chỉ lo dựng 

chùa. 

- Thứ năm là đấu tranh kiên cố, trong thời kỳ này có lắm sự tranh 

đấu.  Vì  vậy,  Ngẫu  Ích  đại  sư  bảo  chúng  ta  hãy   “tùy  thuận  giáo  huấn 

 chân  thật”   của  chư  Phật,  “chư  Phật”   chính  là  A  Di  Đà  Phật,  “giáo

 huấn”   là  tín  nguyện  trì  danh.  Không  riêng  gì  A  Di  Đà  Phật,  thậm  chí 

Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật và mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

cũng  dị  khẩu  đồng  âm  hộ  trì,  tán  thán,  khuyên  khắp  các  chúng  sanh 

trong đời sau hãy cầu sanh Tịnh Độ. 



Chúng ta phải biết: Pháp thế gian dù chân hay vọng đều chớ nên giữ 

lấy. Nếu chẳng tu thiện sẽ trái nghịch bổn nguyện độ sanh của chư Phật. 

Chúng ta đoạn ác tu thiện, sốt sắng nỗ lực thực hành, nhưng chẳng mong 

cầu gì! Trong Phật pháp, chuyên tu pháp môn Niệm Phật thì có thể gọi là 

“khéo chọn lựa pháp”. 

 (Giải) Tinh tấn  tu  chư  đạo  pháp  thời, thiện  năng  giác  liễu, bất  

 mậu  hành  ư  vô  ích  khổ  hạnh,  thường  cần  tâm  tại  chân  pháp  trung 

 hành, danh Tinh Tấn Giác Phần. 

(解 )  精 進 修 諸 道 法 時 。 善 能 覺 了 。 不 謬 行 於 無 益 苦

行。常勤心在眞法中行。名精進覺分。  

( Giải: Khi tinh tấn tu các pháp đạo, có thể khéo hiểu rõ, chẳng lầm 

 lạc hành các khổ hạnh vô ích, thường dốc lòng siêng năng hành pháp 

 chân thật thì gọi là Tinh Tấn Giác Phần). 

 “Tinh”   là  tinh  thuần  không  tạp,  “tấn”   là  chẳng  lùi.  Tinh  tấn  nhất 

định phải là cầu giác ngộ trong Phật pháp bằng tịnh niệm. Đại Thế Chí 

Bồ  Tát  dạy  chúng  ta   “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”   mới  là 

chân tinh tấn. Trong sáu căn, sự giao tiếp giữa trong và ngoài được cai 

quản chủ yếu bởi ý thức. Tác dụng của năm căn là nhận biết sự vật, chứ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 211

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

không phân biệt. Thức thứ sáu là Ý Thức khởi tác dụng, phân biệt thiện, 

ác, tốt, xấu. Mắt chỉ thấy, chứ không phân biệt, thì tâm định. Hiểu khá rõ 

ràng  tướng  của  sáu  trần  bên  ngoài,  đó  là  Huệ.  Chẳng  khởi  tâm  động 

niệm  là  Định.  Vĩnh viễn trụ  trong  Định Huệ  là  chân tinh  tấn.  Định  và 

Huệ là một, chứ không phải hai. Định - Huệ bình đẳng, Định là Thể của 

Huệ, Huệ là Dụng của Định; mà cũng có thể nói Huệ là Thể của Định, 

Định là Dụng của Huệ. Hiểu rõ sự thật này nhưng rất khó thực hiện được. 

Nếu chúng ta phân biệt, chấp trước thì dùng phương pháp Niệm Phật để 

phân biệt, chấp trước nơi A Di Đà Phật. Công phu đã vận dụng thuần 

thục rồi thì lại bỏ A Di Đà Phật đi. Dùng một câu danh hiệu A Di Đà 

Phật này để làm phương tiện hòng đạt đến Lý nhất tâm bất loạn. Đạt đến 

cảnh giới này, tuy vẫn niệm, nhưng niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm. 

Niệm Phật chỉ nhằm làm gương cho người khác, còn chính mình thì vô 

niệm. Niệm: Chẳng rớt vào Không; vô niệm: Chẳng rớt vào Có thì gọi là 

Trung Đạo. Câu Phật hiệu này quả thật chẳng thể nghĩ bàn! Đức Phật nói 

kinh Hoa Nghiêm, tới cuối cùng là niệm Phật. Đức Phật nói kinh Pháp 

Hoa  đến  cuối  cùng  cũng  là  niệm  Phật.  Thậm  chí  các  tông  phái  Tánh, 

Tướng  đến  cuối  cùng  vẫn  là  niệm  Phật.  Tại  Trung  Quốc,  Thiền  Tông 

thịnh hành nhất. Trong Thiền Môn Nhật Tụng, đến tối bèn niệm A Di Đà 

Kinh, niệm A Di Đà Phật. Đấy là sự giác ngộ triệt để của các vị tổ sư. Tổ 

sư nói:  “Phàm ai học Phật mà chẳng muốn cầu sanh Tịnh Độ thì kẻ ấy 

 chẳng thông hiểu Phật pháp” . 

 “Thiện năng giác liễu”  (có thể khéo giác ngộ) là do công phu tu học 

mà thấu hiểu, chứng nghiệm. Mỗi lần đọc kinh một lượt là một lượt giác 

ngộ, nhưng càng ngộ càng sâu. Đấy là  “thiện năng giác liễu” . Chớ nên 

tu  những  khổ  hạnh,  chẳng  hạn  như  “không  ăn  quá  Ngọ”,  người  Tiểu 

Thừa hết sức coi trọng điều này. Sau giờ Ngọ có thể dùng những thực 

phẩm  nhẹ  như  uống  nước  đường,  sữa  v.v...  Những  phần  lắng  xuống 

trong các loại nước ấy đều chẳng được ăn. Pháp Đại Thừa tán thán ăn 

chay với mục đích bồi dưỡng lòng từ bi, gián tiếp không sát sanh. Huống 

chi hiện thời do ăn thịt mà chúng ta bị bệnh nhiều lắm. Tại Mỹ, rau xanh 

còn ăn được, ít dùng thuốc trừ sâu, chứ ở Đài Loan, rau xanh nhìn rất 

đẹp mắt, nhưng chẳng ngon lành gì. Có lẽ là do phun thuốc trừ sâu nhiều  

quá, có mùi vị khác hẳn rau xanh trồng tại Đại Lục. 

 (Giải) Nhược tâm đắc pháp hỷ, thiện năng giác liễu thử hỷ, bất y 

 điên đảo chi pháp nhi hỷ, trụ chân pháp hỷ, danh Hỷ Giác Phần. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 212

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

(解) 若心得法喜。善能覺了此喜。不依顛倒之法而

喜。住眞法喜。名喜覺分。  

( Giải: Nếu tâm đắc pháp hỷ, khéo có thể hiểu rõ niềm vui này, chẳng 

 vui  theo  những  pháp  điên  đảo,  trụ  trong  chân  pháp  hỷ,  thì  gọi  là  Hỷ 

 Giác Phần)



Trong  pháp  thế  gian  cũng  có   “pháp  hỷ” ,  như  câu  thứ  nhất  trong 

Luận  Ngữ  là:   “Học nhi  thời  tập  chi,  bất diệc  duyệt hồ?  ”   (Học  rồi  tập 

luyện, chẳng vui lắm sao). Chữ Duyệt này chính là pháp hỷ. Pháp hỷ từ 

nội tâm phát ra. Dùng tâm chân thành, cung kính đọc kinh, cảm thấy có 

chỗ  ngộ,  ý  vị  vô  cùng,  đấy  là  pháp  hỷ.  Trước  kia,  học  trò  nhỏ  đi  học 

trường tư, bảy tám tuổi học Tứ Thư.  Tới năm bảy tám  mươi  tuổi, đọc 

những sách ấy vẫn thấy ý vị tràn trề, là do quả thật có lãnh ngộ, tức là  

cảm    thấy    vui  sướng.  Niềm  vui  do  đọc  sách  là  sự  hưởng  thụ  tối  cao 

trong đời người. 



Đại sư nói:  “Bất y điên đảo chi pháp nhi hỷ”  (Chẳng vui theo pháp 

điên đảo). So với sách vở thế tục thì kinh điển Nho gia là chánh, nhưng 

nếu đem so với Phật pháp thì Phật pháp là chánh. Mục tiêu tu học của 

Nho gia không ngoài “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”, chẳng thể 

thoát khỏi tam giới! Đem pháp Tiểu Thừa so với pháp Đại Thừa, pháp 

Đại Thừa là chánh. Đem Đại Thừa Phật pháp so với trì danh niệm Phật 

thì trì danh niệm Phật là thuần chánh, vượt trỗi hết thảy pháp môn Đại 

Thừa. Nếu lại tu học những pháp môn khác, chính là đã lãng phí hết sạch 

tinh lực và thời gian rồi. Cơ hội hy hữu khó gặp từ vô lượng kiếp đến 

nay, hôm nay đã được gặp, hãy sốt sắng tu học! Càng học thì sự lãnh 

ngộ càng sâu, càng học thì tín tâm đối với sự vãng sanh Tây Phương thế 

giới càng chân thật, thiết tha. 

 (Giải)  Nhược  đoạn  trừ  chư  kiến  phiền  não  chi  thời,  thiện  năng 

 giác liễu, trừ chư hư ngụy, bất tổn chân chánh thiện căn, danh Trừ 

 Giác Phần. 

(解) 若斷除諸見煩惱之時 。善能覺了。除諸虛偽。不 

損眞正善根。名除覺分。  

 (Giải: Nếu khi đoạn trừ các kiến phiền não, khéo có thể giác ngộ, trừ 

 các hư ngụy, chẳng tổn hoại thiện căn chân chánh thì gọi là Trừ Giác 

 Phần)

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 213

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Đây chính là chi thứ tư trong Thất Giác Chi, tức Trừ Giác Phần, rất 

gần gũi với chi thứ năm là Xả Giác Phần. Trừ là đối nội, Xả là đối ngoại. 

Phân chia như vậy cho dễ hiểu.  “Chư kiến phiền não”  chính là Kiến Tư 

phiền não như các kinh luận đã nói, hoặc còn gọi là Kiến Tư Hoặc. Đây 

chính là tên gọi chung của phiền não, và cũng là cội nguồn của tam giới 

lục đạo. Nếu đoạn trừ Kiến Tư phiền não thì luân hồi lục đạo sẽ không 

còn nữa. Trong Chứng Đạo Ca của Vĩnh Gia đại sư có câu:  “Mộng lý 

 minh  minh  hữu  lục  thú,  giác  hậu  không  không  vô  đại  thiên” (Trong

mộng rành rành trọn sáu nẻo, tỉnh rồi tam giới rỗng toang hoang). Kiến 

Tư  Hoặc  chia  thành  hai  thứ  là  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc.  Kiến  Hoặc  là 

Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Cấm Thủ Kiến, Tà Kiến. Tư 

Hoặc là Tham, Sân,  Si,  Mạn,  Nghi. Trong phần sau sẽ giải thích cặn kẽ, 

ở đây không cần phải nói rườm rà. 



Sự tu học trong Tịnh Tông dựa trên kinh A Di Đà và kinh Vô Lượng 

Thọ. Kinh văn của kinh A Di Đà chẳng dễ hiểu cho lắm, may là có hai 

tác phẩm bất hủ là Sớ Sao của Liên Trì đại sư và Di Đà Yếu Giải của 

Ngẫu Ích đại sư, giúp ích cho sự tu học của chúng ta không chi lớn bằng. 

Chỉ cần công phu niệm Phật thuần thục, chúng ta cũng sẽ đạt được cảnh 

giới và hiệu quả như trong Thiền Tông. Họ dùng phương pháp tham cứu, 

không phải ai cũng có thể làm được. Chúng ta dùng phương pháp nhất 

tâm chuyên niệm thì ai cũng có thể thực hiện được. Trong khi đoạn trừ 

các kiến phiền não, bèn hết sức khéo léo trừ các hư ngụy, trọn chẳng tổn 

hại  thiện  căn  chân  chánh.  Ba  thứ  thiện  căn  trong  pháp  thế  gian  là  vô 

tham, vô sân, vô si. Giả sử trừ được phiền não thì đương nhiên sẽ chẳng 

làm những chuyện xấu, nhưng chuyện tốt cũng không làm thì thiện căn 

chân  chánh  đã  bị  tổn  hại,  lại  đi  chệch  đường  rồi.  Đoạn  ác  tu  thiện  dù 

trong pháp thế gian hay xuất thế gian đều là chuyện phải làm hằng ngày. 

Không có ác, cố ý làm một chút ác; không có thiện, cố ý làm một chút 

thiện, nhằm khơi gợi sự giác ngộ của chính mình. Trong cuộc sống vẫn 

là biểu diễn. Đấy là phương tiện thiện xảo, không làm là tự lợi, còn làm 

thì là lợi tha. Thiện căn trong pháp xuất thế chỉ có một điều, tức là tinh 

tấn. Dũng mãnh tinh tấn, không mỏi mệt, chán ngán, chẳng tổn hại thiện 

căn chân chánh.  “Trừ các hư ngụy” : Tiếng tăm, lợi dưỡng và sự hưởng 

thụ cá nhân đều là hư ngụy. Người thế gian đoạn ác tu thiện là vì có mục 

đích, chứ hoàn toàn chẳng phải vô điều kiện. Điều gì không có lợi ích họ 

sẽ chẳng làm. Chư Phật, Bồ Tát vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, Bi có 

thể dẹp khổ, Từ có thể ban vui. Từ bi lại thêm vào một chữ  “đại”  tức là 

vô điều kiện, hết thảy những thứ gì có điều kiện đều là hư ngụy. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 214

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Giải) Nhược xả sở kiến niệm trước cảnh thời, thiện năng giác liễu 

 sở xả chi cảnh, hư ngụy bất thật, vĩnh bất truy ức, danh Xả Giác Phần. 

(解) 若捨所見念著境時。善能覺了所捨之境。虛偽不

實。永不追憶。名捨覺分。  

( Giải:   Nếu  buông  bỏ  sự  chấp  trước  vào  cảnh  trong  khi  thấy  nghĩ, 

 khéo có thể hiểu rõ cảnh bị bỏ là hư ngụy, chẳng thật, vĩnh viễn chẳng 

 theo đuổi, nhớ tưởng chúng thì gọi là Xả Giác Phần)



Xả là đối với cảnh bên ngoài mà nói, mà cũng chính là những thứ ta 

thường  gọi  là  “vật  ngoài  thân”.  Bên  trong  buông  Kiến  Tư  phiền  não 

xuống, bên ngoài buông ngũ dục lục trần, tiếng tăm, lợi dưỡng xuống. 

 “Cảnh”  là cảnh giới; những gì do mắt thấy đều gọi là Sắc, do tai nghe 

thì  gọi  là  Thanh,  do  mũi  ngửi  gọi  là  Hương,  cho  đến  Ý,  Ý  chính  là  ý 

niệm.  Cái  để  ý  duyên  vào  thì  gọi  là  Pháp.  Lục  Căn  là  Nhãn,  Nhĩ,  Tỷ, 

Thiệt, Thân, Ý, tương ứng với sáu loại cảnh giới lớn bên ngoài là Sắc, 

Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp.  Sáu  loại  cảnh  giới  lớn  này  hư  huyễn, 

không thật.  Hễ  nói  tới  “chân  thật”  thì phải  tồn  tại  vĩnh viễn, không bị 

biến đổi. Nếu bị biến đổi sẽ là hư ngụy. Thân thể con người có sanh, lão, 

bệnh, tử, thời thời khắc khắc biến hóa, chẳng phải là chân thật. Thực vật 

có sanh, trụ, dị, diệt. Khoáng vật có thành, trụ, hoại, không. Thiên Thân 

Bồ Tát quy nạp hết thảy các pháp thành một trăm loại lớn, gọi là Bách 

Pháp. Trong Tướng Tông có cuốn Bách Pháp Minh Môn Luận là sách 

nhập môn của Đại Thừa. Trong một trăm pháp ấy, lại chia ra pháp hữu 

vi và pháp vô vi. Pháp hữu vi có sanh, có diệt. Pháp vô vi vô sanh vô 

diệt. Pháp vô vi có sáu thứ, pháp hữu vi bao gồm tâm, tâm sở, sắc, bất 

tương ứng hành, gồm chín mươi bốn thứ. Trong các pháp vô vi có hư 

không vô vi. Dường như từ cổ đến nay, hư không chẳng biến hóa. Hễ 

biến hóa thì chẳng phải là chân thật, chớ nên chấp trước. Hễ chấp trước, 

phiền  não  liền  sanh,  đấy  là  do  chính  mình  chuốc  lấy.  Đã  biết  chúng 

chẳng phải  là thật,  cũng phải biết nguồn cội  của  chúng  rồi  mới  có  thể 

thật sự buông xuống được. Đức Phật nói: Trong mười pháp giới, y báo 

và chánh báo trang nghiêm là Tướng Phần trong chân tâm bổn tánh của 

chúng  ta.  Bổn  tánh  là  chủ  thể  có  công  năng  biến  hiện  (Năng  Biến), 

Tướng Phần là cái được biến hiện (Sở Biến) bởi bổn tánh. Có thể thấy 

rằng Năng Biến là chân, Sở Biến là giả hữu. Bổn tánh là Chân Không, 

Lục Tổ nói:  “Bổn lai vô nhất vật”  (Vốn chẳng có một vật), nhưng có thể 

biến hiện hết thảy pháp. Do vậy, bổn tánh là Thể, Tướng là hình tượng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 215

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

được hiện ra. Kinh Hoa Nghiêm dạy  “hết thảy pháp chỉ do Tâm hiện, chỉ 

 do Thức biến” . Tướng có biến hóa, do Thức khởi tác dụng. Thức là phân 

biệt, chấp trước. Nếu như bổn tánh hiện tướng thì tướng ấy được gọi là 

Nhất Chân Pháp Giới. Trong tâm có Kiến, Tư, phân biệt, chấp trước, liền 

biến hiện ra lục đạo, luân hồi. 

Mười  phương  vô  lượng  vô  biên  các  thế  giới  Phật,  hết  thảy  các  vị 

Phật,  Bồ  Tát  cũng  là  vật  được  biến  hiện  từ  tâm  tánh  của  chính  mình, 

thường nói  “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” . Hiện tại, chúng ta có bao 

giờ chẳng phải là  “duy tâm uế độ, tự tánh Thích Ca”  chăng? Lìa khỏi 

tâm tánh sẽ không có một pháp nào để được. Đấy chính là  “thiện năng 

 giác liễu”  (khéo có thể hiểu rõ). Huống chi, trong kinh Phật đã khai thị: 

 “Hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh” . Tâm tưởng điều gì liền biến ra điều 

ấy. Đại đa số mọi người chết đi sẽ đọa vào tam ác đạo, [là do] họ nghĩ 

đến tham bèn đọa ngạ quỷ, nghĩ đến sân bèn đọa địa ngục, nghĩ đến si, 

chẳng phân biệt tà - chánh, thiện - ác, lợi - hại rõ ràng, hồ đồ mờ mịt, 

bèn đọa vào súc sanh. Niệm Phật tưởng Phật, nhất định sẽ thành Phật, 

niệm  trời  tưởng  trời,  nhất  định  sẽ  sanh  lên  trời.  Chuyện  sanh  lên  trời 

trong Cơ Đốc Giáo hay Thiên Chúa Giáo là thật, chẳng phải là giả. Nếu 

niệm Phật, tưởng Phật, trong tâm lại tưởng tham, sân, si thì tam ác đạo 

vẫn có phần, không về Tây Phương được! Phải hiểu rõ ràng đạo lý ấy, 

phải buông xuống hết thảy, chết lòng sát đất niệm một câu A Di Đà Phật, 

trong một đời này có thể thật sự vượt thoát tam giới, đồng thời tùy duyên 

tùy phận giúp đỡ người khác khai ngộ, lìa khổ, được vui. Đấy là tâm đại 

từ bi của chính mình, không có bất cứ điều kiện nào. [Coi những điều đó 

như] những chuyện thuộc về bổn phận phải làm; bởi lẽ, hết thảy chúng 

sanh và ta đồng thể, “đồng thể đại bi”, từ đó sanh ra “vô duyên đại từ”, 

như cha  mẹ  yêu  thương  con  cái vô  điều kiện.  Ngũ  dục, lục trần, tiếng 

tăm, lợi dưỡng đã là hư vọng thì phải bỏ. Bỏ xong, vĩnh viễn chẳng còn 

tưởng nhớ, đó gọi là Xả Giác Phần. 

 (Giải) Nhược phát chư Thiền Định chi thời, thiện năng giác liễu 

 chư Thiền hư giả, bất sanh ái kiến vọng tưởng, danh Định Giác Phần. 

(解) 若發諸禪定之時。善能覺了諸禪虛假。 不生愛見 

妄想。名定覺分。 

( Giải:  Nếu lúc phát khởi các Thiền Định mà khéo có thể hiểu rõ các 

 môn  Thiền  là  hư  giả,  chẳng  sanh  ái  kiến,  vọng  tưởng,  thì  gọi  là  Định 

 Giác Phần)

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 216

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Đối với hai loại trên, nếu thực hiện đến mức có hiệu quả chân thật 

thì sẽ đắc Thiền Định. Trừ Giác Phần khiến cho nội tâm thanh tịnh, tách 

lìa hết thảy  phân  biệt,  chấp  trước;  Xả  Giác  Phần  [khiến  cho hành  giả] 

quyết định chẳng bị cảnh giới bên ngoài lay động, Thiền Định tự nhiên 

hiện tiền. Công phu Trừ và Xả sâu đậm thì công phu định lực cũng sâu. 

Định là trạm dừng giữa đường, chẳng phải là mục tiêu rốt ráo. Hơn nữa, 

Thiền Định sâu hay cạn vô lượng vô biên, tuyệt đối chớ nên “được chút 

ít  đã  cho  là  đủ”,  khoe  khoang  với  người  khác.  Tứ  Thiền  Bát  Định  là 

Thiền Định thế gian. Vì sao chẳng thể đạt đến Cửu Thứ Đệ Định, chứng 

quả  La  Hán,  vượt  thoát  tam  giới?  Gốc  bệnh  là  ở  chỗ   “ái  kiến,  vọng 

 tưởng” . Hành giả hết sức ưa thích những cảnh giới trong Định, lại còn 

hiểu lầm là đã nhập Niết Bàn! Nếu chẳng sanh ái kiến vọng tưởng thì 

Thiền Định sẽ sanh ra trí huệ. Người niệm Phật niệm đến mức “công phu 

thành phiến” sẽ rất gần với Thiền Định. Niệm đến mức Sự nhất tâm bất 

loạn chính là Thiền Định. Khi ấy, trọn chớ nên sanh khởi ái kiến vọng 

tưởng. Câu niệm Phật này cứ một mực niệm mãi, hãy thường so sánh với 

Phật, Bồ Tát, đừng so sánh với phàm phu, để khỏi sanh tâm ngạo nghễ, 

ngã mạn, vĩnh viễn giữ được lòng khiêm hư,  cung kính hết thảy.  Đấy là  

Định Giác Phần. 

 (Giải) Nhược tu xuất thế đạo thời, thiện năng giác liễu, thường sử 

 Định  Huệ  quân  bình,  hoặc  tâm  trầm  một,  đương  niệm  dụng  Trạch 

 Pháp,  Tinh  Tấn,  Hỷ  tam  giác  phần,  dĩ  sát  khởi  chi.  Hoặc  tâm  phù 

 động, đương niệm dụng Trừ, Xả, Định tam giác phần, dĩ nhiếp trì chi, 

 điều hòa thích trung, danh Niệm Giác Phần. 

(解) 若修出世道時。善能覺了。常使定慧均平。或心

沉沒。當念用擇法精進喜三覺分。以察起之。或心浮動。

當念用除捨定三覺分。以攝持之。調和適中。名念覺分。  

( Giải:  Nếu khi tu đạo xuất thế, khéo có thể hiểu rõ, thường khiến cho 

 Định và Huệ cân bằng. Nếu tâm chìm đắm, hãy nên nghĩ dùng ba thứ 

 Giác Phần là Trạch Pháp, Tinh Tấn và Hỷ để dấy lên sự quán sát. Nếu 

 tâm phập phều, chao động, hãy nên nghĩ dùng ba môn Giác Phần là Trừ, 

 Xả và Định để nhiếp trì cái tâm, điều hòa cho thích hợp, thì gọi là Niệm 

 Giác Phần)



Hãy nên dùng Thất Bồ Đề Phần trong công phu tu hành bình thường, 

dùng sao cho ổn thỏa thì sẽ giúp ích rất lớn cho  sự  tu  học. Bất  cứ  tông  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 217

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phái, pháp môn nào cũng đều có hai loại bệnh:  

- Một là hôn trầm, thường cảm thấy mệt mỏi, tinh thần trì trệ. Niệm 

Phật chưa được bao lâu, hễ vừa Chỉ Tịnh liền ngủ gục. Công phu nhất 

định phải giữ cho Định và Huệ cân bằng. Định nhiều sẽ hôn trầm, Huệ 

nhiều sẽ cảm thấy trong tâm lao xao, vọng niệm lên xuống nhộn nhịp. 

Nếu gặp tình trạng như vậy, liền sử dụng ba môn Giác Phần trong phần 

trước là Trạch Pháp, Tinh Tấn và Hỷ để điều chỉnh. Khi đả tọa gặp hiện 

tượng  ấy,  liền  đứng  lên  nhiễu  Phật  hoặc  lễ  Phật,  hoặc  tưởng  A  Di  Đà 

Phật lúc đang tu nhân nỗ lực tinh tấn tu hành, thấy người hiền liền mong 

được  bằng.  Trong  Niệm  Phật  Đường  thời  cổ  phải  nương  tựa  vào  đại 

chúng, có hoàn cảnh tu học tốt đẹp. Hiện thời, những đạo tràng lớn đều 

biến  thành  địa  điểm  du  lịch,  xe  du  khách  ra  vào  không  ngớt,  khó  thể 

thanh tịnh. Hiện thời, thật sự dụng công vẫn chẳng bằng tại nhà. Ngày 

nay  có  băng  thâu  âm,  băng  thâu  hình,  máy  niệm  Phật,  thuận  tiện  hơn 

trước  kia.  Mời  mấy  người  chí  đồng  đạo  hợp  tu  chung  với  nhau.  Đạo 

tràng Dallas của chúng ta chia thành ba khu nhiễu Phật, lễ Phật, tịnh tọa 

niệm Phật, mỗi khu chẳng làm rộn lẫn nhau. Không có pháp sư hướng 

dẫn thì mở máy niệm Phật, tiếng niệm Phật không ngừng. Bước vào Phật 

đường một câu cũng không nói, thấy người khác không chào hỏi, hoàn 

toàn dựa theo Phật hiệu để niệm Phật, không có bất cứ áp lực nào. 



- Nếu trong tâm rất nhiều vọng niệm, phập phều vọng động lao xao, 

đấy  chính  là  tập  khí  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  tu  luyện  trong  cuộc  sống 

thường ngày hãy dùng ba môn Giác Phần là Trừ, Xả và Định để nhiếp trì, 

luôn  điều  hòa  sao  cho  thích  đáng,  làm  cho  tâm  chẳng  bị  xen  tạp.  Tuy 

trong một lúc chẳng thể trừ sạch, chớ nên gấp rút mong trừ được, chớ 

nên  miễn  cưỡng,  nhất  định  phải  sao  cho  thân  tâm  thoải  mái,  hoan  hỷ, 

càng học  tâm  càng thanh tịnh, phiền não  ngày  càng  giảm,  trí  huệ tăng 

trưởng là được. 

 (Giải) Bát Thánh Đạo Phần, diệc danh Bát Chánh Đạo Phần. Tu 

 vô lậu hạnh quán, kiến Tứ Đế phân minh, danh Chánh Kiến. 

(解) 八聖道分。亦名八正道分。修無漏行觀。見四諦

分明。名正見。  

( Giải:  Bát Thánh Đạo Phần còn gọi là Bát Chánh Đạo Phần. Tu vô 

 lậu hạnh quán, thấy Tứ Đế rành mạch, thì gọi là Chánh Kiến)

Khoa cuối cùng trong ba mươi bảy đạo phẩm là Bát Chánh Đạo,  còn  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 218

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

gọi là Bát Thánh Đạo. Bát Chánh Đạo là khoa mục trọng yếu nhất trong 

Phật môn, tiêu chuẩn rất nhiều. Tiểu Thừa cũng có Bát Chánh Đạo, mỗi 

một tông phái trong Đại Thừa cũng có Bát Chánh Đạo, tiêu chuẩn [trong 

mỗi một tông phái] khác nhau. Ở đây, đại sư giảng Bát Chánh Đạo theo 

tánh chất nguyên tắc. 

 “Tu vô lậu hạnh quán, kiến Tứ Đế phân minh” : Tứ Đế chính là danh 

xưng chung của pháp thế gian và xuất thế gian, tức Khổ, Tập, Diệt, Đạo. 

Khổ là quả báo thế gian. Tập là nhân duyên thế gian, nói rõ chân tướng 

của pháp thế gian. Diệt và Đạo là pháp xuất thế gian. Diệt là diệt phiền 

não, diệt sanh tử. Diệt là quả xuất thế gian, Đạo là nhân xuất thế gian. 

Khổ, Tập, Diệt, Đạo là hai tầng nhân quả,  mà cũng là chân tướng của 

nhân sinh và vũ trụ. Nếu muốn thấy đạo thì phải tu vô lậu hạnh quán; 

câu này bao gồm hết thảy phương pháp tu học Đại Tiểu Thừa.  “Lậu” (漏)

là tên gọi khác của phiền não, là danh từ phản nghĩa của Chân Như bổn 

tánh. Đấy chính là tỷ dụ Chân Như bổn tánh có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, khiến cho Bát Nhã, trí huệ, vô lượng công đức vốn sẵn có 

trong bổn tánh bị rò rỉ. Nếu tương ứng với bổn tánh thì gọi là “vô lậu”. 

Do  vậy,  phải tu pháp  vô  lậu  thì  mới  có  thể thấy  được  chân tướng  của 

nhân sinh và vũ trụ. Thánh nhân Tiểu Thừa đoạn được Kiến Tư phiền 

não, nên gọi là “vô lậu”, nhưng so với Đại Thừa thì tuy đoạn được Kiến 

Tư, vẫn còn có Trần Sa và Vô Minh chưa đoạn, chẳng thể gọi là  “chân

 vô lậu” . Ắt phải đoạn sạch Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh thì sẽ là phẩm vị 

Thập Địa Bồ Tát trong Đại Thừa Viên Giáo. Hàng Địa Thượng Bồ Tát 

(tức Bồ Tát đắc Sơ Địa Bồ Tát trong Viên Giáo trở lên) còn được gọi là 

Đại A La Hán, cũng gọi là Vô Học, [ngụ ý] đã tốt nghiệp rồi [không cần 

phải học nữa]. Thông thường, bậc Bồ Tát phá một phần vô minh, thấy 

một phần chân tánh thì vị ấy cũng được xếp vào hàng “chân thật vô lậu 

hạnh quán”, tức là từ bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo trở lên, hoặc 

Đăng  Địa  Bồ  Tát  trong  Biệt  Giáo.  Do  vậy,  tiêu  chuẩn  của  Bát  Chánh 

Đạo rất cao; trong các tông phái khác, đạt đến cảnh giới này chẳng dễ 

dàng. Tịnh Tông là pháp môn bình đẳng thành Phật. Hết thảy chúng sanh 

tu  pháp  bình  đẳng:  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  lẫn  phàm  phu  cùng  tu  học  và 

chứng đắc một pháp “tín, nguyện, trì danh, cầu nguyện vãng sanh”. Nếu 

tin tưởng chẳng hoài nghi sự trang nghiêm nơi y báo và chánh báo của 

Tây Phương thì đấy chính là Chánh Kiến trong Tịnh Tông, có cùng kiến 

giải với chư Phật Như Lai. 

 (Giải)  Dĩ  vô  lậu  tâm  tương  ứng  tư  duy, động  phát  giác tri trù  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 219

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 lượng, vị linh tăng trưởng, nhập đại Niết Bàn, danh Chánh Tư Duy. 

(解) 以無漏心相應思惟。動發覺知籌量。為令增長。

入大涅槃。名正思惟。  

( Giải:  Dùng tâm vô lậu để tư duy tương ứng, dấy khởi sự hay biết, 

 tính  toán,  so  sánh,  nhằm  tăng  trưởng,  nhập  đại  Niết  Bàn,  thì  gọi  là 

 Chánh Tư Duy). 

 “Vô  lậu  tâm”  là  chân tâm,  vọng tâm  là  hữu lậu,  chẳng  thanh  tịnh. 

Quán Kinh nói  “chí thành tâm” ,  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  nói   “trực 

 tâm” , Nho gia nói  “thành ý chánh tâm” , [những tâm ấy] cũng tương tự 

với vô lậu tâm ở đây. Thanh tịnh tâm khởi tác dụng là trí huệ. Vô lậu 

tâm chính là Thật Trí, khởi ra tác dụng là Quyền Trí. Câu  “động phát 

 giác tri trù lượng”  là nói về sự khởi tác dụng, chính là  “chiếu kiến”  như 

trong Tâm Kinh đã nói.  “Tư duy”  được nói ở đây hoàn toàn chẳng phải 

là sự nghiên cứu, suy xét thuộc phạm vi ý thức như chúng ta thường nói. 

Ở đây,  “tư duy”  biểu thị sự thông đạt, hiểu rõ hết thảy các pháp, sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài liền thông đạt, hiểu rõ, có thể tăng 

trưởng, tiến nhập Đại Niết Bàn là cảnh giới chứng đắc trong quả địa Như 

Lai.  Đấy  chính  là  Chánh  Tư  Duy.  Trong  Tịnh  Độ  Tông,  [hành  nhân] 

dùng thức thứ  sáu  là  Ý  Thức để suốt ngày  từ  sáng đến  tối nghĩ  tới sự 

trang nghiêm nơi y báo và chánh báo của Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

nghĩ  tới  A  Di  Đà  Phật.  Đấy  là  Chánh  Tư  Duy.  Quả  báo  là  vãng  sanh 

Tịnh Độ, đã vãng sanh rồi thì trong một đời sẽ nhất định chứng đắc Đại 

Niết Bàn. 

 (Giải)  Dĩ vô lậu huệ,  trừ tứ tà mạng,  nhiếp chư khẩu nghiệp,  trụ  

 nhất thiết chánh ngữ trung, danh Chánh Ngữ. 

(解) 以無漏慧 。除四邪命 。攝諸口業 。住一切正語 

中。名正語。  

( Giải:  Dùng  vô  lậu  huệ  trừ  bốn  thứ  tà  mạng,  giữ  gìn  các  khẩu 

 nghiệp, luôn nói hết thảy lời lẽ chân chánh thì gọi là Chánh Ngữ). 

 “Tứ tà mạng”  ở đây là “tri kiến, tư tưởng, và phương pháp mưu sinh 

bất chánh”. 

Thứ nhất là Phương Khẩu Thực (方口食). Chữ Phương (方) chỉ bốn 

phương.  Giao tế bốn phương, đến các nơi du ngoạn, ve vãn, nịnh hót, bợ  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 220

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đỡ những kẻ hào môn, quyền quý để tham cầu cúng dường. 

Thứ hai là Duy Khẩu Thực (維口食), tức là dùng chú thuật trị bệnh, 

bói toán cát hung, đoán mạng, xem tướng, xem Phong Thủy. 

Thứ ba là Ngưỡng Khẩu Thực (仰口食) tức ngửa mặt lên trời coi tinh 

tú, để tiên đoán hên xui, đều [là những mánh khóe] thuộc loại mê hoặc 

chúng sanh. 

Thứ tư là Hạ Khẩu Thực (下口食), tự mình cày cấy để duy trì cuộc 

sống. 

Sau khi Phật Giáo truyền đến Trung Quốc, bốn thứ này vẫn tồn tại. 

Trung Quốc khác với Ấn Độ, Ấn Độ hết sức cung kính người xuất gia. 

Người xuất gia ôm bát khất thực, dân chúng cúng dường, nhưng ở Trung 

Quốc, rất dễ mang lòng khinh miệt, chê cười kẻ xuất gia khất thực. Sợ 

chúng sanh tạo tội nghiệp nên không thể hành [hạnh khất thực]. Trong 

phần trước, tôi có nói ngài Kiều Phạm Ba Đề là một vị đắc đạo, Ngài có 

tật miệng thường nhai nhóp nhép, sợ người ta chê cười tạo tội nghiệp, 

nên Phật không cho phép Ngài khất thực, bảo hãy nhận sự cúng dường 

của chư thiên. [Quy định chư Tăng ban đêm] ngủ dưới gốc cây ở Trung 

Quốc cũng không thực hiện được. Cao tăng Ấn Độ đến Trung Hoa là do 

quốc vương, triều đình lễ thỉnh mà tới. Người Trung Quốc tôn sư trọng 

đạo, đâu thể nào bảo thầy qua đêm dưới gốc cây! Do vậy, Trung Quốc lo 

toan chuyện ăn ở cho các vị cao tăng đến mức tốt đẹp nhất, há lại bảo 

thầy ngủ dưới gốc cây? Vì thế, nhất loạt phế bỏ cách thức sống theo lối 

Ấn Độ. Đạo tràng Trung Quốc hễ được tạo dựng đều có núi, có ruộng 

cho nông dân cấy rẽ, định thời hạn nộp tô. Cuộc sống trong chùa miếu 

khá an định, tâm an thì đạo sẽ hưng vượng. Ngày nay, phải dựa vào tín 

đồ cúng dường, nên chẳng dám làm mất lòng tín đồ. Do vậy, bốn thứ tà 

mạng này khó thể trừ hết được. 

Chúng  ta  tách  lìa  bốn  thứ  tà  mạng này, sống hết sức đơn giản thì  

cũng xong. Nếu chẳng thể chịu khổ, khó thể thành tựu đạo nghiệp. Lời 

dặn dò tha thiết tối hậu của đức Phật là  “hãy lấy Giới làm thầy” . Hơn 

nữa, kinh điển còn chép  “lấy khổ làm thầy” . Sống thanh bần khiến cho 

con người có ý tưởng xuất ly,  mà cũng có thể nêu gương tốt đẹp nhất 

cho người tu hành. Buông xuống hết thảy, một lòng với đạo, nhất là đối 

với pháp môn này, sẽ thành tựu nhanh chóng không chi sánh được. Nếu 

thật sự chịu tu, kinh dạy  “hoặc một ngày, hoặc bảy ngày, sẽ có thể thành 

 tựu” . Kinh này là kinh được hết thảy chư Phật hộ niệm. Đã  được chư 

Phật hộ niệm thì hết thảy thiên long bát bộ, hộ pháp, quỷ thần tự nhiên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 221

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhất loạt hộ trì. Chúng ta cứ việc yên tâm, cuộc sống giao trọn cho Phật, 

Bồ Tát, chẳng cần phải băn khoăn. Nghe nói kiểu này, chắc những đồng 

tu sơ cơ không thể tiếp nhận mà cũng chẳng dám làm. 

Thứ nhất là do chưa hiểu biết rõ ràng pháp môn này. Thứ hai là vì 

thiện căn, phước đức chẳng đủ. Lúc tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư 

bảo tôi:  “Cả một đời ông chuyên tâm tu học, hoằng dương Phật pháp thì 

 đối  với thân  thể  và  cuộc  sống  của chính mình  chẳng  cần  phải  lo  nghĩ 

 nữa,  nhất  loạt  đều  do  Phật,  Bồ  Tát  an  bài.  Dẫu  sống  thanh  bần  cũng 

 không sao hết, dẫu thế nào cũng chẳng cần phải bận tâm” . Tôi hết sức 

tôn kính Chương Gia đại sư, nghiêm túc y giáo phụng hành, tôi đạt được 

một chút tốt đẹp, được tự tại một chút đều nhờ ân huệ của Chương Gia 

đại sư.  “Nhiếp chư khẩu nghiệp” : Đừng nói người khác đúng, sai, hay, 

dở, đừng nói lời thô lỗ, đừng hoa ngôn xảo ngữ.  “Trụ nhất thiết chánh 

 ngữ  trung” ,  cũng  chính  là  ăn  nói  đúng  với  bổn  phận.  Không  riêng  gì 

trong đạo tràng Tịnh Độ, mà trong các chùa miếu thông thường, người 

xuất gia hễ đôi bên hỏi han nhau đều dùng A Di Đà Phật để đáp lời. Đấy 

chính là chánh ngữ thông dụng trong hết thảy tông phái. 

 (Giải) Dĩ vô lậu huệ, trừ thân nhất thiết tà nghiệp, trụ thanh tịnh 

 chánh thân nghiệp trung, danh Chánh Nghiệp. 

(解) 以無漏慧。除身一切邪業。住清淨正身業中。名

正業。   

( Giải:  Dùng vô lậu huệ để trừ hết thảy tà nghiệp nơi thân, trụ trong 

 thân nghiệp thanh tịnh chân chánh thì gọi là Chánh Nghiệp). 



Khi chúng ta tạo tác thì gọi là Sự, cũng gọi là “hành vi”, kết quả của 

nó được gọi là Nghiệp. Xét theo phương diện nhân quả thì Hành (thực 

hiện, hành vi) và Sự là nhân, Nghiệp là quả. Nghiệp có thiện và ác. Khởi 

tâm, động niệm, tư duy, tưởng tượng, thuộc về Ý Nghiệp; ý tạo nghiệp. 

Nói năng là miệng tạo nghiệp. Do thân thể tạo tác thì gọi là Thân Nghiệp. 

Người Hoa nói tới lễ tiết; Lễ là chế độ114, nhất cử nhất động đều hợp với 

lễ tiết, duy  trì  trật tự  xã hội, nhưng  chẳng  thể  quá  mức,  mà  phải  thích 

đáng phù hợp. Trong thời đại hiện tại, lễ tiết theo Nho gia không còn nữa, 

114 Chữ “chế độ” ở đây không có nghĩa là một chánh thể như dân chủ, độc tài, phong 

kiến,  tư  bản,  cộng  hòa  v.v...  mà  có  nghĩa  là  những  phép  tắc,  khuôn  khổ  quy  định 

cung cách ứng xử đúng mức trong sinh hoạt thường nhật. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 222

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

oai nghi của nhà Phật cũng không còn nữa. Chúng ta không có sức cứu 

vãn, nhưng phải cảnh giác, giữ gìn tiết tháo115 của chính mình. Lễ phép, 

khiêm nhượng đối với người khác, tự khiêm, đề cao người khác, chẳng 

tạo hết thảy ác nghiệp, lợi dụng thân thể này để miệng niệm Phật, tâm 

tưởng Phật, thân lễ Phật, dựa theo những nghi thức tu niệm để chuyên tu 

lễ bái. Trong khi lễ bái bèn quán tưởng. Trong nghi thức Tịnh Tu Tiệp 

Yếu  của  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  biên  soạn,  có  cách  lễ  Phật  chỉ  gồm  ba 

mươi hai lạy, dùng làm công khóa tụng niệm sáng tối cũng rất hay. 

 (Giải)  Dĩ  vô  lậu  huệ,  thông  trừ  tam  nghiệp  trung  ngũ  chủng  tà 

 mạng, trụ thanh tịnh chánh mạng trung, danh Chánh Mạng. 

(解) 以無漏慧。通除三業中五種邪命。住清淨正命

中。名正命。  

( Giải: Dùng vô lậu huệ trừ trọn năm thứ tà mạng nơi ba nghiệp, trụ 

 trong chánh mạng thanh tịnh, thì gọi là Chánh Mạng). 



Cái được gọi là “tà mạng” chính là đạt được tiếng tăm, lợi dưỡng, 

tức là những sự việc nhằm duy trì cuộc sống mà chẳng đúng pháp thì đều 

gọi là  “tà mạng” . Nói theo cách bây giờ thì muốn được nổi tiếng bèn:  



1. Trá hiện tướng kỳ lạ, đặc biệt: “Trá” (詐) là dối gạt, “hiện” (現) là

cố  ý  biểu  diễn  cho  khác  với  mọi  người.  Mục  đích  là  cầu  được  người 

khác cung kính, cúng dường. 



2. Tự khen công đức: Đối với sự tu trì của chính mình, chẳng biểu 

hiện chân thật, cũng là vì tiếng tăm, lợi dưỡng. 



3. Coi tướng, đoán cát hung: Dùng thủ đoạn xem tướng, đoán mạng 

để tiếp xúc đại chúng, mong được kẻ khác cung kính, cúng dường, xem 

ta như thần minh. 



4. Lớn tiếng ra oai: Ăn to nói lớn để tỏ oai thế nhằm cầu lợi dưỡng. 

Nghe nói có những kẻ xuất gia thích chửi bới người khác, thường ra vẻ 

bề trên giáo huấn người khác. Những bậc thiện tri thức như Chương Gia 

đại sư và thầy Lý Bỉnh Nam đối với bất cứ ai đều hòa nhã, vui vẻ, chẳng 

115 Hiểu theo nghĩa hẹp, “tiết tháo” có nghĩa là giữ vững những nguyên tắc, nguyên 

lý đạo đức, phẩm tánh của chính mình, không bị khuất phục, thay đổi trước bạo lực, 

cường quyền. Theo nghĩa rộng, “tiết tháo” là giữ vững phẩm tánh, khí tiết, đạo đức, 

nguyên tắc sống, không vì hoàn cảnh dụ dỗ mê hoặc, hoặc vì bị sức ép của xã hội 

hay đồng bạn mà thay đổi, biến chất. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 223

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

có tí ti hống hách nào. Các vị giáo huấn một người nào, nhất định sẽ gọi 

học trò vào phòng, răn trách người ấy. Giáo huấn một người chính là thật 

sự xem trọng người ấy. 



5. Nói những món lợi mình đã có để lung lạc lòng người khác. 



Năm điều trên đây trong Phật môn gọi là  “tà mạng” . Chúng ta phải 

dùng  cái  tâm  thanh  tịnh  để  xa  lìa  năm  thứ  tà  mạng.  “Trụ  thanh  tịnh 

 chánh  mạng  trung” ,  tức  là  sống  đúng  đắn  để  duy  trì  mạng  sống  của 

chính mình thì gọi là Chánh Mạng. Khẩn yếu nhất là phải siêng năng, 

tiết kiệm, cuộc sống càng đơn giản càng hay. Nhu cầu ít ỏi sẽ dễ dàng 

đạt được, cho nên chẳng cần phải tham cầu. Trong xã hội này, muốn gìn 

giữ nếp sống an định, chẳng gặp những chuyện ngang trái lớn, nhỏ thì 

chớ nên tạo ác nghiệp. Dẫu đời trước trót tạo ác nghiệp, đời này đừng 

làm các điều ác, sẽ không có ác duyên, chẳng hứng chịu kết quả. Đấy 

chẳng phải là lời nói xuông! Trong một đời, tận hết sức Tu Thiện, phước 

đức ngày ngày tăng trưởng, oán gia trái chủ chẳng thể thừa dịp [làm hại 

được].  Làm  lành  chẳng  cần  phải  rêu  rao  để  khỏi  bị  kẻ  ghen  ghét  gây 

chướng ngại. Người học Phật toàn tâm làm lành, hãy nên tam luân thể 

không, chẳng cầu mong gì thì mới là chánh đạo. Khi Phật còn tại thế, em 

họ của Phật là Đề Bà Đạt Đa (Devadatta) nghĩ đủ mọi phương pháp để 

hại Phật, tự mình muốn chiếm lấy [địa vị Phật] để thay thế. Trong các đệ 

tử Phật, cũng có những kẻ chuyên môn gây rối, phá hoại Tăng Đoàn. Tại 

Trung  Quốc,  trường  hợp  rõ  ràng  nhất  là  khi  Ngũ  Tổ  truyền  y  bát  cho 

Huệ Năng, rất nhiều kẻ không phục, chẳng những muốn đoạt y bát đem 

về mà còn muốn làm hại Huệ Năng! Tâm người đời Đường thuần hậu 

mà còn có tình trạng như thế! Chúng ta vô phước vô đức, chẳng tranh 

với người khác, chẳng mong gì nơi đời. Người đời tranh giành tiếng tăm, 

lợi dưỡng, chứ chúng ta trọn chẳng cần. Cái chúng ta muốn là thật thà 

niệm Phật, chứ bọn họ đâu có muốn, đôi bên chẳng trở ngại nhau. 

 (Giải)  Dĩ  vô  lậu  huệ  tương  ứng,  cần  tinh tấn,  tu Niết Bàn đạo, 

 danh Chánh Tinh Tấn. 

(解) 以無漏慧相應。勤精進。修涅槃道。名正精進。  

( Giải: Do tương ứng với vô lậu huệ mà siêng năng tinh tấn, tu Niết 

 Bàn đạo, thì gọi là Chánh Tinh Tấn). 



Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta  “tịnh niệm tiếp nối” . Có thể đạt 

được tịnh niệm tiếp nối thì tự nhiên sẽ có thể  “nhiếp trọn sáu căn” . Chữ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 224

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Niệm (念) do hai chữ Kim (今) và Tâm (心) ghép thành, tức là cái tâm 

hiện tiền. Văn tự Trung Quốc đầy ắp trí huệ. Tịnh là thanh tịnh. Trong 

tâm  thanh  tịnh  chẳng  có  một  tạp  niệm  nào.  “Chẳng  xen  tạp”  chính là

không có Kiến Tư, Trần Sa phiền não.  “Chẳng hoài nghi”  là không có

vô minh, đây chính là tịnh niệm tiếp nối. Trong quá trình tu học, dùng 

một câu Phật hiệu để làm phương tiện tấn tu. Câu Phật hiệu này chính là 

danh  xưng  tổng  quát  của  mọi  tánh  đức  vốn  sẵn  có  trong  tự  tánh.  Nói 

cách khác, một câu A Di Đà Phật có thể đánh thức tự tánh của chúng ta, 

danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn.  “Cầu sanh Tịnh Độ”  chính là

 “tu Niết Bàn đạo” . Đấy gọi là Chánh Tinh Tấn. 

 (Giải) Dĩ vô lậu huệ tương ứng, niệm chánh đạo cập trợ đạo pháp, 

 danh Chánh Niệm. 

(解)以無漏慧相應。念正道及助道法。名正念。  

( Giải: Do tương ứng với vô lậu huệ nên niệm chánh đạo và pháp trợ 

 đạo thì gọi là Chánh Niệm)



Liên Trì  đại  sư  nói:   “Tín nguyện trì danh là chánh đạo mà cũng là  

 trợ đạo” .  Trong kinh này,  kinh Vô Lượng Thọ và Quán Kinh, chư Phật, 

Bồ Tát còn có nhiều phương pháp tu hành, nhưng những phương pháp 

ấy đều thuộc về pháp trợ đạo nhằm giúp cho công phu Niệm Phật thành 

tựu. Trong cuộc sống thường ngày, năm kinh một luận là đủ dùng rồi. 

Học nhiều quá đâm ra tạo thành chướng ngại. Tổ sư, đại đức khai thị, chỉ 

dạy chúng ta, lấy kinh điển làm Cương, lấy ngữ lục của tổ sư đại đức 

làm Mục thì sẽ chẳng loạn. Nhất là bộ Ấn Quang Đại Sư Văn Sao, trong 

thời cận đại bộ sách này khế cơ nhất, vì thời của Ngài gần gũi với chúng 

ta nhất. Ngài thấy tình trạng xã hội suy đồi trong lúc ấy cũng rất giống 

với thời hiện tại. 

 (Giải) Dĩ vô lậu huệ tương ứng nhập Định, danh Chánh Định. 

(解) 以無漏慧相應入定。名正定。  

( Giải: Do tương ứng với vô lậu huệ nên nhập Định thì gọi là Chánh 

 Định)

Định có tà và chánh, có rốt ráo và không rốt ráo, đấy là so sánh về 

tánh  chất.  Định  trong  pháp  Đại  Thừa  đều  thuộc  về  Chánh  Định.  Nhà 

Phật thường nói “có tám vạn bốn ngàn pháp môn”. Pháp là phương pháp, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 225

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Môn là cửa nẻo, đường lối, đều là tu Định. Tổng cương lãnh tu hành của 

Phật pháp là Tam Học, tức Giới, Định, Huệ; do Giới sanh Định, do Định 

khai Huệ. Pháp môn bình đẳng không có cao hay thấp. Trong rất nhiều 

phương pháp như vậy thì tín nguyện trì danh là vô lậu huệ. Đấy chính là 

sự lựa chọn bằng trí huệ chân thật của các vị đại Bồ Tát Văn Thù và Phổ 

Hiền. Lựa chọn bằng trí huệ chân thật thì chắc chắn chẳng có nghi hoặc, 

cũng tuyệt đối chẳng xen tạp; do vậy, sẽ thành công rất nhanh. Vấn đề 

lớn của chúng ta trong hiện thời là chọn lựa hoàn toàn không sai lầm, 

nhưng không tương ứng. Do chẳng tương ứng với tâm của chính mình 

nên tâm chúng ta không thanh tịnh. Vì thế, vẫn còn có hoài nghi. Suốt 

đời tu hành chỉ dựa vào một bộ kinh là đủ đảm bảo chúng ta thành Phật 

viên  mãn  ngay  trong  một  đời.  Nếu  vẫn  còn  mong  biết  nhiều  bộ  kinh 

khác, tuy vẫn có thể vãng sanh, nhưng phẩm vị cũng không cao cho lắm. 

 (Giải) Thử đẳng đạo phẩm, y Sanh Diệt Tứ Đế nhi tu, tức Tạng 

 Giáo Đạo Phẩm. Y Vô Sanh Tứ Đế nhi tu, tức Thông Giáo Đạo Phẩm. 

 Y Vô Lượng Tứ Đế nhi tu, tức Biệt Giáo Đạo Phẩm. Y Vô Tác Tứ Đế 

 nhi tu, tức Viên Giáo Đạo Phẩm. 

(解) 此等道品。依生滅四諦而修 。即藏教道品。依無 

生四諦而修。即通教道品。依無量四諦而修。即別教道

品。依無作四諦而修。即圓教道品。  

( Giải: Những đạo phẩm này, nương theo Sanh Diệt Tứ Đế mà tu thì 

 là Đạo Phẩm trong Tạng Giáo; nương theo Vô Sanh Tứ Đế mà tu thì là 

 Đạo Phẩm trong Thông Giáo; nương theo Vô Lượng Tứ Đế mà tu chính 

 là  Đạo  Phẩm  trong  Biệt  Giáo;  nương  theo  Vô  Tác  Tứ  Đế  để  tu  thì  là 

 Đạo Phẩm trong Viên Giáo). 

Theo sự phán giáo của tông Thiên Thai, Thiên Thai đại sư đem hết 

thảy kinh điển do Phật Thích Ca đã nói trong bốn mươi chín năm chia 

thành  tứ  giáo  là  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên.  Trong  lần  kết  tập  kinh  điển 

sớm nhất tại Ấn Độ, chỉ là đem những lời Phật đã nói ghi chép lại, biên 

tập thành kinh điển để lưu thông, chứ hoàn toàn không phân loại tỉ mỉ. 

Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, vào thời Tùy - Đường, nhằm 

dạy  học  thuận  tiện,  tổ  sư  đại  đức  các  tông  các  phái  đã  phân  loại  kinh 

điển.  Do  căn  tánh  của  mỗi  hạng  người  (tức  đối  tượng  được  đức  Phật 

nhắm đến để thuyết giảng (đương cơ) trong mỗi kinh) khác nhau, [nên 

chư Tổ phân chia kinh điển] từ cạn đến sâu. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 226

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Tạng Giáo là Tiểu Thừa, nương theo kinh, luật, luận do đức Phật đã 

giảng như bốn kinh A Hàm là Kinh Tạng, Tỳ Nại Da là Luật Tạng, A Tỳ 

Đàm  là  Luận  Tạng.  Tam  Tạng  Tiểu  Thừa  đã  được  dịch  sang  Hán  văn 

khá  hoàn  chỉnh.  Những  kinh  điển  được  truyền  sang  những  nước  như 

Thái Lan, Tích Lan (Sri Lanka) v.v... dùng văn tự Pali. Đem những kinh 

ấy so với kinh Tiểu Thừa trong Đại Tạng Kinh thì kinh điển của họ chỉ 

nhiều hơn kinh của chúng ta năm mươi mấy bộ, đủ thấy kinh điển được 

phiên dịch ở Trung Quốc khá hoàn chỉnh. Dưới đời Đường, kinh Tiểu 

Thừa từng hưng thịnh một thời, về sau suy vi là vì lời dịch [trong các 


kinh Tiểu Thừa] không đẹp đẽ, mà nghĩa lý cũng không thông suốt, trôi 

chảy. Lý do khác nữa là đa số những người xuất gia phần nhiều đã có cơ 

sở vững vàng nơi Nho và Đạo, rất gần Đại Thừa, chẳng kém gì nghiên 

cứu, đọc tụng kinh điển Tiểu Thừa. Hơn nữa, Tiểu Thừa giảng về Sanh 

Diệt Tứ Đế, hoàn toàn dốc công trên mặt sự tướng. 

Thông Giáo là khởi đầu của Đại Thừa, trước là thông với Tiểu Thừa, 

sau là thông với Biệt Giáo và Viên Giáo. Biệt Giáo là Đại Thừa thuần 

túy, Viên Giáo là viên dung rốt ráo. Tứ Đế và ba mươi bảy đạo phẩm là 

cương  yếu  của  hết  thảy  Phật  pháp,  là  pháp  thuộc  Đại  Thừa  lẫn  Tiểu 

Thừa. Ba mươi bảy đạo phẩm là Tứ Đế khai triển. Tứ Đế gồm Khổ, Tập, 

Diệt,  Đạo,  trong phần  trước  tôi  đã  nói  qua.  Khổ  -  Tập  -  Diệt -  Đạo  là 

chân tướng của hết thảy sự lý thế gian lẫn xuất thế gian. Hết thảy các 

pháp do đức Phật chẳng có gì khác, chỉ là giảng rõ chân tướng của nhân 

sinh và vũ trụ mà thôi! Người thế gian không ai có thể nói được. Tuy có 

không ít nhà tôn giáo cũng từng nói đến nhân quả thế gian, nhưng họ chỉ 

biết những lẽ đương nhiên chứ không biết được nguyên do. Vì vậy, đức 

Thế Tôn chẳng thể nào không xuất hiện trong thế gian, vì chúng sanh nói 

rõ chân tướng. Tuy đức Phật giảng giải cặn kẽ, mục đích vẫn nhằm làm 

cho chúng ta đích thân chứng nhập. Sự tu học trong Phật pháp gồm bốn 

giai đoạn: Tín, Giải, Hành, Chứng, trọn chẳng phải chỉ có Tín là coi như 

xong,  vẫn cần phải dựa vào  phương  pháp, lý  luận  để  thực  hiện, dùng  

hành trì để chứng minh hiệu quả. 

Loại thứ nhất là Tạng Giáo, dựa theo Sanh Diệt Tứ Đế để tu. Nếu nói 

theo quả báo thế gian thì hữu tình chúng sanh có sanh, lão, bệnh, tử. Hết 

thảy  những  phàm  phu  không  thiện,  không  ác  sau  khi  mất,  trong  vòng 

bốn mươi chín ngày sẽ thác sanh làm người, sanh tử luân hồi không ngơi. 

Những tôn giáo khác nói đến “sự sống đời đời” chỉ là sanh lên trời thọ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 227

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mạng dài lâu mà thôi! Rốt cuộc tướng Ngũ Suy116 cùng hiện, trọn chẳng 

phải là thật sự sống đời đời. Tập là khởi Hoặc tạo nghiệp, chẳng hiểu rõ 

chân tướng sự thật, liền sanh vọng tưởng, phiền não; do vậy, tạo nghiệp. 

Nghiệp  có  thiện  và  ác,  cho  nên  có  sáu  thứ  quả  báo,  ba  loại  trên  là  ba 

thiện đạo, tức Thiên, A Tu La và nhân. Ba loại dưới là ba ác đạo, tức địa 

ngục, ngạ quỷ, và súc sanh, đều là quả báo được cảm thành do mê hoặc 

tạo nghiệp, tự làm, tự chịu. Đấy gọi là Tập. 

Diệt  là  diệt  trừ  cái  nhân  của  tam  giới  lục  đạo,  diệt  phiền  não,  diệt 

vọng tưởng. Diệt là quả báo xuất thế gian. Diệt còn được dịch là Viên 

Tịch hoặc Niết Bàn. Niết Bàn (Nirvāna) là tiếng Phạn dịch âm, có nghĩa 

là chết. “Viên tịch”: Viên (圓) là viên mãn, Tịch (寂) là tịch diệt, tịch diệt 

viên mãn vọng tưởng, phiền não và sanh tử luân hồi. Sự chứng đắc của 

Tiểu Thừa La Hán được gọi là Niết Bàn. Cái nhân của tam giới lục đạo 

đã bị diệt, đương nhiên quả báo cũng chẳng còn nữa. Vì vậy, vượt thoát 

tam giới, nhưng vẫn chưa diệt rốt ráo. La Hán chỉ diệt một trong ba loại 

phiền  não  lớn là  Kiến  Tư  phiền  não,  vẫn  còn  có  Trần  Sa  và Vô  Minh 

chưa phá nên chỉ có thể vượt thoát tam giới, do chưa minh tâm kiến tánh 

nên gọi là Tiểu Thừa Niết Bàn. 

Nếu  muốn đạt đến hiệu quả Diệt thì phải tu Đạo. Đạo là nhân của 

Diệt, Diệt là quả của Đạo. Nói đơn giản, Đạo là ba mươi bảy đạo phẩm, 

mà  cũng  chính là  vô  lượng pháp  môn  do  đức  Phật  đã  nói.  Đối  với  vô 

lượng  pháp  môn  ấy,  hãy  nên  dựa  trên  căn  tánh  và  điều  kiện  sống  của 

chính mình để làm tiêu chuẩn chọn lựa. Đức Phật dạy rất nhiều phương 

pháp, [tu theo phương pháp nào là] do chúng ta chọn lựa. Có rất nhiều 

người vẫn còn tập khí Tiểu Thừa, khá bảo thủ, coi trọng những nghi thức 

thuộc mặt Sự. Đại Thừa thường chẳng câu nệ tiểu tiết, như Nam Truyền 

Phật giáo so với Phật pháp Đại Thừa tại Trung Quốc khác biệt rất rõ rệt. 

Căn tánh Tiểu Thừa nương theo Sanh Diệt Tứ Đế để tu hành nên thuộc 

Tạng Giáo Đạo Phẩm. 

Loại  thứ  hai  là  Thông  Giáo,  là  bắt  đầu  của  Đại  Thừa.  Có  những 

người  hết  sức hâm  mộ,  yêu  thích  Tiểu Thừa,  nhưng đối  với  Đại  Thừa 

116 [Ghi chú của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: Ngũ Suy là một thuật ngữ trong nhà Phật. Khi 

một vị trời sắp chết sẽ hiện ra năm thứ tướng suy. Kinh Đại Niết Bàn chép: “Thích

 Đề Hoàn Nhân (chúa cõi trời Đao Lợi, gọi tắt là Đế Thích), khi sắp mạng chung, có 

 năm tướng hiện. Một là xiêm áo nhơ bẩn, hai là hoa trên đầu héo, ba là thân thể hôi 

 dơ, bốn là dưới nách toát mồ hôi, năm là chẳng thích tòa của mình”.  Có năm tướng 

này thì chư thiên liền biết là sắp chết, lại phải theo nghiệp vào luân hồi. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 228

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cũng rất hâm mộ, ưa thích. Người thuộc căn tánh này chiếm đại đa số. 

Vì thế, Thông Giáo thông với Tiểu Thừa ở phần trước và Đại Thừa trong 

phần  sau.  Căn  tánh  của  những  người  [thuộc  Thông  Giáo]  thông  minh 

hơn những người trong phần trước (Tạng Giáo), sức lãnh ngộ mạnh mẽ. 

Họ dựa vào Khổ Đế, có thể tùy duyên buông xuống, thấy thấu suốt. Đối 

với Tập Đế, họ khởi tâm động niệm đều bất khả đắc, xem nhẹ pháp thế 

gian hơn người thông thường, có ích rất lớn cho sự tu học. Đối với Đạo 

Đế, kinh Bát Nhã thường nói  “bất nhị pháp môn” , cũng như huyễn, như 

hóa giống như Tập Đế. Diệt Đế cũng chẳng có tướng sanh diệt; bởi lẽ, 

đức  Phật  đã  nói  Bồ Đề  và  Niết  Bàn  cũng  như  huyễn,  như  hóa.  Người 

niệm Phật có căn cơ giống như thế, nhất định sẽ nương theo Thông Giáo 

Đạo Phẩm để tu học. Thông Giáo và Tạng Giáo Đạo Phẩm cần phải có 

thầy tốt, được thầy chỉ điểm sẽ dễ thành tựu. Trong Thông Giáo, sợ nhất 

là  tẩu  hỏa  nhập  ma,  trở  thành  cuồng  huệ.  Sợ  nhất  là  không  có  trí  huệ 

chân thật, lạc vào ác kiến, chấp Không. 

Loại thứ ba là Biệt Giáo, là pháp Đại Thừa Bồ Tát thuần túy, chẳng 

thông với Tạng Giáo mà cũng chẳng thông với Thông Giáo, bao hàm vô 

lượng vô biên pháp môn. Nội dung của Biệt Giáo là Vô Lượng Tứ Đế. 

Khổ  Đế  có  vô  lượng  tướng,  quả báo  trong  mười  pháp  giới  khác  nhau. 

Kinh Hoa Nghiêm có phẩm Tứ Đế, nội dung phẩm ấy hoàn toàn giảng 

về  Vô  Lượng  Tứ  Đế  của  Biệt  Giáo.  Hoa  Nghiêm  là  pháp  để  dạy  Đại 

Thừa Bồ Tát trong Viên Giáo. Viên Giáo bao gồm cả Biệt Giáo, Thông 

Giáo  và  Tạng  Giáo,  quả  báo  đã  vô  lượng  vô  biên,  đương  nhiên  nhân 

duyên cũng vô lượng vô biên. Phiền não vọng tưởng, chấp trước, phân 

biệt của hết thảy chúng sanh mỗi người mỗi khác, pháp môn vô lượng; 

vì thế, đạo phẩm cũng vô lượng. Tạng Giáo có Tạng Giáo Phật (quả vị 

Phật trong Tạng Giáo); trong Thông Giáo và Biệt Giáo cũng đều có [quả 

vị]  Phật,  chỉ  có  cảnh  giới  nơi  quả  vị  là  chẳng  giống  nhau.  Tạng  Giáo 

Phật cao hơn địa vị La Hán, nhưng vẫn chẳng bằng Sơ Trụ Bồ Tát trong 

Viên Giáo. Sơ Trụ Bồ Tát kiến tánh, nhưng Tạng Giáo Phật chưa kiến 

tánh. A La Hán trong Tạng Giáo bằng với địa vị Thất Tín Bồ Tát trong 

Viên Giáo. Tạng Giáo Phật chỉ bằng với Bát Tín hoặc Cửu Tín [trong 

Viên  Giáo]  mà  thôi,  nên  chưa  kiến  tánh.  Thông  Giáo  Phật  cũng  chưa 

kiến tánh, Biệt Giáo Phật bằng với địa vị Nhị Hạnh Bồ Tát trong Thập 

Hạnh  của  Viên  Giáo.  Bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo  phá  một  phẩm  vô 

minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân.  Biệt  Giáo  Phật  (quả  vị  Phật  trong 

Biệt  Giáo)  chỉ phá  được  mười  hai phẩm  vô  minh  trong  bốn mươi  mốt 

phẩm vô minh, chưa đoạn hoàn toàn, kể như đã kiến tánh, còn Viên Giáo  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 229

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật phá hoàn toàn bốn mươi mốt phẩm vô minh. 



Đại chúng tu Tịnh Độ nếu thuộc căn tánh Biệt Giáo thì đại đa số sẽ 

nương theo Vô Lượng Tứ Đế để tu, có khi học trọn khắp kinh luận Đại 

Thừa. Nếu thật sự là bậc lợi căn thì sau một thời gian, người ấy sẽ quay 

đầu. Lịch đại tổ sư như Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư từ Thiền Tông mà 

quay đầu lại, có lẽ thuộc căn tánh Thông Giáo, nhưng Ngài học hỏi pháp 

Đại Thừa rất rộng. Thông Giáo nói Không, Biệt Giáo nói Có, chẳng phải 

hoàn toàn nói là Không. Lại như Liên Trì, Ngẫu Ích và Ấn Quang đại sư 

lúc trẻ đều học hỏi rất nhiều môn Đại Thừa Phật pháp, quá nửa là căn cơ 

Biệt Giáo, nhưng đến lúc xế bóng, căn tánh đã chín muồi, buông toàn bộ 

sở học xuống, chuyên học pháp môn Niệm Phật. Đấy là hễ chuyên thì sẽ 

biến thành Viên Giáo. Do đây có thể biết rằng: Căn tánh Viên Giáo có 

thể  vun  bồi.  Do  vậy,  Liên  Trì  đại  sư  đến  tuổi  già  đã  nói:   “Tam  Tạng 

 mười hai bộ kinh nhường cho người khác ngộ, tám vạn bốn ngàn hạnh 

 để cho người khác hành” . Chính mình chỉ một bộ A Di Đà Kinh, một 

câu  A  Di  Đà  Phật.  Các  vị  Ngẫu  Ích,  Ấn  Quang  cũng  giống  như  vậy. 

Quay đầu càng nhanh, càng thù thắng, tương lai phẩm vị ắt cao. Thật sự 

biết thế giới này là khổ, ắt phải cầu thoát lìa, trừ một câu Phật hiệu ra, 

không có chuyện gì khác, đấy mới là người thật sự giác ngộ. 



Loại thứ tư là Viên Giáo, giảng về Tam Đế viên dung, viên tu, viên 

chứng. Họ thấy pháp Tứ Đế là Vô Tác Tứ Đế, chân và vọng như một, 

Tánh và Tướng chẳng hai, tâm địa thật sự thanh tịnh, tự tánh Bát Nhã trí 

huệ hiện tiền, nhìn vũ trụ nhân sinh quả thật chẳng giống với người khác, 

họ thấy được cái gọi là  “Thật  Tướng  của  các  pháp” . Tâm Kinh chép:

 “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời” ,  “hành” 

tức  là   “dụng” ,  dùng  trí  huệ  sâu  nhất  để  quán  sát  vũ  trụ  và  nhân  sinh. 

Ngũ Uẩn đều là không, tướng của hết thảy vạn sự, vạn vật đều do Ngũ 

Uẩn hợp thành, cũng có nghĩa là vạn pháp đều là Không. “Không” hiện 

thành Tánh, “Sắc” là nói về Tướng. Sắc tức là Không, Không tức là Sắc, 

Tánh và Tướng như một; Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc, 

Lý và Sự chẳng hai. Phiền não chính là Bồ Đề, sanh tử chính là Niết Bàn. 

Phàm phu thấy là sanh tử, Viên Giáo Bồ Tát thấy là Niết Bàn. Phàm phu 

thấy là sanh diệt, Viên Giáo Bồ Tát thấy là bất sanh bất diệt. Hiện tại, 

khoa học kỹ thuật phát triển, có một số những cảnh giới được nói trong 

kinh Phật đã được chứng minh rất rõ. Các nhà khoa học nói vật chất bất 

diệt,  tinh  thần  cũng  bất  diệt.  Viên  Giáo  Bồ  Tát  thấy  hết  thảy  pháp  là 

duyên tụ, duyên tán. Pháp Đại Thừa coi trọng duyên sanh. Duyên tụ thì 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 230

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sanh, duyên tán thì diệt. Thật ra, duyên tụ cũng chẳng sanh mà duyên tán 

cũng chẳng diệt. Đấy là sự thật. Ví như cuốn sách này, nhiều trang giấy 

được  đóng  thành  cuốn  thì  gọi  là  sách,  tướng  sách  hiện  tiền.  Tách  rời 

từng trang ra thì sách không còn nữa. Thật ra, nó chẳng diệt. Chẳng qua 

là hiện tượng duyên tán hay duyên tụ mà thôi. Nếu chấp trước vào tướng 

của sách sẽ sai lầm. Kinh Kim Cang giảng thế giới là  “nhất hiệp tướng” . 

 “Nhất”  là vật chất cơ bản, kinh Phật gọi nó là  “vi trần” . Tướng không 

có  sanh diệt,  tâm  tánh  cũng  vô  sanh  vô diệt.  Đại  Bồ  Tát  thị  hiện  thần 

thông, nên dùng thân nào để độ được liền hiện thân ấy để thuyết pháp. 

Hiểu rõ đạo lý này nên có thể khống chế hoàn cảnh, có thể tùy theo lòng 

muốn mà biến hóa, đó gọi là  “thần thông” . 

Hiện thời, các nhà khoa học nói Năng (năng lượng, công năng) và 

Chất (vật chất) có thể biến đổi lẫn nhau. Năng là công năng của Chất, 

Chất là vật chất của Năng. Tâm có thể thao túng vật chất, từ trong Thiền 

Định rất sâu có thể đắc thần thông, tùy theo lòng muốn mà khống chế 

vật chất và năng lượng. Hiện tại, khoa học gia còn chưa thể nghiên cứu 

tới,  chưa  thể  đột  phá  tâm  năng  (công  năng,  năng  lượng  của  tâm).  Nói 

đến Đạo thì thiên (lệch lạc, chấp vào một bên) hay tà đều là trung, chánh, 

không có đạo để tu, tu nhưng không tu, không tu mà tu. Diệt Đế: Sanh tử 

tức  Niết  Bàn,  vô  chứng  mà  chứng,  chứng  nhưng  vô  chứng.  Học  nhân 

Tịnh Tông nếu thuộc căn tánh Viên Giáo, sẽ thiên trọng Vô Tác Tứ Đế 

để tu, tức là Viên Giáo Đạo Phẩm. Có thể biết rằng: Tịnh Tông bao gồm 

Tạng,  Thông,  Biệt, Viên,  các  thứ  căn tánh và tầng  lớp khác nhau, bao 

gồm viên mãn hết thảy các pháp môn. 

 (Giải) Tạng  Đạo  Phẩm,  danh  bán  tự  pháp  môn. Tịnh Độ trược  

 khinh, tự bất tất dụng, vi Tiểu chủng tiên thục giả, hoặc tạm dụng chi. 

 Thông Đạo Phẩm, danh Đại Thừa sơ môn, tam thừa cộng bẩm, Đồng 

 Cư  Tịnh  Độ  đa  thuyết  chi.  Biệt  Đạo  Phẩm,  danh  độc  Bồ  Tát  pháp, 

 Đồng Cư, Phương Tiện Tịnh Độ đa thuyết chi. Viên Đạo Phẩm, danh 

 vô thượng Phật pháp, hữu lợi căn giả, ư tứ Tịnh Độ, giai đắc văn dã. 

(解) 藏道 品。名半字法門。淨土濁輕。似不必用。為

小種先熟者。或暫用之。通道品。名大乘初門。三乘共

稟。同居淨土多說之。別道品。名獨菩薩法。同居方便淨

土多說之。圓道品。名無上佛法。有利根者。於四淨土。

皆得聞也。  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 231

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải:  Đạo phẩm của Tạng Giáo gọi là bán tự pháp môn. Trong Tịnh 

 Độ trược ác nhẹ nhàng, nên hầu như không cần phải dùng đến, nhưng vì 

 người căn cơ Tiểu Thừa đã quen nghe từ trước nên tạm dùng đến. Đạo 

 phẩm của Thông Giáo, gọi là Đại Thừa sơ môn, ba thừa cùng vâng nhận, 

 trong Đồng Cư Tịnh Độ thường nói nhiều về đạo phẩm này. Đạo phẩm 

 của Biệt Giáo, gọi là pháp dành riêng cho Bồ Tát, được nói nhiều trong 

 hai cõi Tịnh Độ Đồng Cư và Phương Tiện. Đạo phẩm của Viên Giáo, 

 gọi là Phật pháp vô thượng, kẻ có lợi căn ở trong bốn cõi ấy sẽ đều được 

 nghe nói tới). 

 “Bán tự pháp môn”  là nói tỷ dụ,  “bán” (半: một nửa) là chưa viên 

mãn.  Tạng  Giáo  chỉ  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não,  chưa  hoàn  toàn  [đoạn 

phiền  não]  viên  mãn  vì  chưa  đoạn  Trần  Sa  và  Vô  Minh.  Tây  Phương 

Tịnh Độ vốn không có Ngũ Trược; ngay trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, 

hiện tượng Ngũ Trược hết sức nhẹ ít, có thể chẳng cần dùng đến bốn thứ 

đạo phẩm ấy. Chỉ vì người căn tánh Tiểu Thừa phát tâm niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh  Độ  mà  thiện  tri  thức  dùng  bốn  thứ  đạo  phẩm  ấy  [để  thuyết 

pháp] hòng xứng hợp với căn tánh của những người ấy, khiến họ sanh 

tâm hoan hỷ nên có thể tạm thời dùng đến. Nếu chẳng phải là căn tánh 

Tiểu Thừa, không cần phải dùng đến phương pháp này. 



Đạo phẩm của Thông Giáo gọi là  “Đại Thừa sơ môn”  (môn đầu tiên 

của  Đại  Thừa),  cả  ba  thừa  cùng  vâng  nhận,  tức  là  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác, Bồ Tát đều phải tu học. Đây là khoa mục phổ thông thừa nào cũng 

phải tu. Đồng Cư Tịnh Độ là chỗ chúng sanh đới nghiệp vãng sanh ở. 

[Những người đới nghiệp vãng sanh] chưa đoạn Kiến Tư phiền não, chỉ 

do công phu niệm Phật đắc lực, có thể khuất phục phiền não [mà được 

vãng  sanh].  Vì  thế,  đạo  phẩm  của  Thông  Giáo  là  môn  tu  học  tất  yếu 

nhằm giúp cho họ thấu triệt lý luận và phương pháp. 



Đạo phẩm của Biệt Giáo gọi là  “độc Bồ Tát pháp” , tức là pháp dành 

riêng  cho  Đại  Thừa  Bồ  Tát,  không  phải  dành  cho  cả  ba  thừa  cùng  tu. 

Hàng Bồ Tát trong cõi Đồng Cư và cõi Phương Tiện có những vị chuyên 

tu  môn  học  này,  nhưng  hàng  Bồ  Tát  trong  Thật  Báo  và  Thường  Tịch 

Quang hoàn toàn chẳng cần đến đạo phẩm của Biệt Giáo. 



Đạo phẩm của Viên Giáo gọi là  “vô thượng Phật pháp” . Trong kinh

Đại Thừa thường nói đức Phật dùng một âm thanh để thuyết pháp, chúng 

sanh tùy theo mỗi loài đều hiểu. Âm thanh thuyết pháp của đức Phật gọi 

là  “viên âm” . Bốn hạng hành nhân khác nhau nghe đức Phật thuyết pháp 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 232

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cùng một lúc, nhưng người Tiểu Thừa được lợi ích nơi Tiểu Thừa, cho 

đến người Viên Giáo được lợi ích nơi Viên Giáo. Tình huống này chẳng 

khó hiểu cho lắm. Ví như trong trường học, thầy giảng bài, học trò mỗi 

đứa hiểu khác nhau. Đạo phẩm trong Viên Giáo là vô thượng Phật pháp, 

bất luận ở cõi nào cũng đều nghe được, vì Tây Phương thế giới bốn cõi 

viên  dung.  Hết  thảy  kinh  luận  khen  ngợi  Tây  Phương  thế  giới  đều 

chuyên khen ngợi điều này. Hết thảy các thế giới Phật cũng đều có bốn 

cõi, nhưng chẳng viên dung; chẳng hạn như đạo phẩm của Viên Giáo thì 

chỉ tại cõi Tịch Quang và Thật Báo là có thể nghe được. Đấy chính là 

tình hình nơi các thế giới khác. Trong Tây Phương thế giới, người căn 

tánh  Viên  Giáo  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  của  Tây  Phương 

cũng  có  thể  nghe  vô  thượng  Phật  pháp.  Lúc  đức  Phật  Thích  Ca  mới 

thành  đạo, giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  đấy  cũng là  đạo phẩm  trong  Viên 

Giáo. Khi Ngài thuyết pháp dưới cội Bồ Đề thì có hai thuyết: Một là đức 

Phật thuyết pháp trong mười bốn ngày, thuyết kia bảo đức Phật thuyết 

pháp  trong  hai  mươi  mốt  ngày,  giảng  cho  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp 

Thân đại sĩ, giảng Hoa Nghiêm trong Định, náo nhiệt phi phàm, nhưng 

phàm phu chỉ thấy Phật tịnh tọa trên đụn cỏ dưới gốc Bồ Đề, chúng sanh 

chẳng có phần. Người Tiểu Thừa chấp trước sự tướng bèn nói “Đại Thừa 

chẳng phải do đức Phật nói”. Sau khi Phật diệt độ sáu trăm năm thì Long 

Thọ Bồ Tát lấy kinh Hoa Nghiêm từ long cung ra. Con người hiện thời 

chẳng chấp nhận [điều này], cho rằng tiềm thủy đĩnh (tàu ngầm) cả Bắc 

Cực lẫn Nam Cực đều đã tới, mà chẳng tìm thấy long cung. Con người 

hiện thời đều biết là có quỷ, quỷ và người sống lẫn lộn với nhau, nhưng 

con người chẳng thấy được quỷ, vì chúng ta sống trong không gian ba 

chiều, còn bọn họ sống trong không gian nhiều chiều (đa duy không gian: 

multi-dimensional space). Phật có thể tùy loại hóa thân, cũng có thể biến 

hiện sáu trần thuyết pháp, đều là do A Di Đà Phật biến hóa ra. Đối với 

tình huống này, trong kinh đã nói là nếu dùng tâm sanh diệt để dò lường 

biển Viên Giác, quyết chẳng có lẽ ấy! 



Trong bốn cõi Tịnh Độ,  tại cõi Phàm Thánh Đồng Cư, kinh điển của  

tứ giáo đều có. Tại long cung, Long Thọ Bồ Tát thấy kinh Hoa Nghiêm 

số lượng lớn đến nỗi địa cầu không có cách nào chứa đựng được. Trung 

bổn Hoa Nghiêm cũng lớn, Bồ Tát chỉ lấy “hạ bổn” (bản nhỏ nhất). Bản 

nhỏ nhất  là  toát  yếu.  Kinh  truyền  đến  Trung  Quốc,  chỉ dịch được  một 

nửa nguyên văn, hoàn toàn chẳng phải là hạ bổn nguyên gốc. Kinh Hoa 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 233

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Nghiêm nguyên văn có mười vạn bài kệ117, quý vị muốn biết tường tận 

có thể tham khảo Long Thọ Truyện, Ngài là tổ sư của tám tông phái. 

 (Giải) “Như thị đẳng pháp” giả, đẳng tiền Niệm Xứ, Chánh Cần, 

 Như Ý Túc, đẳng dư Tứ Nhiếp, Lục Độ, Thập Lực, Vô Úy, vô lượng 

 pháp môn dã. 

(解) 如是等法者。等前念處正勤。如意足。等餘四攝

六度。十力無畏。無量法門也。  

( Giải:  “Những pháp giống như vậy” nghĩa là những pháp giống như  

 Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc trong phần trước và những 

 pháp  khác  như  Tứ  Nhiếp,  Lục  Độ,  Thập  Lực,  Vô  Úy,  vô  lượng  pháp 

 môn). 



Kinh  văn  có  một  chữ   “đẳng” (等)  bao  gồm  tất  cả  pháp  môn  Đại 

Thừa  và  Tiểu  Thừa.  Trong  ba  khoa  ở  phần  trước,  kinh  văn  không  nói 

đến Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc, trong phần trên, tôi đã 

giới thiệu và trong vô lượng pháp môn khác  [Ngẫu Ích đại sư]  cũng nêu  

đại lược mấy thứ. 

 “Tứ Nhiếp”  là  nhiếp  thụ  chúng  sanh, cũng  có  nghĩa  là “tiếp dẫn  

chúng sanh”: Thứ nhất là Bố Thí, thứ hai là Ái Ngữ, thứ ba là Lợi Hành, 

thứ tư là Đồng Sự. 

Bố Thí là ban ân huệ cho chúng sanh, cảm tình dần dần sâu đậm, rồi 

lại giới thiệu Phật pháp cho họ biết, họ sẽ dễ dàng tiếp nhận, cũng là ý 

nghĩa   “tiên  dĩ  dục  câu  khiên,  hậu  linh  nhập  Phật  trí”   (trước  hết dùng 

dục để lôi kéo, sau làm cho họ nhập Phật trí). Thoạt đầu, tôi thờ Chương 

Gia đại sư làm thầy để học Phật, Ngài hết sức quan tâm tới bọn người 

mới học Phật chúng tôi, Ngài liền sử dụng Tứ Nhiếp Pháp. Ngài sống ở 

nhà  số  8  đường  Thanh  Điền,  Đài  Bắc,  bảo  tôi  mỗi  Chủ  Nhật  đến  nhà 

Ngài. Nếu có một hai lần tôi không tới, Ngài liền sai người đi hỏi thăm 

xem vì sao tôi không tới. Hỏi thăm như vậy, tôi chẳng thể không tới. 

Thứ  hai  là  Ái  Ngữ,  đối  với  học  sinh  nói  lời  yêu  thương  quan  tâm 

chân thành khiến cho người nghe cảm động sâu sắc. 

117 Kệ: Kệ là đơn vị đo phân lượng của một văn bản theo truyền thống Cổ Ấn Độ. Cứ 

bốn câu, không cần biết dài ngắn như thế nào thì gọi là một Kệ. Chữ Kệ ở đây không 

có nghĩa là kệ tụng như ta thường hiểu. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 234

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Thứ ba là Lợi Hành, Lợi là lợi ích. Người đời rất coi trọng lợi. Nếu 

có chỗ nào tốt đẹp, ắt sẽ bằng lòng vâng theo lời dạy bảo. 

Thứ tư là Đồng Sự. Ba thứ trước dễ làm, môn thứ tư là Đồng Sự [đòi 

hỏi] chính mình phải có trí huệ cao độ và định lực rất sâu. Nếu không, ắt 

sẽ thất bại. Như có người nào đó thích đánh mạt chược118, liền cùng chơi 

mạt chược với kẻ ấy. Đấy  là  hành  vi  của  bậc  đại  Bồ  Tát. Đồng Sự là  

phương thức tiếp dẫn chúng sanh tối cao. 

Lục Độ là hạnh pháp của Bồ Tát, trong phần trước chúng ta đã đọc 

qua rồi. 

 “Bồ  Tát”  là chúng sanh  đã giác  ngộ.  Dịch  theo lối  cổ là   “đại  đạo 

 tâm chúng sanh” , dịch theo lối  mới (tức lối dịch theo quy cách, khuôn 

phép của ngài Huyền Trang) thì là  “giác hữu tình” . Phật không có tình, 

tình hoàn toàn biến thành trí huệ. Trong Phật pháp Đại Thừa, trí và tình 

là một, hễ giác ngộ thì tình biến thành trí huệ, còn mê thì trí huệ biến 

thành tình thức. Bậc giác ngộ xử thế, đãi người, tiếp vật, nhất định tuân 

hành Lục Độ. Độ (度) có ý nghĩa là chúng ta từ bờ sanh tử luân hồi bên 

này vượt sang bờ Đại Niết Bàn bất sanh bất diệt bên kia, còn gọi là  “siêu

 phàm nhập thánh” . Điều thứ nhất trong sáu điều này là Bố Thí, có cùng 

118 Mạt Chược, hoặc còn gọi là Mà Chược (đây là chữ Ma Tước (麻雀) trong tiếng 

Hán đọc theo giọng Quảng Đông, người Hoa hiện thời lại thường gọi môn cờ này là 

Ma Tướng 麻將 nên Âu Mỹ thường gọi nó là Ma-jong) là một loại cờ với lối chơi 

phức  tạp,  khá  tốn  thời  gian  và  khá  tốn  kém  để  sắm  một  bộ  bài  và  bàn  chơi.  Mạt 

Chược  của  người  Hoa  thường  từ  144  đến  152  quân,  người  Việt  sử  dụng  đến  160 

quân. Mỗi quân cờ có hình khối vuông thường làm bằng ngà hoặc nhựa đúc cứng, 

khắc hoa lá và tên quân bài, thường phải chơi từ bốn đến sáu người. Tuy vay mượn 

từ Trung Hoa, lối chơi bài Mạt Chược của người Việt phức tạp và trang trọng hơn rất 

nhiều, phải có một cái bàn to phủ nỉ xanh đóng riêng cho bài Mạt Chược để chơi nên 

hầu như Mạt Chược chỉ thông dụng trong một số ít những người có của ăn của để. 

Theo lối chơi của người Việt, một bộ bài Mạt Chược được chia thành “bài nạc” (gồm 

quân Sách (có vẽ hình chim sẻ), Vạn (từ nhất vạn tới cửu vạn), Văn (vẽ những vòng 

tròn nhỏ, tượng trưng cho đồng xu), Tài Phao (Đông, Nam, Tây, Bắc và Trung Phát 

Bạch) và bài Khung (là những con bài đại diện cho những con bài khác, gồm Khung 

Xanh (Tổng, Thùng, Soọc, Màn), và Khung Đỏ (Hoa, Hỷ, Nguyên, Hợp), Tứ Hoa, 

Tứ Quý, Tứ Hoàng và Tứ Hậu. Trong bài Mạt Chược của người Hoa, quân bài được 

chia thành Vạn (cũng gồm chín con Vạn), Bính (hoặc Đồng Tử, tương ứng ứng con 

Văn của người Việt), Điều (hoặc Sách Tử, tương ứng con Sách), Phong Bài (Đông, 

Tây, Nam, Bắc, tương ứng ứng với quân Tài Phao), Tứ Hoa, Tứ Quý và Tiễn Bài 

(Trung Phát Bạch), không hề có bộ Khung. Cách chơi cũng đơn giản hơn lối xoa Mạt 

Chược của người Việt rất nhiều. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 235

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tên gọi với Bố Thí trong Tứ Nhiếp Pháp, nhưng ý nghĩa khác biệt. Bố 

Thí trong Tứ Nhiếp Pháp nhằm kết thiện duyên với người khác, Bố Thí 

trong Lục Độ của Bồ Tát nhằm độ chính mình. Quý vị nên biết cái gốc 

của phiền não là keo kiệt tham lam. Phiền não vô lượng vô biên, quy nạp 

thành  tám  vạn  bốn ngàn  [loại  phiền não],  Thiên  Thân  Bồ  Tát quy  nạp 

chúng thành hai mươi sáu loại lớn. Trong ấy có sáu Căn Bản Phiền Não 

và hai mươi Tùy Phiền Não119. Nếu đơn giản hóa thì sáu món Căn Bản 

Phiền Não đến cuối cùng quy nạp thành Tam Độc Phiền Não,  tức  tham, 

sân,  si.  Lục  Độ  nhằm  độ  tham,  sân,  si;  Đại  Thừa  đoạn  phiền  não  cao 

minh  hơn  Tiểu  Thừa  nhiều lắm.  Bố  Thí  nhằm  độ  keo  tham;  Tam  Độc 

Phiền Não đến cuối cùng quy nạp thành một món là Tham. Phương pháp 

tu học của Bồ Tát không có gì khác cả, chỉ có một pháp Bố Thí mà thôi! 

Bố  Thí  chính  là  Xả,  cũng  có  nghĩa  là  buông  xuống.  Nếu  chẳng  chịu 

buông  xuống,  tâm  chẳng  thanh  tịnh,  tạo  thành  chướng  ngại.  Pháp  Đại 

Thừa nói Bồ Tát có năm mươi mốt cấp bậc, tức là căn cứ trên mức độ 

buông  xuống  nhiều  hay  ít  mà  phân  chia  thành  tầng  cấp.  Buông  xuống 

nhiều thì địa vị nâng cao, ngược lại sẽ thấp xuống, chỉ có vậy mà thôi! 

Chúng ta rốt ráo là phàm phu, tập khí phiền não do vô lượng kiếp dưỡng 

thành, trọn chẳng phải một sáng một chiều mà có thể trừ hết được! Do 

vậy, thành Phật phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp, quả thật khó lắm, nhưng 

khó cũng phải làm. Lại còn phải thực hiện từ chỗ khó buông xuống nhất. 

Lúc tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi trước hết hãy bố thí  

vật gì tôi ưa thích nhất. Tôi mê sách vở, cũng rất keo kiệt, chẳng chịu 

cho ai mượn. Về sau, dần dần tặng sách cũ cho người khác, sách mới giữ 

lại để mình dùng. Đến khi tôi tặng hết sạch sách vở rồi thì nhân duyên 

xuất gia của tôi cũng chín muồi. Thoạt đầu, Chương Gia đại sư dạy tôi 

119 Căn Bản Phiền Não (Mūla-klesā) gồm tham, sân, si, mạn, kiến, nghi. Nếu nói chi 

tiết thì Kiến lại tách ra thành năm thứ (Thân Kiến, Biên Kiến, Tà Kiến, Kiến Thủ 

Kiến, Giới Cấm Thủ Kiến) và gọi chung là Ngũ Lợi Sử, năm loại phiền não còn lại 

được gọi chung là Ngũ Độn Sử. Ngũ Độn Sử và Ngũ Lợi Sử lại được gọi chung là 

Thập Tùy Miên. 

Tùy Phiền Não (Upaklesā), còn gọi là Tùy Hoặc hay Chi Mạt Phiền Não gồm ba tiểu 

loại:  Đại  Phiền  Não  Pháp  Địa  (phóng  dật,  giải  đãi,  bất  tín,  hôn  trầm,  trạo  cử,  thất 

niệm, tán loạn), Đại Bất Thiện Địa Pháp (Vô Tàm, Vô Quý) và Tiểu Phiền Não Địa 

Pháp (Phẫn, Phú (giấu diếm tội lỗi), Xan (keo kiệt), Tật (ganh ghét), Não, Hại, Hận, 

Siểm, Cuống (dối trá), Kiêu và Ác Tác). Ba tiểu loại này còn gọi là Đại Tùy, Trung 

Tùy và Tiểu Tùy Phiền Não. Duy Thức Tông còn thêm vào Tiểu Tùy một loại nữa là 

Thùy Miên (ngủ nghê) trở thành 21 thứ Tùy Phiền Não. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 236

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sáu chữ, bảo tôi hãy học cho thật tốt đẹp trong sáu năm. Sáu chữ ấy là 

 “thấy  thấu  suốt,  buông  xuống  được” .  Tôi  lại  hỏi  Ngài  thực  hiện  bằng 

cách nào, Ngài nói:  “Hãy bắt đầu bằng Bố Thí” . 

Bố Thí thông thường chia thành ba loại lớn: Thứ nhất là Tài Bố Thí, 

thứ hai là Pháp Bố Thí, thứ ba là Vô Úy Bố Thí. Tiền bạc và hết thảy vật 

chất thuộc về Tài, chính là thứ hết thảy chúng sanh tham cầu. Người đời 

cầu của cải, nhưng chẳng biết của cải do đâu mà có. Nói thật ra, trong 

một đời có bao nhiêu của cải đều do số mạng định sẵn. Sách Liễu Phàm 

Tứ  Huấn  giảng  điều  này  cặn  kẽ  nhất.  Đã  là  do  số  mạng  định  sẵn  thì 

muốn cầu nhiều cũng chẳng cầu được, chẳng cầu cũng tự nhiên đưa tới. 

Tiên  sinh  Viên  Liễu  Phàm  được  Khổng  lão  tiên  sinh  ở  Vân  Nam  tiên 

đoán những điều tốt xấu suốt cả đời, thoạt đầu, chuyện gì cũng đều ứng 

nghiệm.  Vì  thế,  ông  Viên  trong  tâm  an  định,  chẳng  còn  mong  cầu  chi 

nữa; về sau,  ngồi đối  diện với  thiền sư Vân  Cốc suốt  ba  ngày  ba  đêm 

chẳng khởi ý niệm nào. Vân Cốc hỏi ông ta dụng công như thế nào. Ông 

ta nói: “Vận mạng của tôi đã được Khổng lão tiên sinh đoán định, khởi 

vọng tưởng cũng chẳng có ích gì!” Vân Cốc nghe xong, cười ha hả, bảo: 

“Tôi ngỡ ông là thánh nhân, nhưng ông vẫn là một gã phàm phu”. Do 

vậy, Sư dạy ông ta cách cải tạo vận mạng: Tu phước, tu đức như thế nào, 

ông  ta  đều  nhất  nhất  tuân  theo,  thực  hành  sát  rạt  lời  chỉ  giáo.  Về  sau, 

những sự kiện tình huống trong đời Viên Liễu Phàm khác biệt rất lớn với 

lời tiên đoán của cụ Khổng. Tôi trong một đời này của cải chẳng nhiều, 

sống tiết kiệm, hễ dư dả đều tận hết sức bố thí, càng bố thí thì của cải đạt 

được càng nhiều. Bố Thí cũng phải có trí huệ, tuy chính mình đã phát 

khởi cái tâm lành, nhưng tiền bị kẻ khác lừa gạt dùng món tiền ấy để làm 

ác thì hắn là “tội khôi họa thủ” (kẻ cầm đầu gây họa), nhưng người thí 

cũng là kẻ giúp đỡ hắn làm ác. 

Bố  Thí  phải  gieo  trồng  nơi  phước  điền  chân  chánh.  Một  là  hiếu 

dưỡng cha mẹ, hai là cứu giúp chúng sanh nghèo khổ, hoạn nạn, ba là 

cúng dường Tam Bảo. Nói theo cách bây giờ, hoằng dương nền giáo dục 

Phật giáo chính là gieo phước điền. Từ khi tôi học Phật đến nay, đối với 

Tam Bảo, thực hiện sự nghiệp in kinh chẳng ít. Bố thí theo kiểu ấy, có lẽ 

không nẩy sanh mối tệ. Có người bảo tôi, những sách vở do chúng ta ấn 

hành hiện đang thấy được mua đi bán lại trong các sạp sách cũ. Tôi cho 

rằng,  sách  được  lưu  thông  trong  cõi  đời  cũng  là  chuyện  tốt.  Ngoài  ra, 

còn làm những chuyện phóng sanh và cứu giúp người bệnh khổ, nhưng 

in kinh nhiều nhất. Gần đây, bộ Tứ Thư của Nho Gia cũng được in mấy 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 237

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

lượt. Những loại khác như Liễu Phàm Tứ Huấn, Duyệt Vy Thảo Đường 

Bút Ký v.v... là những sách thuật chuyện nhân quả báo ứng cũng thường 

in tặng. Người tiếp nhận kinh điển, thiện thư, đọc xong, tâm an lý đắc, 

biến đổi khí chất, bỏ ác, hướng thiện, giúp cho xã hội an ninh, quả thật 

đã gồm trọn công dụng của ba loại Bố Thí. Trong hết thảy các kinh, đức 

Phật thường nhắc tới Bố Thí; Tứ Nhiếp, Lục Độ đều lấy Bố Thí làm đầu, 

thật chí lý. Bố Thí nhằm mục đích vượt thoát keo kiệt tham lam, thật sự 

có lợi ích  đối với  chính  mình.  Vận  mạng  con người cứ  năm  năm  biến 

chuyển  một  lần.  Trong  một  đời  người,  nhất  định  có  năm  năm  tốt  đẹp 

nhất, mà cũng có năm năm tệ hại nhất. Vận tốt hay vận xấu chính mình 

có thể điều khiển được. Gặp lúc vận mạng tốt đẹp chớ nên hưởng thụ, 

hãy để dành cho lúc tuổi già. Khi tuổi trẻ, phát tài, hãy nên bố thí, làm 

chuyện từ thiện, công ích. Tiền xả được, nhưng tài vẫn còn đó, đợi đến 

tuổi già tài sẽ lại phát. Hạnh phúc thuở tuổi già là hạnh phúc chân chánh. 

Thứ hai là Trì Giới. Không chỉ hạn cuộc trong Giới Luật Đại Thừa 

và Tiểu Thừa, mà nói theo cách bây giờ, [Trì Giới] là tuân thủ hết thảy 

những khuôn phép sinh hoạt. Chúng ta ở một mình, nhất cử nhất động 

chẳng buông lung, Nho Gia gọi là  “thận độc” (慎獨: Cẩn thận ngay cả 

khi  chỉ  có  một  mình),  điều  này  thuộc  giới  tỳ-kheo  của  Tiểu  Thừa.  Ở 

trong đại chúng, hãy nên tuân thủ các quy củ, giữ lễ, giữ pháp, thuộc Đại 

Thừa Bồ Tát giới. Người học Phật không chỉ tuân thủ giáo huấn của đức 

Phật  mà  ở  bất  cứ nơi  nào  cũng đều  phải tuân thủ  pháp luật, quy  định, 

phong  tục,  tập  quán  và  quan  niệm  đạo  đức.  Hành  như  vậy,  khi  thuyết 

pháp ắt sẽ được nhân sĩ nơi ấy hoan nghênh. Tinh thần của Giới Luật là 

 “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện” . 

Thứ ba là Nhẫn Nhục. Nhẫn Nhục có nghĩa là Nhẫn Nại. Người dịch 

kinh đã thay đổi bằng cách thêm vào chữ Nhục, do người Trung Quốc 

coi  chuyện  bị  lăng  nhục  rất  nặng.  Cổ  nhân  nói:   “Sĩ  khả  sát,  bất  khả 

 nhục”  (Kẻ sĩ có thể giết, chứ không chịu nhục). Kinh luận Đại Thừa chia 

Nhẫn thành ba loại lớn:  

1) Loại thứ nhất bị người khác khinh rẻ, làm nhục, làm hại, bất luận 

hữu ý hay vô ý. 

2) Loại thứ hai là tai hại do tự nhiên,  trời rét dữ,  hoặc nắng gắt, phải  

chịu đựng. 

3) Loại thứ ba là Phật pháp. Tu học Phật pháp cần một thời gian rất 

dài.  Phật dạy  chúng ta  rất nhiều đạo lý  và  phương  pháp nhằm  sửa  đổi 

những khuyết điểm, tập khí trong cuộc sống thường nhật, chẳng thể nào 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 238

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thành tựu trong một sớm một chiều được! Nhẫn nhục quan trọng nhất là 

nhằm đối trị nóng giận. Kinh dạy:  “Nhất niệm sân tâm khởi, bách vạn 

 chướng  môn  khai”   (một  niệm  sân  tâm  nổi, trăm  vạn  cửa  chướng  mở). 

Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Nhất  thiết  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn”   (Hết  thảy 

pháp do nhẫn mà được thành tựu). Chẳng nhẫn được chuyện nhỏ sẽ hỏng 

chuyện lớn, chẳng thể không cẩn thận! 

Thứ tư là Tinh Tấn. Tinh Tấn nhằm đối trị giải đãi. Giải đãi là bệnh 

chung của mọi người, người khác chẳng giúp được. Nhất là trong thời 

đại dân chủ mở rộng hiện thời, đặc biệt tôn trọng nhân quyền, hễ không 

cẩn thận một chút liền chuốc lấy phiền phức. Chính tôi đã từng trải qua 

kinh nghiệm ấy, khi tôi đi học, có bản lãnh gạt thầy rất lớn. Thuở bé trí 

nhớ rất tốt, sách nào đọc đến, xem qua một lượt liền có thể nhớ nằm lòng. 

Do vậy, ở trường không học bài, mười phút trước khi thi mới chuẩn bị. 

Mỗi lần thi vừa đủ đậu là được rồi, có thời gian rảnh bèn tới thư viện 

xem sách. Do vậy, kiến thức thông thường của tôi rất phong phú. Về sau, 

biết giảng kinh cũng là một cách đối trị giải đãi. Vì vậy, liền học giảng 

kinh, mục đích nhằm khắc phục cái tật giải đãi của chính mình. Thoạt 

đầu,  để  giảng  một  tiếng  rưỡi,  phải  tốn  hơn  ba  mươi  tiếng  đồng  hồ  để 

chuẩn  bị.  Đối  phó  với  một  vị  thầy  thì  dễ,  chứ  đối  với  mấy  trăm  thính 

chúng thì không có cách gì xí gạt được. Do vậy, phải dốc sức để tìm hiểu 

thật rõ. Sau một năm, thời gian chuẩn bị giảm xuống một nửa. Sau mười 

năm, có thể không cần chuẩn bị nữa. Nhưng kinh vẫn phải đọc, chỉ sợ 

trong ấy có những chữ lạ, phải tra tự điển trước. Giải đãi quả thật là một 

căn bệnh nghiêm trọng nhất, chẳng nhẹ hơn tham, sân, si. Thiện căn duy 

nhất của Bồ Tát là Tinh Tấn. 

Thứ năm là Thiền Định. Giải thích theo nghĩa rộng, [Thiền Định có 

nghĩa là] trong tâm có chủ ý, chẳng dễ dàng bị ngoại giới lay động. Như 

trong thế gian ắt cần phải chuyên học một, hai kỹ năng để duy trì cuộc 

sống, hễ chuyên tinh thì sẽ trội hơn người khác, Phật pháp cũng giống 

như thế. Trong nhiều pháp môn, chuyên học một môn. Dẫu cho trí huệ 

cao minh, mạnh mẽ, học nhiều môn cũng không trở ngại gì, nhưng muốn 

có thành tựu to lớn thì vẫn phải chuyên! Hễ chuyên tâm thì tâm không bị 

chia đôi, trừ  một  chuyện  nào  đó ra, không có một chút tạp niệm nào, ý  

chí tinh thần tập trung, chuyên tinh là Thiền Định. 

Thứ sáu là Bát Nhã (Prajñā). Bát Nhã là chân trí huệ, chứ không phải 

là tài trí, thông minh thế gian. Ở đây, do tôn trọng nên không dịch nghĩa 

chữ Bát Nhã, mà vẫn giữ nguyên cách dịch âm tiếng Phạn. Trí huệ thế 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 239

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

gian gọi là Thế Trí Biện Thông. Thế Trí là do ý thức, tư duy thúc đẩy tạo 

ra, còn Bát Nhã chân trí huệ là do Thiền Định sanh ra. Nói cách khác, 

Bát Nhã sanh từ tâm thanh tịnh, chẳng cần phải nghiên cứu, suy đoán, 

khảo  sát,  nghĩ  ngợi,  mà  tự  nhiên  hiểu  rõ,  vừa  tiếp  xúc  liền  thông  đạt. 

Toàn  bộ  Phật  pháp  nhằm  cầu  khai  trí  huệ,  nhân  Giới  sanh  Định,  nhân 

Định khai Huệ. Định là mấu chốt để tu học Phật pháp. 

Cổ đức dạy chúng ta một mặt tu Định, một mặt đọc tụng kinh điển 

Đại Thừa, tiến hành hai cách đồng thời. Trước kia, theo học với thầy Lý, 

thầy dạy tôi dùng phương pháp niệm Phật để tu Định, lại dùng phương 

pháp nghiên cứu kinh điển hòng giúp khai trí huệ. Ngài nêu ra lệ như thế 

này: Nếu đơn độc tu Định mà muốn khai Huệ thì phải tốn thời gian mười 

năm. Nếu đồng thời nghiên cứu kinh luận Đại Thừa, thì có thể rút ngắn 

thời gian khai huệ còn năm hay sáu năm. Trong nhà Phật gọi cách này là 

Chánh Trợ Song Tu. Đọc tụng Đại Thừa có hai cách. Một là hoàn toàn 

đọc tụng không cần hiểu. Như rất nhiều người đọc kinh Pháp Hoa, suốt 

ngày niệm một bộ tốn chừng năm tiếng đồng hồ, khi đọc tuyệt đối chớ 

nên nghiên cứu văn tự, hễ nghiên cứu sẽ hỏng. Nếu muốn nghiên cứu thì 

cần phải kiếm thời gian khác, chỉ dùng [thời gian] đọc kinh để tu Định là 

chủ yếu. Dẫu nghiên cứu rất giỏi, giảng đến  mức hoa trời rơi loạn xạ, 

nhưng  vẫn  y  như  cũ,  trí  huệ  chẳng  mở  mang!  Sở  đắc  là  Thế  Trí  Biện 

Thông, chẳng phải là chân trí huệ. 

Lục  Độ  là  cương  lãnh  xử  thế, đãi  người, tiếp vật trong cuộc sống  

thường nhật của Bồ Tát. Dùng Bố Thí đối trị keo kiệt tham lam, dùng 

Trì Giới đối trị ác nghiệp, dùng Nhẫn Nhục đối trị nóng giận, dùng Tinh 

Tấn đối trị giải đãi, dùng Thiền Định đối trị tán loạn, dùng Bát Nhã đối 

trị ngu si. Sáu đại cương lãnh này chẳng nhằm độ ai khác mà nhằm độ 

chính mình. Tham, sân, si là gốc bệnh của chúng ta. Đức Thế Tôn dạy 

chúng ta dùng Lục Độ làm thuốc. Nếu dùng đúng pháp, uống thuốc vào 

sẽ  hết  bệnh.  Nói  cặn  kẽ  nhất  là  như  Đại  Trí  Độ  Luận,  sách  dành  một 

phần thật lớn để giải thích Lục Độ. Kinh Hoa Nghiêm chỉ giảng riêng về 

Bố Thí đã gồm một trăm thứ. Tài Bố Thí chia thành Nội Tài và Ngoại 

Tài. Nội Tài là đầu, mắt, não, tủy, hết sức cặn kẽ! Nếu các đồng tu muốn 

học nhiều hơn một chút, có thể tham khảo cuốn Kim Cang Kinh Giảng 

Nghĩa của Giang Vị Nông và cuốn Tâm Kinh Thuyên Chú của Châu Chỉ 

Am, nội dung hai bộ sách ấy đều rất phong phú, giải thích những thuật 

ngữ, danh từ Đại Tiểu Thừa hết sức cặn kẽ, có thể dùng làm sách đọc để 

biết những kiến thức thông thường trong Phật pháp, hết sức có giá trị. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 240

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “Thập Lực, Vô Úy” : Lực (力) là năng lực, kinh Đại Thừa thường nói 

nơi quả địa, đức Phật chứng được mười thứ năng lực thù thắng đặc biệt. 

Như kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy  chúng sanh đều  có trí huệ,  đức 

 tướng của Như Lai” . Đức tướng là năng lực, mà cũng là khả năng sẵn có 

của chúng sanh. Nhưng do vọng tưởng chấp trước nên chẳng thể chứng 

đắc. Có hai thứ chướng ngại: Một là Sở Tri Chướng, hai là Phiền Não 

Chướng. Hết thảy những lời Phật chỉ dạy chúng sanh chẳng ngoài trừ hai 

thứ chướng mà thôi! Năng lực vô lượng vô biên, nhằm thuận tiện giải 

nói nên nêu đại lược mười thứ. 

1)  Tri  thị  xứ  phi  xứ  trí  lực:  Nói  rõ  nhân  quả  tương  ứng.  Thiện  có 

thiện báo, ác có ác báo. Tạo nhân nào, gặt quả ấy thì gọi là  “thị xứ” . Nếu 

làm  lành  mà  gặp  ác  báo  thì  gọi  là   “phi  xứ” .  Đầu  thời  Dân  Quốc,  Ấn 

Quang đại sư nói:  Trong lúc  thiên hạ đại  loạn này,  nếu nghĩ cách cứu 

giúp  muôn  dân  thì  phương  pháp  hữu  hiệu  nhất  là  đem  sự  thật  nhân 

duyên quả báo chỉ dạy chúng sanh, khiến họ hiểu rõ một miếng ăn, một 

hớp uống không gì chẳng phải là định sẵn, giàu, nghèo, vinh, nhục, đều 

là do tự mình làm, tự mình chịu, chớ nên oán trời hờn người, ai nấy hãy 

nên yên phận. 

2)  Tri quá hiện vị lai nghiệp báo trí lực: Nghiệp là  “tạo tác” . Đang 

trong khi tạo tác thì gọi là Sự, tạo tác xong thì gọi là Nghiệp. Nghiệp có 

ba loại, tức là thiện, ác và vô ký (không thiện, không ác). Đức Phật có 

năng lực biết trọn khắp nghiệp duyên, quả báo ba đời của chúng sanh. 

Như  trong  kinh  này,  đức  Phật  đã  ba  lần  khuyên  dạy  niệm  Phật,  nhằm 

mục  đích  mong  mỏi  chúng  sanh trong  một  đời này  sẽ  viên  thành  Phật 

đạo,  đấy  chính  là  điều  lành  nhất  trong  các  điều  lành.  Nói  ngược  lại, 

người chẳng muốn tu Tịnh nghiệp sẽ rất khó thể thoát lìa lục đạo luân 

hồi. 

3)  Tri  chư  Thiền  giải  thoát  tam-muội  trí  lực:  Trong  Phật  pháp  có 

thế gian Thiền Định và xuất thế gian Thiền Định. Đức Phật tự tại vô ngại 

nơi các Thiền Định, thứ lớp cạn sâu của chúng, Ngài đều biết trọn khắp, 

đúng  như  thật.  Phàm  phu  trong  có  vô  lượng  phiền  não,  ngoài  có  vô 

lượng  dụ  dỗ,  mê  hoặc,  rất  khó  tu  Thiền Định.  Chỉ  có  Niệm  Phật  tam-

muội  là  thường  được  chư  Phật  tán  thán.  Phương  pháp  niệm  Phật  thật 

nhiều, nhưng tam-muội đạt được do trì danh là thượng thượng thừa đại 

định. 

4)  Tri  chư  căn  thắng  liệt  trí  lực:  Phật  biết  căn  tánh  của  hết  thảy 

chúng sanh. Phàm phu gặp Phật, nghe Phật giảng kinh, thuyết pháp khế 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 241

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hợp căn cơ nhất. Đức Phật nói mấy câu liền có thể khai ngộ. Sách Luận 

Ngữ  có  câu:   “Tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”   (Về  bổn  tánh  thì  gần 

giống như nhau, nhưng do huấn luyện, giáo dục mà trở thành khác nhau). 

 “Tập tánh”  mà Nho Gia nói đến [trong câu trên đây] là tập khí sinh hoạt 

trong đời quá khứ của chúng sanh, mỗi người mỗi khác, ắt phải triệt để 

liễu giải thì mới có thể thuyết pháp khế cơ. La Hán cũng có trí lực này, 

nhưng chỉ có thể thấy được năm trăm đời, còn Phật có thể biết tập khí, 

căn cơ của chúng sanh từ vô thỉ kiếp đến nay, cho nên tùy theo căn bệnh 

cho thuốc rất phù hợp. 

5)  Tri chủng chủng giải trí lực: Đối với dục vọng, tri kiến thiện ác 

của  chúng sanh, đức  Phật  biết  trọn  khắp đúng  như  thật.  Mỗi người  ưa 

thích,  yêu  chuộng  khác  nhau.  Nếu  biết  được  dục  vọng,  hiểu  biết,  ham 

thích trong đời này và đời quá khứ [của người khác] thì có thể chỉ điểm 

khớp với điều họ ưa chuộng, ắt sẽ có thể khế cơ. Dục vọng luôn luôn 

biến hóa, chẳng dễ gì hiểu được, chính mình còn chẳng biết, cũng phức 

tạp giống như Nghiệp và Định đã nói trong phần trên, có quan hệ mật 

thiết với tập khí trong đời đời kiếp kiếp quá khứ, chỉ có Phật mới thấy rõ 

ràng. 

6)  Tri chủng chủng giới trí lực: Giới (界) là giới hạn, tức là cực hạn 

(mức tột cùng) của năng lực, chẳng thể vượt hơn được. Chẳng hạn như 

đối với  căn tánh  Tiểu  Thừa, nếu  giới hạn  của người  ấy  là  Sơ  Quả, thì 

Phật có thể giúp cho người ấy chứng Sơ Quả. Nếu cực hạn là Tứ Quả thì 

Phật giúp cho người ấy đạt đến A La Hán. Đối với các thứ giới hạn sai 

biệt của hết thảy chúng sanh, Phật đều biết rất tường tận, giáo hóa mỗi 

người đều đạt được nguyện vọng của họ. 

7)  Tri nhất thiết chí xứ đạo trí lực: Đây là nói về quả vị. Có nghiệp 

nhân nào, tương lai sẽ đạt đến đạo quả nào, Như Lai đều có thể biết trọn 

khắp đúng như thật. Như người thế gian chưa thoát khỏi lục đạo thì mục 

tiêu giáo học là ngăn ngừa hết thảy chúng sanh tạo tác ác nghiệp, đọa 

nhập tam đồ. Vì ác đạo rất khổ, dễ vào, khó ra. Nếu là người có căn tánh 

nhân, thiên, bèn nói Ngũ Giới, Thập Thiện, thuận theo nguyện của họ. 

Đây đều là ứng theo căn cơ mà lập cách giáo hóa. Do đây có thể thấy 

rằng:  Đại  Thừa  nói  Phật  chẳng  độ  chúng  sanh,  Phật  chỉ  làm  Tăng 

Thượng Duyên, chỉ dạy con đường tu hành, chỉ do tài năng [của từng đối 

tượng]  mà  lập  cách  dạy  dỗ,  trọn  chẳng  miễn  cưỡng,  thật  ra,  [mỗi  một 

người được đức Phật giáo hóa] vẫn là tự độ. 

8)  Tri túc mạng vô lậu trí  lực:  Tức là trí thông đạt,  hạnh viên mãn. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 242

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Quỷ thần cũng có thần thông, nhưng năng lực của họ hết sức hữu hạn. 

Trung Quốc có thuyết cầu cơ, linh quỷ giáng đàn chuyển cơ bút, quỷ có 

thể biết được chuyện xảy ra trong mấy tháng hoặc một, hai năm. Đối với 

các thứ túc mạng của hết thảy chúng sanh, Như Lai có thể biết tình trạng 

sanh tử từ một đời cho đến trăm ngàn vạn đời, biết trọn khắp, đúng như 

thật. 

9)  Tri  thiên  nhãn  vô  ngại  trí  lực:  Thiên  nhãn  của  Phật  là  tận  hư 

không,  trọn  pháp  giới,  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  không  gì  chẳng  thấy, 

không gì chẳng biết. La Hán cũng có Thiên Nhãn Thông, nhưng cần phải 

tác  ý.  Hơn  nữa,  chỉ  thấy  được  một  tiểu  thiên  thế  giới,  vượt  ra  ngoài 

[phạm  vi  ấy]  thì  dù  có  nhìn  thật  kỹ  cũng  không  thấy,  là  vì  họ  còn  có 

Trần Sa và Vô Minh gây chướng ngại, họ chỉ đoạn được Kiến Tư phiền 

não. Chỉ có thiên nhãn của Phật mới có thể thấy vô tận thế giới và quá 

khứ, vị lai lâu xa. 

10)  Tri vĩnh đoạn tập khí trí lực: Đây chính là Lậu Tận Thông. Lậu 

(漏) là tên gọi khác của phiền não. Tự mình biết Kiến Tư, Trần Sa, Vô 

Minh đều đã đoạn sạch, chẳng cần phải hỏi ai khác, đã thành tựu đại giác 

viên mãn. 

Mười  loại  này  chính  là   “bổn  năng”   (năng  lực  sẵn  có)  của  chính 

mình, vốn có sẵn. Ngoài bổn năng ra chẳng có một pháp nào để đắc. 

Tiếp theo là Vô Úy, chính là Như Lai đối với sự giáo hóa hết thảy 

chúng  sanh  mà nói thành bốn món Vô Úy,  tức là trí huệ,  đức năng của  

chính mình viên mãn, liền có thể giáo hóa hài hòa:  

1)  Nhất  Thiết  Trí  Vô  Sở  Úy: Không gì chẳng biết, không gì chẳng 

thể. Bất cứ ai cũng chẳng thể bắt bí được. Trên thực tế, đây cũng là năng 

lực sẵn có của chính mình. Thuở ấy, có người toan trắc nghiệm Thích Ca 

Mâu Ni Phật, hỏi Ngài trên cái cây này có bao nhiêu lá, Phật trả lời lập 

tức.  Sai  người  kiểm  rõ,  quả  nhiên  chẳng  sai.  Những  chuyện  như  vậy 

trong kinh ghi chép rất nhiều. 

2)  Lậu Tận Vô Sở Úy: Môn thứ nhất (tức Nhất Thiết Trí Vô Sở Úy) 

là trí huệ viên mãn, môn thứ hai là Như Lai đoạn sạch phiền não, đức 

hạnh viên mãn. Phật có đức lớn, ở trong hết thảy đại chúng chẳng sợ hãi. 

3)  Thuyết  Chướng  Đạo  Vô  Sở  Úy:  Tà  tri  tà  kiến  thường  nói  trong 

thế gian đều thuộc về chướng đạo, người đời không biết, chẳng thể phân 

biệt tà, chánh. Do vậy, thời gian tu hành của chúng ta rất dài, chính là vì 

chuyện gây chướng đạo quá nhiều, chướng ngại sự tu trì của chính mình. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 243

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Cao Tăng Truyện, Cư Sĩ Truyện, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục đều khơi gợi 

đạo tâm của chúng ta, người ta vì sao có thể thành tựu, còn chúng ta vì 

sao  chẳng  thể  thành  tựu.  Nếu  tiêu  trừ  chướng  ngại  thì  sẽ  có  hy  vọng 

thành công. Phật biết sâu xa chuyện này, trong kinh, Ngài thường nhắc 

tới nhân duyên gây chướng đạo. 

4)  Thuyết Tận Khổ Đạo Vô Sở Úy: Tam giới là khổ, ngoài tam giới 

cũng  có  khổ.  Bậc  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  có  một  phẩm  sanh  tướng vô 

minh chưa phá, đấy cũng là khổ. Dùng phương pháp nào để tiêu trừ khổ 

sạch sẽ? Phật biết phương pháp ấy, liền nói cách hết khổ không sợ hãi. 

Phật dạy chúng sanh lìa khổ được vui, [chúng sanh] bao gồm cả Đẳng 

Giác trong ấy. Phật dạy Đẳng Giác Bồ Tát các pháp môn, trong ấy có 

một  phương  pháp  rất  xảo  diệu.  Trong  hội  Hoa  Nghiêm,  khuyên  Đẳng 

Giác Bồ Tát niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nói thật ra, lúc đầu tôi học 

Phật, đối với pháp môn Tịnh Độ cũng chẳng hứng thú cho lắm. Thầy Lý 

học Tịnh Tông, tôi theo học với thầy mười năm, tôi tôn trọng thầy, đối 

với Tịnh Tông chẳng hủy báng mà thôi, chứ bảo tôi suốt ngày từ sáng tới 

tối  niệm  Phật,  tôi  không  chịu  làm  đâu  nhé!  Mãi  cho  đến  khi  đọc  thấy 

trong  hội  Hoa  Nghiêm,  trong  phương  pháp  tu  thành  Phật  do  đức  Phật 

dạy  hàng  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  có pháp  môn này,  tôi  mới  tỉnh ngộ, quay 

đầu lại nhìn thấy pháp môn này khác hẳn trước kia. Phật dạy các đại Bồ 

Tát các thứ lý luận và phương pháp, chúng ta là phàm phu đều chẳng thể 

làm được, còn dạy phương pháp niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thấy A Di 

Đà Phật thì chúng ta cũng có thể làm được. Chúng ta chọn lấy pháp môn  

này, há chẳng phải là một bước lên trời? Sau đấy mới biết hết thảy chư 

Phật Như Lai đều khen ngợi pháp môn này đúng là đại từ đại bi vậy! 

Pháp môn Niệm Phật này chỉ cần quý vị chịu tin, chịu niệm, bằng 

lòng ra đi (vãng sanh), thì vạn người tu vạn người đến. Lý ấy rất sâu, 

trong Di Đà Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã phơi bày chẳng sót, phương 

pháp xảo diệu, tín nguyện trì danh, một đời thành Phật. Đấy chính là Tận 

Khổ Đạo Vô Úy. 

 (Giải)  Tam thập  thất  phẩm,  thâu  pháp  tuy  tận,  nhi  cơ  duyên  bất 

 đẳng, tác chủng chủng khai hợp, danh nghĩa bất đồng, tùy sở dục văn, 

 vô bất diễn sướng. Cố linh văn giả, niệm Tam Bảo, phát Bồ Đề tâm, 

 phục diệt phiền não dã. 

(解) 三十七品。收法雖盡。而機緣不等。作種種開 

合。 名義不同。 隨所欲聞。 無不演暢。故令聞者。念三 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 244

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

寶。發菩提心。伏滅煩惱也。  

( Giải: Ba mươi bảy phẩm tuy bao gồm trọn hết các pháp, nhưng do 

 cơ duyên khác nhau mà có các thứ mở rộng, hay tóm gọn, danh nghĩa 

 khác  nhau,  tùy  theo  ý  muốn  của  người  nghe,  không  gì  chẳng  diễn  nói 

 thông suốt. Vì thế, có thể làm cho người nghe nghĩ nhớ Tam Bảo, phát 

 Bồ Đề tâm, khuất phục, diệt trừ phiền não). 

Ba mươi bảy đạo phẩm là tổng cương lãnh, gồm trọn hết thảy pháp. 

Khi Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, căn tánh và cơ duyên [của mỗi 

chúng sanh] khác nhau; do vậy, đức Phật thuyết pháp sẽ vì người nghe, 

vì thời cơ, vì nơi chốn mà thuyết pháp khác nhau, sử dụng đủ mọi cách 

triển khai hay quy nạp, tùy theo ý muốn của người nghe, không gì chẳng 

diễn  nói  thông  suốt.  Mỗi  người  tập  tánh  khác  nhau,  nhưng  bổn  tánh 

giống nhau, chúng sanh vốn là Phật. Vì sao ngàn kinh muôn luận, chốn 

chốn chỉ quy? Bất luận pháp môn nào cũng đều chỉ về tự tánh, nhưng 

pháp môn Niệm Phật là Sự trong tự tánh. Do vậy, pháp này dạy chúng 

sanh niệm Tam Bảo, giác chứ không mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ 

chẳng  nhiễm.  Phật  là  Giác,  Pháp  là  Chánh,  Tăng  là  Tịnh.  Tam  Bảo  là 

món báu tánh đức trong tự tánh. Học Phật nhập môn liền quy y Tam Bảo, 

Quy (歸) là quay đầu trở lại, Y (依) là nương tựa. Phản nghĩa của Tam 

Bảo là “mê, tà, nhiễm”. Chúng ta hiện đang sống trong “mê, tà, nhiễm”, 

học Phật là từ trong mê hoặc quay đầu trở lại, nương theo Giác nơi tự 

tánh thì gọi là “quy y Phật”. Từ tà tri tà kiến quay đầu trở lại, nương theo 

Chánh trong tự tánh, tức chánh tri chánh kiến thì gọi là “quy y Pháp”. Từ 

trong hết thảy tâm lý, tư tưởng, kiến giải, tinh thần ô nhiễm mà quay đầu 

trở lại, nương theo sự thanh tịnh trong tự tánh thì gọi là “quy y Tăng”. 

Tam Bảo là chỗ quy y chân chánh; thời thời khắc khắc cảnh tỉnh chính 

mình. Công khóa sáng tối đơn giản nhất của đệ tử Phật là niệm Tam Quy 

Y. Buổi sáng nhắc nhở chính mình, buổi tối phản tỉnh, trong ngày hôm 

nay, ta xử thế, đãi người, tiếp vật có sai lầm gì hay chăng? Tư tưởng có 

sai lệch gì chăng? Tự mình kiểm điểm lỗi quấy của chính mình, như vậy 

thì mới có tác dụng, chứ không phải là niệm Tam Quy Y cho Phật, Bồ 

Tát nghe. 

Phát Bồ Đề tâm, tức là giác tâm. Đại Thừa Phật pháp thời thời khắc 

khắc khuyên lơn chúng sanh phát Bồ Đề tâm. Chúng sanh đều đang mê, 

do cách nghĩ, cách nhìn, cách làm đều sai lầm; do làm sai nên kết nghiệp 

cảm quả, rắc rối ở chỗ này. Nhất Chân pháp giới do bổn tánh đã hiện bị 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 245

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

biến thành mười pháp giới, mười pháp giới là do “mê, tà, nhiễm” biến 

hiện. Mê nhẹ thì là bốn thánh pháp giới, mê nặng thì là lục đạo pháp giới, 

càng nặng thì càng đi xuống. Phật dạy chúng ta phát Bồ Đề tâm. Quán 

Vô Lượng Thọ Kinh nói thứ nhất là chí thành tâm, thứ hai là thâm tâm, 

thứ ba là hồi hướng phát nguyện tâm. Chí thành tâm là Thể, có Thể ắt sẽ 

có Dụng, Dụng chia thành Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. Thâm tâm 

ưa  thiện  chuộng  đức  là  Tự  Thụ  Dụng.  Hồi  hướng  phát  nguyện  tâm  là 

tâm đại từ đại bi đối đãi chúng sanh, là Tha Thụ Dụng. Đối với chính 

mình  phải  thanh  tịnh,  đối  với  người  khác  phải  từ  bi.  Trong  Đại  Thừa 

Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát dùng các danh từ khác, nhưng ý nghĩa 

giống hệt. Ngài nói Bồ Đề tâm là Trực Tâm, đấy là Thể, tức Chí Thành 

Tâm. [Tự Thụ Dụng là] Thâm Tâm giống như trong Quán Kinh, còn Tha 

Thụ Dụng là Đại Bi Tâm. Thời thời khắc khắc phải nghĩ cách điều phục, 

diệt trừ phiền não, trước hết phải điều phục rồi sau đấy mới diệt. Nương 

theo tiêu chuẩn trong Yếu Giải, Đẳng Giác Bồ Tát là điều phục [phiền 

não], đến quả địa Như Lai mới là đoạn. Tiểu Thừa La Hán đoạn Kiến Tư, 

nhưng Trần Sa và Vô Minh vẫn còn. Đại Thừa Bồ Tát đoạn được Trần 

Sa phiền não, phá được mấy phẩm Vô Minh, chỉ là điều phục. Chúng ta 

chưa đoạn phiền não thì phải có năng lực chế phục nó. Nói theo đường 

lối thông thường thì dùng Định lực; trong pháp môn Niệm Phật thì dùng 

Phật  hiệu,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  phiền  não  chẳng  hiện  tiền,  dễ  dàng  hơn 

dùng công phu Định lực. 

 (Giải) Chước kiến từ oai bất khả tư nghị, cố niệm Phật. Pháp hỷ 

 nhập tâm, pháp vị sung túc, cố niệm Pháp. Đồng văn cộng bẩm, nhất 

 tâm tu chứng, cố niệm Tăng. Năng niệm tức Tam Quán. Sở niệm Tam 

 Bảo, hữu biệt tướng nhất thể, cập tứ giáo ý nghĩa. Tam Đế quyền, thật 

 chi bất đồng, như thượng liệu giản đạo phẩm ưng tri. 

(解) 灼見慈威。不可思議。故念佛。法喜入心。法味充

足。故念法。同聞共稟。一心修證。故念僧。能念即三

觀。所念三寶。有別相一體。及四教意義。三諦權實之不

同。如上料簡道品應知。  

(Giải:  Thấy  rõ  rành  rành  oai  đức  từ  bi  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  vì  thế 

 niệm  Phật.  Tâm  sanh  pháp  hỷ,  pháp  vị  tràn  ngập,  vì  thế  niệm  Pháp. 

 Cùng nghe, cùng tiếp nhận, nhất tâm tu chứng, vì thế niệm Tăng. Năng 

 niệm là Tam Quán. Sở niệm là Tam Bảo, tuy có tướng sai khác, nhưng là 

 cùng một Thể, và mang ý nghĩa bốn phương pháp giáo hóa. Tam Đế có 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 246

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 quyền biến hay thật pháp khác nhau, hãy nên dựa theo sự phân định về 

 đạo phẩm trong phần trước để hiểu điều này). 

Phần  này  giải  thích  nhân  duyên  niệm  Tam  Bảo.  Trong  phần  trên, 

kinh văn đã giới thiệu những điểm trọng yếu trong tình trạng cuộc sống 

và tình hình thuyết pháp nơi Tây Phương Tịnh Độ, đến cuối cùng, nói 

thành tích giáo học chính là niệm Tam Bảo. Trước tiên, phải biết vì sao 

quy kết về Tam Bảo? Tam Bảo đại diện toàn thể Phật pháp. Trong tựa đề 

kinh Vô Lượng Thọ có ghi  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , tâm thanh tịnh 

là Tăng Bảo, tâm bình đẳng là Pháp Bảo, tâm giác ngộ là Phật Bảo. Lại 

còn là Tam Học: “Thanh tịnh” là Giới Học, “bình đẳng” là Định Học, 

“giác” là Huệ Học. Do vậy, Tam Bảo và Tam Học bao quát toàn thể Phật 

pháp. Toàn thể Phật pháp chính là tánh đức của chính mình. Chúng ta 

hết sức ngưỡng mộ đức Phật, tới một ngày nào đó có thể thấy rõ ràng A 

Di Đà Phật, chúng ta sẽ nhất định hết sức hoan hỷ. Trong thế gian này 

cũng có thể thấy, kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nhớ Phật, niệm Phật, hiện 

 tiền, tương lai nhất định thấy Phật” . Có cảm ắt có ứng, cảm chẳng phải 

là dùng vọng niệm, tâm thanh tịnh thì mới có cảm ứng. Đã có thể thấy 

Phật,  ắt  sẽ  có  thể  thấy  hết  thảy  những  nhân  vật  khác  nhau  trong  pháp 

giới, mà [đối với những sự vật] trong những chiều không gian khác nhau 

cũng đều có thể thấy được. Tại Ấn Độ, có không ít nhà tôn giáo từ trong 

Định thật sự thấy được tình huống trên trời và lục đạo. Định có thể sanh 

thần thông, mức độ sâu hay cạn khác nhau. Lão hòa thượng Hư Vân hễ 

tịnh tọa là từ mười ngày cho đến nửa tháng, cảnh giới trong Định được 

ghi chép tường tận trong Hư Vân Niên Phổ. Có một lần, trong Định, Sư 

tới được Nội Viện trời Đâu Suất, nghe Di Lặc Bồ Tát thuyết pháp, đấy 

tuyệt đối chẳng phải là hư cấu. Điểm đặc thù nhất trong Phật pháp là dạy 

hành giả chiếu theo lý luận, phương pháp trong kinh để thực hành, chính 

mình sẽ có thể đích thân chứng được. Niệm Phật công phu thành phiến 

chính là Định sơ cấp. Có người khi công phu thành phiến, thấy Phật và 

Tây Phương Cực Lạc thế giới. Tu đến mức Sự nhất tâm bất loạn, cảnh 

giới giống như A La Hán, Bích Chi Phật. Tu đến Lý nhất tâm bất loạn, 

công phu Định lực sâu xa, không có nhập Định hay xuất Định. 

Thầy dạy học trò, đã có lòng từ ái, lại còn có sự oai nghiêm, chẳng 

thể phế bỏ một bên nào. Do vậy, học sinh đối với thầy vừa cung kính lại 

vừa kiêng dè. A Di Đà Phật là một vị thầy tốt nhất, do mười phương hết 

thảy chư Phật và Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật đều tán thán A Di Đà 

Phật.  Đức Thế Tôn tán thán A Di Đà Phật là   “Phật trung cực tôn,  Phật  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 247

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 trung chi vương”  (tôn quý nhất trong các vị Phật, vua của các vị Phật). 

Thờ tượng Phật có hai ý nghĩa:  

1) Thứ nhất là chẳng quên gốc. Người Trung Quốc nói:  “Thận chung 

 truy viễn, dân đức quy hậu”  120. Nho gia Trung Quốc và Đại Thừa Phật 

pháp đều kiến lập trên hiếu đạo, sanh mạng do cha mẹ mà có; vì thế ân 

đức phụ mẫu rất lớn. Kế đến là huệ mạng, huệ mạng là giáo dục, giáo 

dục do thầy mà có. Theo cổ lễ, cha mẹ qua đời, để tang ba năm. Thầy 

qua đời, để tang trong lòng ba năm, chẳng mặc hiếu phục (áo tang) mà 

thôi. Con cái của thầy giống như anh em trai, chị em gái của chính mình, 

phải luôn luôn chăm sóc họ. Do vậy, thờ tượng Phật và thờ bài vị tổ tiên 

mang  ý  nghĩa  kỷ  niệm  giống  nhau.  Thờ  Phật  là  thờ  vị  thầy  bậc  nhất 

nhằm biểu thị ý nghĩa “chẳng quên ân sư”. 

2) Thứ hai là  “kiến hiền tư tề”  (thấy người hiền, mong được bằng). 

Trông  thấy  tượng  Phật  bèn  nhớ  trong  kinh  điển  nhà  Phật  có  rất  nhiều 

giáo huấn, thường ngày chúng ta làm người sống trong cõi đời có tuân 

thủ, làm theo lời chỉ dạy của Phật hay không. 

 “Pháp hỷ nhập tâm, pháp vị sung túc”  (Tâm sanh pháp hỷ, pháp vị 

tràn ngập). Hiện thời, Phật đã không còn trên cõi đời, nhưng giáo huấn 

của Ngài vẫn còn lưu lại nhân gian. Mong tiếp nhận giáo huấn của Phật 

để đạt được lợi ích chân thật, ắt phải đọc tụng kinh điển, nhớ mãi chẳng 

quên. Đối với thầy ắt phải có tín tâm, thành tựu của quý vị lớn hay nhỏ 

tỷ lệ thuận với tín tâm đối với thầy. Nếu không có lòng cung kính thầy, 

chẳng bằng không học, học cũng vô ích. Người thật sự có trí huệ, chẳng 

coi trọng tiếng tăm, lợi dưỡng, mà quý trọng thời gian,  “một tấc quang 

 âm, một tấc vàng, tấc vàng khó chuộc tấc quang âm” . Cầu học ắt phải 

theo học với vị thầy mà ta ngưỡng mộ nhất thì mới được lợi ích; vì đối 

với lời thầy nói, ta ắt sẽ làm theo một trăm phần trăm. Cổ nhân tham học, 

tìm thầy, hỏi đạo, từ Cao Tăng Truyện, ta có thể thấy có người học đến 

tham  phỏng  thầy,  thầy  nói  chuyện  với  người  ấy  xong  liền  bảo:  “Nhân 

duyên của ông là theo học với vị thầy nọ ở chỗ kia thì sẽ được lợi ích”. 

Người ấy tuân lời dạy đi qua đó, chẳng đầy mấy năm liền khai ngộ. 

Từ nhỏ, tôi mang tư tưởng khá độc lập, chẳng bị ảnh hưởng bởi hoàn  

120 Đây là một câu nói của Tăng Tử trích từ thiên Học Nhi của sách Luận Ngữ. Câu 

này thường được giải thích như sau:  “Cha mẹ đã mất thì tang ma cẩn thận. Tưởng 

 nhớ, truy niệm tổ tiên thì phẩm đức của dân chúng sẽ ngày càng sâu dầy, tốt đẹp 

 hơn”.  Ý nói để khơi gợi những đức tánh tốt đẹp của dân chúng phải khởi sự từ hiếu 

đạo. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 248

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cảnh  bên  ngoài  cho  lắm.  Lúc  cầu  học  ở  Nam  Kinh,  từng  học  hai  năm 

trong giáo hội Cơ Đốc Giáo, đã hai lượt đọc Tân Ước Cựu Ước Toàn 

Thư121, lại học theo Y Tư Lan giáo (Islam, đạo Hồi) một năm. Giáo hội 

Cơ Đốc Giáo bảo tôi chịu phép rửa tội (baptism), tôi không nghe, vì tôi 

có nhiều nghi vấn nhưng không có cách nào giải đáp. Sau khi đến Đài 

Loan, thân cận tiên sinh Phương Đông Mỹ, trong lòng tôi, Ngài là một vị 

đáng  ngưỡng  mộ  nhất  trong  tâm  ý  của  tôi.  Ngài  nói:   “Triết  học  trong 

 kinh  Phật  là  triết học  cao  sâu nhất  trên thế giới,  học  Phật  cũng  là sự 

 hưởng thụ tối cao trong đời người” . Tôi đến chùa xem kinh, có rất nhiều 

câu văn chẳng dễ hiểu, ắt phải có người chỉ dạy, huống chi những kinh 

luận trọng yếu phần nhiều là ý nằm ngoài lời. Về sau, gặp được Chương 

Gia đại sư hết sức từ bi, được Ngài chỉ dạy ba năm, định vững cơ sở học 

Phật cho tôi. Về sau, lão cư sĩ Châu Kính Trụ giới thiệu cho tôi quen biết 

với thầy Lý Bỉnh Nam. Tôi lại theo học với cụ mười năm. Bái sư ắt phải 

chí thành, cung kính, y giáo phụng hành thì tu học mới có tâm đắc, thoát 

thai hoán cốt122, biến đổi khí chất, pháp hỷ ngập tràn, phiền não nhẹ đi, 

trí huệ tăng thêm, tự nhiên hoan hỷ. 

Theo Cao Tăng Truyện, Huệ Viễn đại sư kiến lập một đạo tràng tại 

Lô  Sơn,  gọi  là  Đông  Lâm  Niệm  Phật  Đường,  suốt  ba  mươi  năm  chưa 

từng rời khỏi nơi đó, tuy không bế quan, nhưng thật sự giống như cấm 

túc. Một đời Ngài ba lần thấy thế giới Cực Lạc, chẳng hai, chẳng khác 

với những gì kinh đã nói. Đến khi lâm chung, Ngài mới nói rõ với các đệ 

121 Đây là hai phần của Thánh Kinh Thiên Chúa Giáo:  

1. Cựu Ước (Old Testatment) tức những giao ước giữa Jehovah (Yahweh, Thượng 

Đế của người Do Thái). Phần này gần như hoàn toàn giống với Thánh Kinh của Do 

Thái Giáo, gồm Pentateuch (gồm năm quyển giải thích nguồn gốc vũ trụ, các điều 

răn, luật lệ và lịch sử dân Do Thái), Nevi’im (các lời tiên tri về sự xuất hiện của một 

đấng Cứu Thế), và Ketuvim (gồm những sách như Psalm (Nhã Ca hay Thi Thiên), 

Proverbs (Châm Ngôn) v.v... 

2. Tân Ước (New Testament) chép hành trạng của Jesus (thường được biết dưới danh 

từ  Phúc  Âm  –  Gospel,  gồm  4  quyển),  Công  Vụ  Sứ  Đồ  (Acts  of  the  Apostles,  ghi 

chép những sự kiện trong công cuộc truyền đạo của các môn đệ thân cận của Jesus), 

những thư từ nhằm giải thích đạo Thiên Chúa của các tông đồ tiên khởi đối với các 

tín đồ (phần này được gọi chung là Epistle) và sách Khải Huyền (Revelation). 

122  “Thoát thai hoán cốt”  vốn là một thuật ngữ của Đạo Giáo. Họ tin rằng có những 

loại  tiên  đan  đặc  chế,  uống  vào  sẽ  chuyển  thân  phàm  thành  thánh  thai,  thay  đổi 

xương phàm thành xương tiên. Về sau, từ ngữ này trở thành một thành ngữ ngụ  ý 

người học được một nền giáo dục tốt đẹp bèn biến đổi tư cách phẩm đức triệt để, trở 

thành tốt đẹp, hoàn toàn khác hẳn trước khi học. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 249

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tử. Do vậy, “hành” thì mới có thể trừ khử được vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, khôi phục tâm thanh tịnh. Nếu chỉ cầu hiểu biết xuông, sẽ 

chẳng thể trừ chướng ngại được! 

 “Đồng  văn  cộng  bẩm,  nhất  tâm  tu  chứng,  cố  niệm  Tăng” (Cùng

nghe, cùng lãnh thụ, nhất tâm tu chứng, vì thế niệm Tăng). Dưới tòa của 

A  Di  Đà  Phật,  những  người  cùng  tu  đều  là  thượng  thiện  nhân,  tức  là 

niệm Tăng.  “Năng niệm tức là Tam Quán” , ở chỗ này giảng Năng Niệm 

và Sở Niệm khác nhau. “Năng niệm” là nói đến Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, chúng ta không làm được. Thành quả tu học của họ chúng ta có 

thể lãnh ngộ sơ lược đôi chút. Tông Thiên Thai nói đến Tam Quán Tam 

Đế  thì  ở  trong  Tây  Phương  thế  giới,  [các  vị  thượng  thiện  nhân]  hoàn 

toàn chứng đắc [những điều ấy]. Đối với tư tưởng, lý luận, cảnh giới của 

tông Thiên Thai, có thể nói là chúng ta hiểu biết có hạn; chẳng qua, tổ sư, 

đại đức nêu ra mấy danh từ, thuật ngữ mà thôi. Pháp môn Niệm Phật đặc 

biệt ở chỗ chỉ cần nhất tâm xưng niệm thì lý luận, phương pháp, cảnh 

giới đều nằm trong ấy, không riêng gì tông Thiên Thai mà Thiền Tông, 

Mật Tông cũng nằm trong một câu Phật hiệu. 

Có  người  hỏi  tôi:  “Hiện  thời  chúng  tôi  học  Phật,  nhưng  người  già 

trong nhà chẳng chịu học Phật thì phải làm sao?” Tôi nói: “Vậy là chỉ 

trách ông học Phật chưa nghiêm túc, không có thành tựu!” Hà Đông tước 

sĩ123 phu nhân ở Hương Cảng niệm Phật, người trong nhà hoàn toàn tin 

theo Cơ Đốc Giáo, nhưng rất hiếu thuận với mẹ. Bà cụ khi lâm chung 

bảo con cái: “Nhà ta tự do tôn giáo, đối xử với nhau hết sức hòa hợp. 

Hôm nay mẹ sắp về Tây Phương Cực Lạc thế giới, chúng ta có dịp làm 

mẹ con với nhau, vậy các con hãy niệm Phật mấy câu tiễn mẹ đi”. Nói 

xong, chưa đầy một khắc, cụ đã ngồi vãng sanh. Từ lúc ấy, cả nhà tướng 

quân  Hà  Thế  Lễ,  ông  này  là  con  trai  bà  cụ,  đều  tin  Phật.  Chuyện  này 

từng gây xôn xao đất Hương Cảng một thời. 

Phật  pháp  từ  đầu  đến  cuối  là  cầu khai trí huệ, Năng Niệm là Tam  

Quán. Tam Quán là trí huệ chân thật, Tam Quán là quán sát chân tướng 

của nhân sinh và vũ trụ, quán sát từ ba phương diện: Một là Không, hai 

là Giả, ba là Trung. 

- Không chẳng phải là cái gì cũng chẳng có, Không là bản thể của 

vạn  pháp  trong  vũ  trụ.  Bản  thể  tồn  tại,  nhưng  không  thấy  được,  mò 

123 Tước Sĩ là phiên âm của chữ Sir trong tiếng Anh. Thông thường, tại Trung Hoa 

thời ấy, người được phong tước Kỵ Sĩ (Knight, ta thường dịch là Hiệp Sĩ) hoặc Tùng 

Nam Tước (Baronet) của hoàng gia Anh, sẽ được gọi là Tước Sĩ. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 250

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chẳng được, nghe chẳng được, nói chẳng được, sáu căn không có cách 

nào tiếp xúc nó, nhưng nó tồn tại, nó có thể sanh ra Hữu. Hữu là sâm la 

vạn  tượng,  hết  thảy  vạn  pháp,  đều  do  bản  thể  biến  hiện  ra.  Không  là 

Tánh, Tánh là không. Tướng là có. Trong ứng xử nên dùng Trung, Nho 

gia gọi Trung là Trung Dung, còn Phật pháp gọi là Trung Đạo. Đã không 

thiên  chấp  Hữu  mà  cũng  đừng  thiên  chấp  Không.  Phàm  phu  phạm  lỗi 

chấp Hữu, chấp tướng, chẳng biết bản thể, rớt vào lục đạo luân hồi. Hữu 

là giả có, chớ nên chấp trước! Thể là bất sanh bất diệt, còn Tướng sanh 

diệt trong từng sát-na, vạn pháp vô thường. Do vậy, nói  “Năng Niệm tức 

 Tam Quán” .  Trong  các  hiện  tượng,  hãy  nên  dùng  Trung124.  Đối  tượng 

được  niệm  (Sở  Niệm)  là  Tam  Bảo.  Tam  Bảo  là  biệt  tướng125.  Từ  hiện 

tượng mà nói thì phiền não, vọng tưởng đã đoạn hết, trí huệ viên mãn 

hiện tiền bèn gọi là  “thành Phật” . Phật có đại trí, thành tựu sự giác ngộ 

trí huệ viên mãn, thì gọi là Phật Bảo. Hết thảy các pháp do đức Phật đã 

nói, lưu truyền thành kinh điển thì gọi là Pháp Bảo. Đệ tử xuất gia nương 

theo kinh luận để tu hành thì gọi là Tăng Bảo.  “Nhất Thể”  là nói theo

Tánh,  tức  là   “giác,  chánh,  tịnh” .  Chánh  giác  là  Phật  Bảo,  chánh  tri 

chánh  kiến  là  Pháp  Bảo,  thanh  tịnh  vô  nhiễm  là  Tăng  Bảo.  Giác  chứ 

không mê, chánh chứ không tà, tịnh chứ chẳng nhiễm, thì gọi là Tự Tánh 

Tam  Bảo,  còn  gọi  là  Nhất  Thể  Tam  Bảo.  “Tứ  giáo  ý  nghĩa”  chính là

 “Tạng, Thông, Biệt, Viên”  như trong tông Thiên Thai đã nói. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Nhữ vật vị thử điểu thật thị tội báo sở sanh. 

 Sở dĩ giả hà? Bỉ Phật quốc độ vô tam ác đạo. Xá Lợi Phất! Kỳ Phật 

 quốc  độ  thượng  vô  ác  đạo  chi  danh,  hà  huống  hữu  thật?  Thị  chư 

 chúng điểu  giai  thị A  Di  Đà  Phật dục linh  pháp âm  tuyên  lưu,  biến 

 hóa sở tác. 

(經) 舍利弗。汝勿謂此鳥。實是罪報所生。所以者

何。彼佛國土。無三惡道。舍利弗。其佛國土。尚無惡道

124 Nói cách khác, khi tiếp xúc, khi cảm thụ sự vật, cái tâm của người niệm phải vận 

dụng Tam Quán. Quán các pháp bản thể là Không, tướng biến hiện của các pháp là 

Giả,  nhưng  không  chấp  vào  Không  hay  chấp  vào  Có  (đó  là  Trung).  Vì  thế,  Hòa 

Thượng mới nói  “Trong các hiện tượng, hãy nên dùng Trung”. 

125 Biệt tướng ở đây chỉ cho từng tướng riêng biệt của mỗi pháp. Các pháp có tổng 

tướng (tướng chung cho vạn pháp), tổng tướng ấy là Giả vì mỗi pháp đều do duyên 

sanh. Do phân biệt, so lường nên thấy mỗi pháp có tướng riêng biệt, đó gọi là Biệt 

Tướng. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 251

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

之名。何況有實。是諸眾鳥。皆是阿彌陀佛。欲令法音宣

流。變化所作。  

 (Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Ông đừng nói những con chim ấy là 

 do tội báo mà sanh ra. Vì cớ sao vậy? Cõi nước Phật ấy không có ba 

 đường ác. Này Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy còn không có danh từ ba 

 đường ác, huống là có thật! Các loài chim ấy là do A Di Đà Phật muốn 

 cho pháp âm được lan truyền rộng khắp mà biến hóa ra). 

Trong đoạn kinh văn này, đức Phật sợ có người nghe nói trong Tây 

Phương  vẫn  còn  có bạch  hạc,  chim  công  v.v...  thuộc  về  súc  sanh  đạo, 

vậy thì Tây Phương khác với thế giới này ở chỗ nào? Tại Tây Phương, 

những loài chim như vậy hoàn toàn chẳng có sanh mạng, đều do A Di 

Đà  Phật  biến  hóa  ra.  Toàn  thể  cấu  tạo  của  Tây  Phương  là  do  tỳ-kheo 

Pháp Tạng đối trước tòa của đức Thế Tự Tại Vương Phật, nương vào oai 

thần của Phật, tham khảo tình hình trong các thế giới Phật ở khắp mười 

phương, tập hợp những điểm tốt đẹp nhất để tạo thành. Không riêng gì 

các  loài  chim  thuyết  pháp,  thậm  chí  cây  báu,  nước  chảy  đều  có  thể 

thuyết  pháp,  đều  do  A  Di  Đà  Phật  hóa  ra.  Thuở  còn  trẻ,  tôi  thích  đọc 

những sách như Liêu Trai Chí Dị, chưa từng thấy quỷ, nhưng đã thấy hồ 

ly. Trong thời kỳ Kháng Chiến, tôi sống trong nhà một người giàu có tại 

Hành Sơn thuộc tỉnh Hồ Nam. Nhà ấy đã suy vi, trên lầu không có ai ở, 

nghe nói có hồ ly, rất nhiều người đã thấy. Tôi chỉ thấy một người đàn 

ông  mặc  áo  dài  bằng  vải  xanh,  nhưng  mặt  mũi  lờ  mờ  không  rõ  ràng. 

Ngoài  ra,  quê  tôi  sản  xuất  gạo,  có  một  người  họ  hàng  đong  đầy  một 

thuyền gạo, tính chở sang Nam Kinh bán. Trong lúc thuyền sắp nhổ neo, 

có người thấy một con vật giống con chồn lông vàng chạy lên thuyền, 

nhưng tìm khắp nơi không thấy, bèn vẫn theo đúng giờ khởi hành. Đến 

Nam Kinh, cả một thuyền đầy gạo không còn gì, chỉ toàn là bao rỗng, 

chưng hửng quay về. Đến nhà rồi mới thấy gạo chở đi còn nguyên trong 

kho. Chắc là người buôn gạo ấy đắc tội với nó nên nó mới giở trò như 

vậy. Đây là điều chính tôi mắt thấy tai nghe. Trên thế giới chuyện kỳ lạ 

gì cũng có. Rất nhiều nhà tôn giáo ở Ấn Độ có công phu định lực có thể 

thấy được những chuyện giống như thế, họ nhìn thấy lục đạo rất rõ ràng, 

chỉ biết lẽ đương nhiên, chứ không biết nguyên do sự tình phát sanh như 

thế nào? Kết quả về sau ra sao họ cũng không biết! Chỉ riêng kinh Phật 

là giảng lý sự nhân quả tường tận nhất. 

A  Di  Đà  Phật  do  đại  nguyện  từ bi, giúp đỡ con người đới nghiệp  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 252

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

vãng sanh, sanh về Cực Lạc thế giới là nơi có hoàn cảnh tu học tốt đẹp 

và thiện duyên thù thắng, chẳng đến nỗi nẩy sanh một vọng niệm nào. 

Do vậy, Cực Lạc thế giới giống như một lớp học vĩ đại, Bổn Sư Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  và  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật  cổ  vũ,  khích  lệ 

chúng ta vãng sanh Cực Lạc thế giới là vì nguyên nhân này. Nói thật ra, 

vãng sanh Tây Phương dễ hơn sanh lên trời. Tôi sống tại Câu Tử Khẩu, 

Đài  Bắc,  cách  vách  có  một  nhà  thờ  Thiên  Chúa,  linh  mục  là  tiên  sinh 

Phương  Hào,  ông  ta  chỉ  tốt  nghiệp  Sơ  Trung  (học  hết  cấp  hai),  tự  tu 

thành tựu. Ông ta là chuyên gia về Sử đời Tống, là viện sĩ viện nghiên 

cứu văn hóa Trung Quốc, và là viện trưởng viện văn học của Quốc Lập 

Chánh Trị Đại Học, thường mượn tôi Đại Tạng Kinh để đọc. Ông ta nói: 

“Kinh Phật giảng Thiên Đường tỉ mỉ hơn Thánh Kinh, chắc là Phật đã 

thật  sự  đến  được  Thiên  Đường!”  Cõi  trời  có  rất  nhiều  tầng,  điều  kiện 

sanh lên trời chẳng dễ dàng. Trời có đức hạnh cao hơn người. Đức Phật 

nói  điều  kiện  để  sanh  lên  trời  là  Thập  Thiện  Nghiệp  đạo.  Đấy  là  tiêu 

chuẩn của Dục Giới Thiên. Nếu muốn sanh lên Sắc Giới Thiên ắt phải tu 

Tứ Vô Lượng Tâm, tức Từ, Bi, Hỷ, Xả và Tứ Thiền Bát Định, khó hơn 

sanh về Tây Phương nhiều lắm. 

 (Giải) Trưng thích khả tri. 

 Vấn: Bạch hạc đẳng, phi ác đạo danh da? 

 Đáp: Ký phi tội báo, tắc nhất nhất danh tự, giai thuyên Như Lai 

 cứu cánh công đức. Sở vị cứu cánh, bạch hạc đẳng, vô phi tánh đức 

 mỹ xưng, khởi ác danh tai! 

 Vấn: Hóa tác chúng điểu hà nghĩa? 

 Đáp: Hữu Tứ Tất Đàn nhân duyên. Phàm tình hỷ thử chư điểu, 

 thuận  tình  nhi  hóa,  linh  hoan  hỷ  cố.  Điểu  thượng  thuyết  pháp,  linh 

 văn sanh thiện cố, bất ư điểu khởi hạ liệt tưởng, đối trị phân biệt tâm 

 cố. Điểu tức Di Đà, linh ngộ Pháp Thân bình đẳng, vô bất cụ, vô bất 

 tạo cố. Thử trung hiển vi phong, thụ, võng đẳng âm, cập nhất thiết y 

 chánh giả thật, đương thể tức thị A Di Đà Phật. Tam thân tứ đức, hào 

 vô sai biệt dã. 

(解) 徵釋可知。問。白鶴等。非惡道名耶。答。既非

罪報。則一一名字。皆詮如來究竟功德。所謂究竟。白鶴

等。無非性德美稱。豈惡名哉。問。化作眾鳥何義。答。

有四悉檀因緣。凡情喜此諸鳥。順情而化。令歡喜故。鳥

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 253

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

尚說法。令聞生善故。不於鳥起下劣想。對治分別心故。

鳥即彌陀。令悟法身平等。無不具。無不造故。此中顯微

風樹網等音。及一切依正假實。當體即是阿彌陀佛。三身

四德。毫無差別也。 

( Giải: Lời Phật gạn hỏi và lời Ngài tự giải thích dễ hiểu. 

 Hỏi:  Những  danh  từ  như  bạch  hạc  v.v...  chẳng  phải  là  danh  xưng 

 trong ác đạo ư? 

 Đáp: Đã không có tội báo thì mỗi một danh tự đều nói lên công đức 

 rốt ráo của Như Lai. Đã nói là rốt ráo thì những danh tự như bạch hạc 

 v.v... không gì chẳng phải mỹ hiệu của tánh đức, há có phải là ác danh 

 vậy thay! 

 Hỏi: [A Di Đà Phật] hóa ra các loài chim có ý nghĩa như thế nào? 

 Đáp: Có nhân duyên của Tứ Tất Đàn. Phàm tình126 ưa thích những 

 loài chim ấy nên thuận theo lòng chúng sanh ưa thích mà hóa ra, khiến 

 cho  [chúng  sanh trong  cõi  Cực  Lạc] hoan  hỷ.  Chim  còn  có  thể  thuyết 

 pháp, khiến cho người nghe sanh điều thiện, sẽ chẳng khởi ý niệm coi 

 những  con  chim  ấy  là  kém  hèn,  nhằm  đối  trị  cái  tâm  phân  biệt.  Chim 

 chính  là  Di  Đà,  khiến  cho  [chúng  sanh  trong  cõi  Cực  Lạc]  ngộ  Pháp 

 Thân  bình  đẳng,  không  gì  chẳng  đầy  đủ,  không  gì  chẳng  tạo.  Trong 

 đoạn này chỉ rõ: Âm thanh của gió nhẹ, cây cối, lưới báu v.v... và hết 

 thảy y báo, chánh báo là “giả thật”, bản thể của chúng là A Di Đà Phật. 

 Ba thân, bốn đức, chẳng sai biệt mảy may). 

Nếu có người nêu câu hỏi: Bạch hạc, chim công v.v... chẳng phải là 

tên gọi trong  ác  đạo  ư?  Sao  kinh  nói   “thượng  vô  ác  đạo  chi danh,  hà 

 huống  hữu  thật” (còn  không  có  danh  từ  ác  đạo,  huống  là  thật  sự  có?)

Pháp thế gian và xuất thế gian chẳng có tiêu chuẩn tuyệt đối dành cho 

chân, vọng, tà, chánh, đúng, sai, thiện, ác. Chẳng hạn như đối với thiện, 

ác, tà, chánh, tiêu chuẩn của cổ nhân khác với hiện thời, xưa nay không 

giống  nhau.  Trong  và  ngoài  nước  cũng  khác  nhau.  Đó  gọi  là   “người 

 nhân thấy là nhân, người trí thấy là trí” . Theo cách nhìn của phàm phu, 

bạch hạc, chim công thuộc súc sanh đạo, nhưng trong cách nhìn của Phật, 

Bồ Tát, như kinh Hoa Nghiêm, kinh Viên Giác đã nói, “hết thảy chúng 

sanh vốn đã thành Phật”. Không riêng gì súc sanh đạo mà ngạ quỷ, địa 

126 Phàm tình: Tình thức, tình cảm của phàm phu. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 254

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ngục cũng là danh hiệu xứng tánh rốt ráo; nhất là sống trong xã hội hiện 

thời, giao thông, thông tin phát triển, toàn thể địa cầu gần giống như một 

quốc gia, nhưng lịch sử, văn hóa, quan niệm đạo đức, tập quán sinh hoạt 

của mỗi nước đều khác nhau. Nếu chẳng hiểu cặn kẽ, hợp tác với nhau, 

sẽ  khó  tránh  khỏi  nẩy  sanh  chướng  ngại  xung  đột.  Trong  quá  khứ,  tại 

Trung Quốc, hoằng dương Phật pháp chỉ hạn chế trong phạm vi Phật học, 

tối đa là dính dáng đến tư tưởng của Nho, Đạo, bá gia chư tử. Còn hoằng 

pháp trong hiện tại, đối với nội dung của sáu tôn giáo lớn127 trên thế giới 

và lịch sử dân tộc các nước, nếu chẳng hiểu rõ, ắt sẽ gặp trở ngại, mâu 

thuẫn. Tôi đến nước Mỹ, trước hết, đọc lịch sử, phong tục, tập quán, văn 

hóa nước Mỹ; vì để lợi ích hết thảy chúng sanh, hoằng dương Phật pháp 

thì cần phải hiện đại hóa, địa phương hóa. Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc vào năm sáu mươi bảy Công Nguyên, đã hợp thành một thể với 

văn hóa Trung Quốc, hoàn toàn chẳng thể tách rời. Phật giáo truyền vào 

Trung Quốc liền bị Trung Quốc hóa, địa phương hóa, hòa lẫn thành một 

khối với tư tưởng, tập quán sinh sống, đạo đức, luân lý của người Trung 

Quốc.  Do  vậy,  Phật  giáo  được  toàn  dân  Trung  Quốc  tiếp  nhận,  biến 

thành văn hóa của chính Trung Quốc. 

Có  một  mục  sư  người  Mỹ  rất  cảm  khái,  bảo  tôi:  “Cơ  Đốc  Giáo 

truyền vào Trung Quốc chừng một trăm ba mươi hay một trăm bốn mươi 

năm trước, đã phái rất nhiều người sang công tác tại Trung Quốc, đến 

nay  mới  chỉ  có  hơn  một  trăm  vạn  tín  đồ,  thật  đáng  than  thở!”  Ông  ta 

chẳng biết vì sao thất bại đến như thế! Là vì họ chẳng hiểu rõ lịch sử văn 

hóa Trung Quốc, họ muốn theo đuổi đường lối trái ngược văn hóa Trung 

Quốc. Người Trung Quốc lấy hiếu đạo làm gốc, họ chẳng thờ tổ tiên tức 

là  đã  mất  gốc,  chẳng  thể  nào  dung  nạp  giáo  nghĩa  của  bọn  họ  được, 

khiến cho những người Trung Quốc học theo người ngoại quốc, hễ có 

hiểu biết đôi chút liền hoàn toàn chẳng chịu  “sổ điển vong tổ”  (tính đếm 

sách vở, quên mất tổ tiên, ý nói: mất gốc)128. Thuở đầu, Phật giáo xây 

127 Sáu tôn giáo lớn: Do Thái Giáo (Judaism), Thiên Chúa Giáo (Cơ Đốc Giáo), Hồi 

Giáo, Bà La Môn (Ấn Độ Giáo, Hinduism), Phật giáo và Đạo Giáo. 

128 “Sổ điển vong tổ” (數典忘祖) là một thành ngữ ngụ ý chê trách những kẻ chỉ biết 

chạy theo những học thuyết hoặc cậy vào học thức, hoặc những chuyện trước mắt, 

không nhớ đến nguồn cội. Điển tích này xuất phát từ câu chuyện sau đây trong Sử 

Ký:  Vợ vua Châu Cảnh  Vương thời Đông Châu  tạ thế. Theo lễ nghi, các chư hầu 

phái người đem lễ vật tới điếu tang. Nước Tấn sai Tịch Đàm sang trước. Tịch Đàm 

không mang theo lễ vật gì, Châu Cảnh Vương bực mình, hỏi vì sao không mang lễ 

vật, Tịch Đàm trả lời: “Các nước đều chịu ân huệ nhà Châu, chứ nước tôi từ trước 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 255

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

dựng đạo tràng, chọn cách kiến trúc theo lối cung điện Trung Quốc. Nếu 

dùng  kiến  trúc  theo  kiểu  Ấn  Độ,  sợ  rằng  sẽ  khó  thể  phát  triển  được! 

Tổng  cương  lãnh  của  Phật  pháp  là  “giác,  chánh,  tịnh”.  Giác  ngộ  viên 

mãn, chánh tri chánh kiến viên mãn, tâm thanh tịnh viên mãn thì gọi là 

thành  Phật.  Vì  sao  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  đã  thành  Phật?  Phật  nói 

“giác,  chánh,  tịnh”  trong  tự  tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh  vốn  đã  viên 

mãn. Các nhà tôn giáo tán thán Thượng Đế là toàn tri toàn năng; nhưng 

kinh Đại Thừa nói “toàn tri, toàn năng là tự tánh của mỗi cá nhân, tánh 

đức chính là toàn tri, toàn năng”. Hiện thời chúng ta có vọng tưởng, chấp 

trước,  khiến  cho  toàn  tri  toàn  năng  bị  chướng  ngại.  Tuy  có  trí  năng, 

nhưng không thể hiển lộ được. Đức Phật chẳng ban cho con người cái gì 

cả,  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  chép:   “Bổn  giác  vốn  có,  bất  giác  vốn 

 không” . Đã vốn có thì đương nhiên sẽ có thể khôi phục; vốn không thì 

tự nhiên sẽ trừ được. Hiểu rõ đạo lý này, ắt sẽ có tín tâm trong phương 

diện tu học, nhất định có thể thành tựu trí huệ đức năng của chính mình. 

Trí huệ đức năng hiện tiền [mới là điều đáng kể], còn những phước báo 

mà người thế gian mong cầu chính là lông gà, vỏ tỏi. Đáng sợ nhất là mê, 

tà, nhiễm! Giác, chánh, tịnh là tánh đức, nhưng mê, tà, nhiễm có bao giờ 

tách khỏi tánh đức? Do vậy, mới nói  “mê và ngộ không hai, nhiễm tịnh 

 hệt như một” . Hiểu rõ đạo lý này thì đoạn kinh văn này sẽ dễ hiểu. Bất 

cứ một danh tự nào đều nhằm trình bày, giải thích công đức rốt ráo của 

Như Lai. Hết thảy những sự đặt bày trong thế giới Cực Lạc đều là do A 

Di Đà Phật biến hóa ra. 

Lại có kẻ hỏi:   “Hóa ra các loài chim là do ý nghĩa nào?”  Đáp:  “Có

 bốn nhân duyên Tất Đàn” .  “Tất”  là phổ biến bình đẳng,  “đàn”  là bố thí. 

Phật giáo hóa chúng sanh, điều kiện thứ nhất là làm cho người tiếp nhận 

sự giáo hóa ấy sẽ sanh tâm hoan hỷ. Tiếp đó, chim có thể thuyết pháp, 

người chẳng bằng chim, nên có thể tự cảnh tỉnh, răn nhắc chính mình. 

Vốn coi thường loài chim chóc, chúng có thể thuyết pháp khiến cho con 

người  sanh  lòng  kính  nể,  bèn  đoạn  trừ  cái  tâm  ngạo  nghễ,  ngã  mạn. 

Chim là vật được biến hóa từ tự tánh của A Di Đà Phật, khiến cho con 

đến giờ chẳng nhận được gì, nên không dâng lễ vật”. Cảnh Vương nói: “Tổ tiên nước 

Tấn là Đường Thúc, là anh em của Châu Thành Vương, há đất Tấn chẳng phải là đất 

được  nhà  Châu  phong  thưởng  đó  ư?”  Rồi  vua  lại  nói:  “Chẳng  phải  là  tổ  tiên  nhà 

ngươi chuyên chưởng quản sách vở nước Tấn đó ư? Sao nhà ngươi chẳng biết lịch sử 

nước Tấn chút nào vậy?” Tịch Đàm cứng họng, ngượng ngùng thoái lui. Châu Cảnh 

Vương chê: “Tịch Đàm đúng là kẻ chỉ biết đếm sổ sách, quên mất tổ tiên”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 256

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

người hoảng nhiên đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đấy chính là lợi ích thù 

thắng  nhất.  Đức  Phật  thuyết  pháp,  trước  hết  quán  sát  căn  cơ,  phương 

pháp dạy học rất cao minh. Trước hết, quán sát trình độ căn cơ, sự yêu 

thích, thói quen sống, bối cảnh tư tưởng của chúng sanh, điều gì cũng 

hiểu  rõ,  rồi  mới  thuyết  pháp  khế  cơ,  tất  nhiên  sẽ  phù  hợp  rất  tốt  đẹp. 

Chúng tôi dạy học hoặc giảng kinh trên bục giảng, từ những nguyên tắc 

dạy học của Phật mà đạt được khải thị rất lớn. Tóm lại, có mấy điều như 

sau:



1) Vì sao phải giảng kinh? Ví dụ như chúng sanh đều đang mê, đức 

Phật giảng kinh để làm cho chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được 

vui. Chúng sanh tri kiến bất chánh, tư tưởng sai lầm, [đức Phật] giảng 

kinh nhằm uốn nắn tâm họ. Tâm địa họ ô nhiễm, giảng kinh để tâm họ 

được thanh tịnh. 



2) Giảng cho ai? Con người có lợi căn, độn căn; căn tánh mỗi người 

mỗi khác, ắt phải hiểu rõ đối tượng. Trong xã hội, người đi học muốn 

hiểu rõ lý, người làm ăn muốn kiếm tiền, công tác, sự nghiệp của mỗi 

chúng sanh đều khác biệt! Cùng một bộ kinh điển, có đủ mọi cách giảng 

khác  nhau,  đều  là  vận  dụng  sống  động.  Bất  luận  áp  dụng  vào  nghề 

nghiệp nào  đều  được  hoan  nghênh.  Đời  Tống,  Triệu  Phổ  dùng  nửa  bộ 

Luận Ngữ để trị thiên hạ, [Luận Ngữ] là một bộ sách rất nổi tiếng. Tống 

Thái Tổ dùng Triệu Phổ làm Tể Tướng để xây dựng chánh quyền. Về 

sau,  Tống  Thái  Tông  tức  vị  (lên  ngôi),  vẫn  dùng  Triệu  Phổ  làm  Tể 

Tướng.  Ông  ta  tâu  với  Tống  Thái  Tông:   “Thần  có  một  bộ  Luận  Ngữ, 

 dùng nửa bộ phù tá Thái Tổ định thiên hạ, dùng nửa bộ để phù tá bệ hạ 

 đạt đến thái bình” . Dùng một bộ Luận Ngữ vận dụng vào quân sự, chính 

trị cho đến công thương nghiệp. Do những điều đã nói trong kinh điển 

đều là nguyên lý, nguyên tắc, nhưng trên phương diện ứng dụng, mỗi nơi 

mỗi khác. Vận dụng khéo léo là nhờ nhất tâm. 



3) Giảng vào lúc nào? Xã hội bình trị hay loạn lạc khác nhau, quốc 

gia hưng thịnh hay suy vong cũng khác nhau, nhỏ thì như một năm có 

bốn mùa, tình cảm con người cũng biến hóa, ắt phải khế cơ, phải chú ý 

thấu hiểu, phải hiểu rõ thời tiết, nhân duyên hòng ứng hợp căn cơ. 

4) Dùng phương pháp nào để giảng khiến cho chúng sanh vui vẻ tiếp 

nhận, lại còn có thể lãnh ngộ, đạt được lợi ích chân thật. 

Đức  Phật  giáo  hóa  giống  như  vậy  đó.  Trong  kinh  nhắc  đến  những 

loài chim như bạch hạc, công v.v... là do A Di Đà Phật thuận theo sự ưa 

thích của chúng sanh mà biến hóa ra, để làm họ vui thích. Do vậy, Phật 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 257

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

giáo hoằng pháp tại các nơi, chẳng phá hoại tín ngưỡng, tập quán sinh 

hoạt và bối cảnh văn hóa của dân địa phương, vẫn gìn giữ những khuôn 

khổ cũ. Dùng phương pháp này để dạy dỗ thì gọi là Thế Giới Tất Đàn. 

Thứ hai là Vị Nhân Tất Đàn, là nội dung và thành quả của sự dạy dỗ 

nhằm giúp cho người ta đoạn ác, tu thiện. Phong tục, tập quán của Trung 

Quốc và cổ Ấn Độ có nhiều chỗ khá giống nhau, chẳng hạn như giềng 

mối đạo đức của Trung Quốc được kiến lập trên nền tảng hiếu đạo, hiếu 

thảo cha mẹ, tôn trọng thầy thì Phật pháp cũng giống như vậy. Kinh Địa 

Tạng là Hiếu Kinh trong nhà Phật, đại địa chứa đựng vô lượng kho báu, 

chúng ta phải dựa vào nó để sanh tồn.  “Địa”  biểu thị tâm địa, tâm địa có 

vô lượng trí huệ, đức năng, tài nghệ, chẳng cày cấy nơi đất sẽ chẳng thể 

thâu hoạch ngũ cốc, các loại lương thực, chẳng đào bới kho tàng dưới 

đất thì chẳng thể sử dụng được. Kho báu trong tâm địa phải dùng hiếu 

kính  để  đào  bới,  có hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  trọng  thầy  thì  tánh  đức  của 

chính mình mới tỏ lộ rộng lớn. 

 “Bất  ư  điểu  khởi  hạ  liệt  tưởng”   (Chẳng  khởi  ý  tưởng  nghĩ  những 

loài  chim  ấy  là  hèn  kém)  chính  là  Đối  Trị  Tất  Đàn,  chẳng  khinh  thị 

chúng sanh. Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói: Hữu tình và vô 

tình đều cùng viên thành Chủng Trí. Không chỉ động vật là bình đẳng, 

mà thực vật, khoáng vật cũng phải bình đẳng. Chúng đều do duy tâm sở 

hiện, duy thức sở biến. Thiền gia nói:  “Khi chưa ngộ, đâu đâu cũng là 

 chướng ngại, lúc đã ngộ, tùy ý lấy một vật nào cũng đều là Chân Như 

 bổn  tánh,  thứ  gì  cũng  là  đạo,  nơi  nào  cũng  là  nguồn,  vạn  pháp  bình 

 đẳng” . A Di Đà Phật do tự tánh của chúng ta biến hiện, đó gọi là  “duy

 tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” . Tận cùng hư không, trọn khắp pháp giới, 

có  vật  nào  chẳng  phải  do  tự  tánh  biến  hiện?  Ngoài  tâm  không  pháp, 

ngoài  pháp  không  tâm.  Tâm  và  pháp  là  một,  chẳng  phải  hai.  Tâm  là 

Năng Biến, pháp là Sở Biến. Ví như tâm là vàng, pháp là đồ vật, đồ vật 

và vàng có tách rời nhau hay không? Thông đạt nghĩa này, sẽ biết chúng 

sanh và Phật bình đẳng, hữu tình và vô tình bình đẳng, hết thảy muôn 

pháp bình đẳng, liền ngộ Pháp Thân bình đẳng.  “Vô bất cụ” (không gì

chẳng đủ) là như Lục Tổ khi khai ngộ đã nói:  “Nào ngờ tự tánh vốn sẵn 

 đầy đủ” .   “Vô bất tạo”  (không gì chẳng tạo) là như Lục Tổ đã nói:  “Nào

 ngờ tự tánh có thể sanh ra vạn pháp” . Nếu hiểu rõ đoạn kinh văn này thì 

sẽ ngộ nhập cảnh giới ấy, liền giống hệt như Lục Tổ đại sư. 

 “Thử trung hiển vi phong, thụ, võng đẳng âm, cập nhất thiết y chánh 

 giả thật, đương thể tức thị A Di Đà Phật, tam thân tứ đức, hào vô sai 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 258

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 biệt dã”  (Trong đoạn này chỉ rõ: Âm thanh của gió nhẹ, cây cối, lưới báu 

v.v... và hết thảy y báo, chánh báo là “giả thật”, bản thể của chúng là A 

Di Đà Phật. Ba thân, bốn đức, chẳng sai biệt mảy may): Lãnh hội thấu 

triệt những nghĩa trên đây thì đoạn chú giải nhỏ này chẳng cần phải giải 

thích nữa. Đoạn văn trước đó nói về chim là hữu tình chúng sanh, còn 

đoạn này nói đến vô tình chúng sanh, mà cũng là sự thật của  “vô bất cụ” 

và  “vô  bất  tạo”   như  trong  đoạn  trước  đã  nói.  “Vi phong”   (gió  nhẹ)  là 

không  khí  chuyển  động  mà  cũng  là  tướng  được  hiện  bởi  tự  tánh  của 

chúng ta. Đức Phật thường nói “y báo chuyển theo chánh báo”. Y báo là 

hiện tượng vật chất, chánh báo là tâm. Tâm là chủ tể, vận mạng cả đời 

của mỗi người đều đã định sẵn, [số mạng định sẵn ấy không do Thượng 

Đế hay do một vị chúa tể nào quyết định mà là] do tâm thiện hay ác mà 

có. Tâm thiện thì hành vi ắt thiện, ắt được thiện báo, cả đời hạnh phúc. 

Thân là chánh báo, những vật ngoài thân và hoàn cảnh, hư không đều 

thuộc y báo. Đời thái bình, nhân dân cơm no áo ấm, lòng người thuần 

hậu.  Thuở  loạn  động,  lòng  người  gian  dối,  tà  ngụy,  cảm  vời  thiên  tai, 

nhân họa. Trong ấy có cộng nghiệp và biệt nghiệp. Trong cộng nghiệp 

có biệt nghiệp, đại chúng tuy cùng sống trong đời ác, nhưng mỗi cá nhân 

cảm  nhận  họa  phước  khác  nhau.  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  thuần 

thiện không ác, đều tu Tịnh nghiệp, tâm tịnh ắt cõi nước tịnh. Huống hồ 

còn có một vị tu giác chánh tịnh đến viên mãn rốt ráo là A Di Đà Phật 

chủ trì sự giáo hóa tại Tây Phương. Tâm chúng ta thanh tịnh cảm ứng 

đạo giao với “giác, chánh, tịnh” của Phật; cho nên hết thảy hoàn cảnh vật 

chất, hết thảy y báo và chánh báo là  “giả thật” , bản thể của nó chính là 

tam thân và tứ đức của A Di Đà Phật, không có mảy may sai biệt nào! 

Chữ Giả chỉ vạn pháp được biến hiện, Thật chỉ tâm tánh Năng Biến. 

 “Tam thân”   của  A  Di  Đà  Phật  là  Pháp  Thân,  Báo  Thân,  Ứng  Hóa 

Thân. Nói theo Lý, Pháp Thân chính là chân tâm bổn tánh. Nói theo mặt 

Sự  thì  là  hết  thảy  vạn  pháp;  hết  thảy  vạn  pháp  đều  là  chính  mình.  Ý 

nghĩa này hết sức khó hiểu! Ví như nằm mộng, trong mộng có bản thân 

ta và núi, sông, đại địa, người, vật, hoàn toàn do cái tâm ý thức của ta 

biến hiện ra. Ngoài tâm không có pháp, hết thảy mọi thứ tồn tại trong vũ 

trụ chỉ là chính mình. Nếu quý vị nhận biết điều này rõ ràng thì quý vị 

chứng được Pháp Thân. Sau khi chứng được Pháp Thân, sẽ thương yêu 

hết  thảy  mọi  người,  hết  thảy  chúng  sanh  là  chính  mình;  cho  nên  yêu 

thương  chúng  sanh  vô  điều  kiện.  Đấy  gọi  là   “vô  duyên  đại  từ” ,  “vô

 duyên”  là vô điều kiện, từ bi là yêu thương. Yêu thương hết thảy chúng 

sanh tức là yêu thương chính mình. Báo Thân là trí huệ. Ứng Hóa Thân 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 259

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

là Dụng, [tức là] dùng Ứng Hóa Thân để thực hành đại từ đại bi. Tam 

Thân là một Thể, Phật có đủ ba thân, chúng ta cũng có đủ ba thân, nhưng 

do mê nên không có trí huệ, Pháp Thân tuy ở trước mắt mà chẳng biết gì. 

Thân thể hiện thời của chúng ta là thân nghiệp báo. 

 “Tứ đức”  là Thường, Lạc, Ngã, Tịnh.  “Thường”  là bất sanh, bất diệt. 

Chúng ta đang mê, những gì ta cảm nhận đều là pháp sanh diệt. Chúng ta 

dùng cái tâm sanh diệt để quán sát vũ trụ nhân sinh nên hết thảy pháp 

đều là sanh diệt. Tâm Phật là chân tâm, chân tâm vô niệm, bất sanh bất 

diệt. Dùng chân tâm quán sát nhân sinh và vũ trụ thì đều là bất sanh bất 

diệt, thấy được chân tướng sự thật. Chúng ta định tâm lại, trừ bỏ vọng 

tưởng, chấp trước, sẽ thấy cảnh giới giống như chư Phật, Bồ Tát đã nói. 

Hết thảy những cảnh giới mà đức Phật đã nói, chúng ta đều có thể đích 

thân chứng đắc. Kinh Phật định nghĩa Ngã là “chủ tể”. Nếu chính mình 

có thể làm chủ tể thì lẽ ra năm nào cũng là năm  mười tám tuổi, tự tại 

chẳng cần phải nói nữa, trong cuộc sống vạn sự xứng tâm vừa ý. Hễ có 

một sự kiện nào chẳng vừa lòng tức là chẳng tự tại. Đến khi minh tâm 

kiến tánh thì mới thật sự được tự tại.  “Lạc”  là chân lạc, vĩnh viễn chẳng 

khổ,  không  có  phiền  não,  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  quyết  định  chẳng  bị  ô 

nhiễm mảy may nào. Trong Tây Phương, ai nấy đều viên mãn trọn đủ 

“Thường, Lạc, Ngã, Tịnh”. Nhìn lại chúng ta trong lục đạo, chẳng những 

con người không được tự tại mà trời cũng chẳng hề tự tại! Phi Tưởng Phi 

Phi Tưởng Thiên thọ  mạng tám vạn đại kiếp, khi hết tuổi thọ, lại phải 

đọa  lạc.  Do  vậy,  trong  lục  đạo  không  có  Tứ  Đức  (Thường,  Lạc,  Ngã, 

Tịnh). Trong ấy, trọng yếu nhất là tinh nghĩa (nghĩa lý tinh vi)  “chúng

 sanh và Phật chẳng hai” , bình đẳng với Phật. Bình đẳng về mặt Lý, mà 

về mặt Sự cũng bình đẳng. Hiện thời có một giả tướng bất bình đẳng là 

do mê hay ngộ khác nhau. Phật là giác, chúng ta là mê, trừ điều ấy ra, 

không có gì khác nhau. Do vậy, Phật tôn kính chúng sanh, vì Ngài biết 

chúng sanh và Phật trọn chẳng sai biệt, nhưng chúng sanh chẳng hoàn 

toàn  cung  kính  Phật.  Chúng  sanh  có  kẻ  ngạo  nghễ,  ngã  mạn  là  vì  họ 

chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật, còn chúng ta phải tôn kính người khác. 

Người  khác  chẳng  cung  kính  chúng  ta  là  chuyện  đương  nhiên,  vì  họ 

chẳng hiểu rõ chân tướng sự thật. Chẳng tôn kính người khác chính là 

chẳng tôn kính chính mình, mà cũng là chẳng tôn kính cha mẹ, sư trưởng, 

Phật, Bồ Tát, đặc biệt là đối với những tôn giáo khác! Ở Mỹ, tôi đã từng 

viếng thăm giáo đường của Thiên Chúa Giáo, Cơ Đốc Giáo. Vào giáo 

đường phải hành lễ. Tôn trọng họ, họ cũng hoan hỷ tiếp đón tôi. Thượng 

Đế của họ là thượng đế của tôi, Thượng Đế là quốc vương trong thiên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 260

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

giới. Đối với nguyên thủ của quốc gia khác, chúng ta cũng phải tôn kính, 

đấy  chính là  lễ  tiết. Nho  Gia nói:   “Kính quỷ  thần  nhi  viễn  chi” (Kính

trọng quỷ thần, nhưng không thân cận họ). Do trước kia không hoàn toàn 

hiểu  rõ  ràng  tình  hình  quỷ  thần  nên  phải  giữ  khoảng  cách  đối  với  họ. 

Phật pháp không có khoảng cách, quỷ thần cũng là chúng sanh, cũng là 

vật được biến hiện trong tâm. Do vậy, họ là chính mình. Ở đây nói:  “Tức 

 thị A Di Đà Phật, tam thân tứ đức, hào vô sai biệt dã” (Chính là A Di

Đà Phật, ba thân, bốn đức, không sai biệt mảy may nào), cũng có nghĩa 

là tam thân, tứ đức của chính mình cũng chẳng có sai biệt mảy may nào! 

Nếu nói đến Thượng Đế thì tam thân, tứ đức của Thượng Đế cũng chẳng 

có  mảy  mai  sai  biệt  nào.  Trong  tâm  không  có  chút  giới  hạn  nào,  tâm 

lượng mở rộng đến tận cùng hư không, trọn khắp pháp giới. Tâm lượng 

rộng lớn sẽ vui sướng, khí lượng hẹp hòi thì đối với ý kiến trái ngược sẽ 

khởi lên xung đột, khổ chẳng thể nói nổi, đều do tự mình chuốc lấy, Phật 

chẳng hoạch định giới hạn đối với hết thảy chúng sanh, vạn vật; vì thế, 

 “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”  (tâm bao trùm trọn khắp thái hư, 

lượng trọn khắp các cõi với số lượng nhiều như cát). 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ, vi phong xuy động,  chư bảo 

 hàng thụ, cập bảo la võng, xuất vi diệu âm, thí như bách thiên chủng 

 nhạc, đồng thời câu tác. Văn thị âm giả, tự nhiên giai sanh niệm Phật, 

 niệm Pháp, niệm Tăng chi tâm. 

  

 (Giải) Tình dữ vô tình, đồng tuyên diệu pháp, tứ giáo đạo phẩm, vô 

 lượng  pháp  môn,  đồng  thời  diễn  thuyết,  tùy  loại  các  giải,  năng  linh 

 văn giả, niệm Tam Bảo dã. Niệm Tam Bảo, thị tùng Tất Đàn hoạch 

 ích. Phàm phu sáng văn, đại dũng biến thân, thị hoan hỷ ích. Dữ Tam 

 Bảo khí phận giao tiếp, tất năng phát Bồ Đề tâm, thị sanh thiện ích. 

 Do thử phục diệt phiền não, thị phá ác ích. Ngộ chứng Nhất Thể Tam 

 Bảo, thị nhập lý ích dã. Sơ biệt minh cánh. 

(經) 舍利弗。彼佛國土。微風吹動。諸寶行樹。及寶

羅網。出微妙音。譬如百千種樂。同時俱作。聞是音者。

自然皆生。念佛。念法。念僧之心。  

(解) 情與無情。同宣妙法。四教道品。無量法門。同

時演說。隨類各解。能令聞者。念三寶也。念三寶。是從

悉檀獲益。凡夫創聞。大踴遍身。是歡喜益。與三寶氣分

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 261

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

交接。必能發菩提心。是生善益。由此伏滅煩惱。是破惡

益。悟證一體三寶。是入理益也。初別明竟。 

( Chánh kinh:  Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật,  gió  nhẹ  thổi động 

 các hàng cây báu và mành lưới báu, phát ra âm thanh vi diệu, ví như 

 trăm ngàn loại nhạc cùng lúc tấu lên. Kẻ nghe âm thanh ấy tự nhiên đều 

 sanh tâm niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

 Giải: Hữu tình và vô tình cùng tuyên diệu pháp, [diệu pháp ấy chính 

 là  ba  mươi  bảy]  đạo  phẩm  của  tứ  giáo  [Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên],  vô 

 lượng  pháp  môn,  cùng  lúc  diễn  nói,  tùy  theo  từng  loài,  loài  nào  cũng 

 hiểu, khiến cho người nghe niệm Tam Bảo. Niệm Tam Bảo là do [bốn 

 môn]  Tất  Đàn  mà  được  lợi  ích.  Phàm  phu  vừa  nghe  những  pháp  ấy, 

 khắp thân rúng động, là lợi ích hoan hỷ. Được tiếp xúc với khí phận129

 Tam Bảo, ắt có thể phát Bồ Đề tâm, là lợi ích “sanh ra điều lành”. Do 

 vậy, chế phục, diệt trừ phiền não, đấy là lợi ích “phá ác”. Ngộ chứng 

 Nhất Thể Tam Bảo là lợi ích “nhập Lý”. Phần giảng riêng thứ nhất [tức 

 phần giảng về sự trang nghiêm nơi y báo] đã xong). 



Nội  dung  của  đoạn  kinh  văn  này  nói  về  hàng  cây  diễn  nói  pháp 

[trong cõi Cực Lạc]. Những con chim nói trong phần trước là loài hữu 

tình, trong đoạn này  nói về loài vô tình. Trong Cực Lạc thế giới, hiện 

tượng này hết sức rõ rệt. Người nào cũng dễ dàng đạt được lợi ích do 

nghe pháp. Thật ra, sáu trần thuyết pháp thì thế giới Sa Bà cũng chẳng 

nằm ngoài lệ ấy, nhưng do hết thảy đại chúng căn tánh bế tắc, nhìn mà 

chẳng thấy, nghe mà chẳng nghe. Nếu là người căn tánh lanh lợi thì có 

thể cảm nhận được. Như trong lịch sử, truyện ký đã chép, ông Tô Đông 

Pha ở Lô Sơn nghe tiếng nước chảy, làm thơ có câu rằng:  “Khê thanh

 tiện  thị  quảng  trường  thiệt,  sơn  sắc  vô  phi  thanh  tịnh  thân”   (Sắc  núi 

khác gì thân thanh tịnh, tiếng suối chính là lưỡi rộng dài). Nghe khá có 

thiền vị. Từ các thứ âm thanh, hình sắc trong tự nhiên, người thông minh 

129  “Khí phận” : Theo nghĩa gốc, khí phận là giới hạn giữa người và vật. Đây là nghĩa 

được dùng đầu tiên trong sách Khổng Tử Gia Ngữ. Về sau, chữ này được dùng với 

nghĩa rộng hơn, có nghĩa là “tiếp nhận khí chất, bẩm tánh của một hạng người nào 

đó”, như trong bài Pháp Vân Tự Lễ Bái Thạch Ký, Tô Thức đã viết:  “Văn ngã Phật 

 tu đạo thời, sô nê sào đỉnh, chiêm Phật khí phận, hậu giai thọ báo” (Nghe nói khi

đức Phật ta tu đạo, chim chóc tha bùn cỏ làm tổ trên đỉnh đầu Ngài, được tiêm nhiễm 

khí phận của Phật, về sau chúng đều được hưởng báo). Khí phận cũng thường được 

dùng như một khái niệm bao gồm “tánh chất, phẩm đức, thiên hướng”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 262

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

có  thể  khai  ngộ;  trong  nhà  Thiền  có  những  người  khai  ngộ  như  vậy. 

Trong Tây Phương thế giới, những âm thanh phát ra từ hữu tình hay vô 

tình  chúng  sanh  đều  là  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  thậm  chí  trong  tâm 

chúng ta có nghi hoặc thì loài vô tình chúng sanh cũng có thể giải đáp 

cho chúng ta, lại còn đều là thuyết pháp thuần chánh, không sai lạc. 

 “Tình dữ vô tình, đồng tuyên diệu pháp” (Tình và vô tình cùng tuyên

pháp nhiệm mầu), Tình là động vật, Vô Tình là khoáng vật và thực vật. 

Tất cả hết thảy vạn vật đều có Tánh, hữu tình chúng sanh có Phật Tánh, 

còn vô tình chúng sanh có Pháp Tánh. Phật Tánh và Pháp Tánh là một. 

Vì là cùng một tánh nên hữu tình chúng sanh có thể thành Phật, mà vô 

tình chúng sanh cũng có thể thành Phật. Kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Tình

 và  vô  tình,  cùng  viên  thành  Chủng  Trí” .  Trừ  Đại  Thừa  Phật  pháp  ra, 

[trong các giáo pháp khác] chưa từng nghe nói điều này. Trong kinh, đức 

Phật nói, hữu tình chúng sanh thành Phật, vô tình chúng sanh cũng liên 

đới  thành  Phật.  Nhà  Thiền  nói:   “Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

 Phật” . Khi mê thì thấy là sắc tướng, khi đã giác ngộ thì từ Tướng có thể 

thấy được Tánh.  “Tình và vô tình, cùng tuyên pháp nhiệm mầu” . Pháp

vốn là như vậy nên gọi là  “diệu” , khiến cho hết thảy chúng sanh hễ tiếp 

xúc liền có thể minh tâm kiến tánh thì mới gọi là  “diệu” . Nội dung của 

diệu pháp  [được  tuyên  nói  bởi  hữu  tình và  vô  tình  chúng  sanh]  là   “tứ 

 giáo đạo phẩm” . Tứ Giáo là Tạng, Thông, Biệt, Viên;  “đạo phẩm”  là ba

mươi  bảy  đạo  phẩm,  là  tổng  cương  lãnh  của  hết  thảy  Phật  pháp.  Đạo 

phẩm là lý luận thuộc về Giải, còn pháp môn là phương pháp, thuộc về 

Hạnh. Cổ nhân chia [nội dung của Phật pháp] thành bốn loại lớn là Giáo, 

Lý,  Hạnh,  Quả.  Diễn  và  nói  cùng  một  lúc  thì  cũng  là  biểu  diễn,  nêu 

gương cho chúng ta thấy. 

 “Tùy  loại  các  giải” ,  có  người  muốn  nghe  Hoa  Nghiêm,  có  người 

muốn  nghe  Pháp  Hoa,  mỗi  người  đều  được  nghe  pháp  xứng  với  ý 

nguyện, đây thật là mầu nhiệm chẳng thể nói được. Tại Tây Phương thế 

giới,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ,  vô  lượng  kinh,  luận,  pháp  môn 

đều được loài hữu tình và vô tình tuyên giảng cho hành giả, không chỉ 

tuyên giảng mà còn biểu diễn. Trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng 

tử tham học năm mươi ba lượt chính là biểu diễn. Năm mươi ba vị thiện 

tri thức hằng ngày xử thế, đãi người, tiếp vật, đem những lý luận, cảnh 

giới  trong  kinh  điển  biến  thành  hành  vi  sinh  hoạt  của  chính  mình.  Đủ 

thấy kinh chẳng ở trong sách vở mà nằm trong cuộc sống của chúng ta. 

Phải  biến  lý  luận,  giáo  huấn,  cảnh  giới  trong  kinh  thành  hành  vi  sinh 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 263

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hoạt của chính mình. Do vậy, Phật pháp coi trọng Hạnh và Quả, Quả là 

sự hưởng thụ. Ngày nay nói đến sự tu học của mỗi cá nhân, gia đình mỹ 

mãn, xã hội hài hòa, quốc gia giàu mạnh, thế giới hòa bình đều thuộc về 

Quả. Nếu tu học chẳng đạt kết quả thì sẽ biến thành huyễn học (học tập 

hư huyễn). Phật pháp giúp cho con người lý giải chính xác chân tướng 

của nhân sinh và vũ trụ, đối với hết thảy vạn pháp quyết định chẳng mê, 

ban cho nhân loại sự hưởng thụ tối cao. 

 “Năng linh văn giả, niệm Tam Bảo dã”  (Có thể làm cho người nghe 

niệm Tam Bảo): Chữ Niệm (念) này chính là  “kim tâm” (今心: cái tâm

hiện  tại),  ngụ  ý  cái  tâm  hiện  tại  là   “giác,  chánh,  tịnh” .  Chân tâm  bổn 

tánh toàn thể hiển lộ thì gọi là Quả Đức. Trong kinh thường nói người 

học Phật thì điều thứ nhất là phải hiểu rõ nhân duyên, quả báo. Người ta 

chỉ mong đạt được quả báo tốt mà chẳng tu nhân, làm sao đạt được? Phú 

quý là quả báo, nhân và duyên của nó đều là bố thí. Trong đời quá khứ, 

hành bố thí là nhân, đời này có của cải, tiếp tục hành bố thí là duyên. Vì 

thế, đời sau ắt được phú quý. Đối với tình huống của việc làm ác thì cứ 

theo đó mà suy. Trong cửa nhà Phật, hễ cầu ắt ứng. A Di Đà Phật sáng 

tạo Tây Phương Cực Lạc thế giới, phàm ai sanh về Tây Phương thì hết 

thảy thụ dụng tự nhiên đầy đủ, đấy là Tài Bố Thí. Tây Phương là thế giới 

bình đẳng, sáu trần thuyết pháp cũng là bình đẳng phổ biến, đấy là Pháp 

Bố  Thí.  A  Di  Đà  Phật  tiếp  dẫn  hết  thảy  chúng  sanh  niệm  Phật  trong 

mười phương thế giới vãng sanh, giúp họ phá mê khai ngộ, lìa khổ được 

vui, đấy là Vô Úy Bố Thí. Do Tài, Pháp, Vô Úy ba thứ bố thí đều viên 

mãn bày ra trước mặt chúng ta khiến cho người ta phải khoa chân múa 

tay. Chưa đến Tây Phương, chưa nghe nói qua, đến rồi ắt sẽ đích thân tự 

thấy. 

 “Dữ Tam Bảo khí phận giao tiếp”  (tiếp xúc với khí phận của Tam 

Bảo), [chữ Tam Bảo] ở đây chỉ cho Tự Tánh Tam Bảo, tức “giác, chánh, 

tịnh”, trong tâm giác ngộ, chánh tri, chánh kiến trong mỗi niệm. Nói theo 

cách bây giờ là tư tưởng, kiến giải thuần chánh, hoàn toàn tương ứng với 

sự thật, thân tâm thanh tịnh. Thời khắc ấy chính là Bồ Đề tâm, mà cũng 

là giác chứ không mê. Giác cũng có mức độ khác nhau, mức giác ngộ 

lớn nhất là thật sự thấy rõ ràng thế giới này. Đức Phật nói thế giới này 

khổ, không, vô thường. Nếu chẳng giác ngộ, đời đời kiếp kiếp nhất định 

chịu khổ, lại còn càng lúc càng tệ hơn. Người giác ngộ khác hẳn người 

chưa giác ngộ. Kẻ chưa giác ngộ mê nơi cảnh giới, luân hồi trong sanh 

tử. Người giác ngộ tu đạo, thoát lìa con đường  “khổ, không, vô thường” . 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 264

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Các học thuyết, khoa học, kỹ thuật, tôn giáo trên thế giới đều nhằm tìm 

ra con đường này. Nếu họ đã có thể giải quyết vấn đề thì Thích Ca Mâu 

Ni Phật chẳng cần phải đa sự đến thế gian này. Do người đời không tìm 

được con đường thoát khổ nên Phật Thích Ca mới giáng thế. Chúng ta 

cần phải tỉnh ngộ, nhận biết đời người rốt cuộc rỗng tuếch, sanh tử luân 

hồi  chẳng  ngừng  nghỉ.  Người  giác  ngộ  lo  toan  cho  cuộc  đời  mai  sau. 

Đức Phật nói rất nhiều kinh luận Đại Thừa đều nhằm giúp chúng ta giải 

quyết vấn đề này; nhưng lý luận và phương pháp trong các kinh luận khó, 

dễ khác nhau. Từ vô thỉ kiếp đến nay, tập khí, căn tánh, hoàn cảnh sống, 

bối cảnh thời đại của chúng ta khác nhau. Vì thế, phương pháp tu hành 

chẳng thích hợp cá tánh của chúng ta thì đời này nhất định bị luống uổng, 

chỉ có một biện pháp là niệm Phật. Từ xưa nay, rất nhiều vị cao tăng, đại 

đức nghiên cứu, tu học kinh giáo Đại Thừa trong một thời gian rất dài, 

đến  cuối  cùng  quay  về  pháp  môn  Niệm  Phật  này,  bỏ  hết  những  pháp 

môn khác, gần như không có một vị nào chẳng thành tựu. 

 “Do thử phục diệt phiền não, thị phá ác ích”  (do vậy, chế phục, diệt 

trừ  phiền  não,  là  lợi  ích  “phá  ác”).  “Phục”   (chế  phục,  khuất  phục)  là 

công phu đầu  tiên.  Phiền não  tuy  có,  nhưng chẳng  khởi tác dụng.  “Sự 

nhất  tâm”  là  chế  phục  phiền não,  “Lý  nhất  tâm”  là  diệt  phiền  não.  Sự 

nhất tâm bất loạn thì vãng sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư và cõi Phương 

Tiện Hữu Dư. Lý nhất tâm là sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm và cõi 

Thường Tịch Quang. Tuy chia ra giai đoạn như vậy, nhưng bốn cõi của 

Tây Phương được xếp thành hàng ngang, chẳng bị chướng ngại, hễ sanh 

về một cõi sẽ sanh về hết thảy cõi. Đấy chính là cảnh giới đặc biệt thù 

thắng  nhất  của  Tịnh  Độ.  Niệm  Phật  cố  nhiên  là  công  phu  trực  tiếp, 

nhưng  trong  phương  diện  hành  trì  thường  ngày,  trong  mỗi  niệm  đều 

mong giúp đỡ chúng sanh. Những gì thuộc vào khả năng của ta thì hãy 

tận hết sức thực hiện. Thấy chúng sanh trong thế giới này cần gì, chúng 

ta tận tâm tận lực góp sức một tay. 

Nước  Anh  có  một  nhà  sử  học  kiêm  triết  gia  tên  là  Thang  Ân  Tỷ 

(Arnold Joseph Toynbee) có lần mở hội nghị quốc tế tại Âu Châu vào 

hai mươi hay ba mươi năm trước, nhằm diễn giảng học thuật. Ông ta nói 

thẳng thừng:  “Trong tương lai, nếu muốn thế giới thật sự đạt đến hòa 

 bình thì chỉ có học thuyết Nho gia của Trung Quốc và Đại Thừa Phật 

 pháp mới có thể đảm nhận trách nhiệm ấy” . Mấy câu nói này khiến lòng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 265

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

người rúng động. Khi ấy, chủ giáo Vu Bân130 cũng tham dự hội nghị, ông 

ta trở về Đài Loan đề xướng cúng tế tổ tiên là do chịu ảnh hưởng từ bài 

diễn  thuyết  của  Thang  Ân  Tỷ.  Vị  Giáo  Hoàng  tiền  nhiệm  của  Thiên 

Chúa  Giáo vào  lúc  tuổi già  cũng thường đặc biệt ra lệnh  cho các  giáo 

khu phải tăng cường quan hệ với Phật giáo, nghiên cứu kinh điển Phật 

giáo. Chủ Giáo Vu Bân sáng lập Sở Nghiên Cứu Đời Sống Tinh Thần 

Châu Á tại Đài Loan, do Giám Mục Đoàn Á Châu chủ trì, đặt tại tu viện 

Đa Mã Tư (Thomas) ở phía sau đại học Phụ Nhân. Nhiều năm trước, họ 

có mời tôi đến giảng về đời sống tinh thần Phật giáo. Tôi cùng các linh 

mục, nữ tu (soeur, sister) rất thuận thảo. 

 “Ngộ  chứng  Nhất  Thể  Tam  Bảo,  thị  nhập  lý  ích  dã”   (Ngộ  chứng 

Nhất  Thể  Tam  Bảo  là  lợi  ích  “nhập  Lý”).  “Ngộ  chứng  Nhất  Thể  Tam 

 Bảo”  là thành Phật. Đây chính là mục tiêu cuối cùng, điều này cần phải 

thật  sự  ngộ  nhập  pháp  giới  là  một  Thể,  trong  Phật  môn  gọi  là  “thành 

Phật”, tức là thành tựu trí huệ viên mãn, không thiếu khuyết mảy may 

nào! 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Kỳ Phật quốc độ, thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm. 

  

 (Giải) Trùng trùng kết thị, linh thâm tín nhất thiết trang nghiêm, 

 giai đạo sư nguyện hạnh sở thành, Chủng Trí sở hiện, giai ngô nhân 

 tịnh nghiệp sở cảm. Duy Thức sở biến, Phật tâm, sanh tâm, hỗ vi ảnh 

 chất.  Như  chúng  đăng  minh,  các  biến  tự  nhất.  Toàn  Lý  thành  Sự, 

 toàn Sự tức Lý, toàn Tánh khởi Tu, toàn Tu tại Tánh, diệc khả thâm 

 trường tư hỹ. 

(經) 舍利弗。其佛國土。成就如是功德莊嚴。 

130 Chủ giáo (Episkopos) là cách người Hoa gọi chức vụ Giám Mục (Bishop) trong 

giáo hội Công Giáo (Catholic), hoặc Anh Quốc Giáo (Anglicanism), hoặc Mỹ Quốc 

Thánh Công Hội (Episcopal). Vu Bân (1901-1978), quê ở huyện Lan Tây, tỉnh Hắc 

Long Giang, về sau trở thành Hồng Y của Đài Loan, từng vâng lệnh giáo hoàng John 

XXIII sáng lập đại học Phụ Nhân, đảm nhiệm chức vụ hiệu trưởng, lập trường đào 

tạo y tá hộ sản. Ông được phong Hồng Y vào năm 1969 sau khi vị tiền nhiệm là Điền 

Canh Tân qua đời, trở thành vị Hồng Y người Hoa thứ hai được phong chức này. Do 

người Hoa dịch danh từ Cardinal (Hồng Y) thành Khu Cơ (樞機: then chốt), nên các 

sách vở viết về ông thường ghi là Vu Bân Khu Cơ. Như vậy, hội nghị của Thang Ân 

Tỷ phải được tiến hành vài năm sau Thế Chiến thứ hai khi thế giới đang rối ren về 

vấn đề ý thức hệ, và lúc đó, Vu Bân vẫn còn là Giám Mục, chứ chưa phải là Hồng Y. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 266

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

(解) 重重結示。令深信一切莊嚴。皆導師願行所成。

種智所現。皆吾人淨業所感。唯識所變。佛心。生心。互

為影質。如眾燈明。各遍似一。全理成事。全事即理。全

性起修。全修在性。亦可深長思矣。 

( Chánh kinh:  Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành  tựu  công 

 đức trang nghiêm như thế đó. 

 Giải: Nhiều phen kết lại lời dạy, nhằm làm cho [người nghe kinh] tin 

 tưởng sâu xa rằng hết thảy các sự trang nghiêm đều là do nguyện hạnh 

 của đấng Đạo Sư tạo thành, do Chủng Trí hiện ra, đều là do tịnh nghiệp 

 của chúng ta chiêu cảm. Chỉ do Thức biến, tâm Phật và tâm chúng sanh 

 làm bản chất và hình bóng cho nhau. Như ánh sáng của các ngọn đèn, 

 ánh sáng của mỗi ngọn đều trọn khắp giống như chỉ có một ngọn đèn. 

 Toàn thể Lý biến thành Sự, toàn thể Sự tức là Lý, dùng toàn thể Tánh để 

 tu tập, hoàn toàn tu hành nơi Tánh, cũng nên suy nghĩ sâu xa điều này 

 vậy). 



Trong nhà Phật, danh xưng  “đạo sư”   (bậc thầy chỉ đường) nhằm tôn  

xưng đức Phật, còn gọi là Bổn Sư; ở đây, [chữ  “đạo sư” ] chỉ A Di Đà 

Phật. Hết thảy sự trang nghiêm trong thế giới Cực Lạc là do đại nguyện 

đại  hạnh  của  A  Di  Đà  Phật  thành  tựu.  “Chủng  Trí  sở  hiện” : Nói rõ

nguyên do có thành tựu vĩ đại như vậy chính là do [Nhất Thiết] Chủng 

Trí hiện ra. Phật pháp nói có ba loại trí: Thứ nhất là Nhất Thiết Trí, thứ 

hai là Đạo Chủng Trí, thứ ba là Nhất Thiết Chủng Trí. Nhất Thiết Trí là 

biết bản thể của vạn pháp trong vũ trụ, Thể là không, Tướng là có. Chữ 

Chủng trong Đạo Chủng Trí có nghĩa là “các thứ” hiện tượng vô lượng 

vô  biên,  Đạo  là  đạo  lý.  Vạn  hữu  trong  vũ  trụ,  sâm  la  vạn  tượng,  phát 

sanh theo đạo lý nào, quá trình phát triển của chúng như thế nào, hoàn 

toàn hiểu rõ chính xác những sự ấy thì là Đạo Chủng Trí. Đạo Chủng Trí 

là biết Hữu. Loại thứ ba viên mãn nhất là Nhất Thiết Chủng Trí. Hai loại 

trí trước đó mà đạt đến rốt ráo viên mãn thì gọi là Nhất Thiết Chủng Trí. 

Như  vậy,  hết  thảy  sự  trang nghiêm  ấy  chính  là  do  trí  huệ  rốt  ráo  viên 

mãn nơi quả địa Như Lai tạo thành, mà cũng là do Nhất Thiết Chủng Trí 

của A Di Đà Phật hiện ra . “Giai ngô nhân tịnh nghiệp sở cảm, duy thức 

 sở  biến”   (đều  do  tịnh  nghiệp  của  chúng  ta  chiêu  cảm,  chỉ  là  do  thức 

biến): Thế giới Cực Lạc do A Di Đà Phật tạo ra, sau khi chúng ta đến đó 

cũng sẽ tăng thêm một phần rực rỡ cho A Di Đà Phật, vì tâm tánh của 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 267

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chúng ta và tâm tánh của A Di Đà Phật là một chứ không phải hai. Vì thế 

gọi là  “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” . A Di Đà Phật đã hết phiền não, 

trí huệ trọn đủ; tuy chúng ta là phàm phu, nhưng ngày nay tu bằng cái 

tâm thanh tịnh, hễ tâm tịnh thì cõi nước tịnh. Do vậy, “giác, chánh, tịnh” 

là ba cửa ngõ trong Phật giáo. Thiền Tông do cửa Giác mà vào, ắt phải 

đại triệt đại ngộ,  minh tâm kiến tánh thì  mới được kể là có thành tựu. 

Các tông phái ngoài Thiền Tông được gọi là Giáo Hạ, từ chánh tri chánh 

kiến mà tu tập, nương theo lý luận và phương pháp trong kinh luận để 

sửa đổi cách nhìn và cách nghĩ sai lầm của chính mình đối với vũ trụ, 

nhân sinh. Giáo Hạ do cửa Chánh mà vào. Tịnh Tông và Mật Tông là 

dùng tâm thanh tịnh để tu tập, do cửa Tịnh mà vào. Đấy chính là một 

nhưng mà ba, tuy ba mà một. Hễ đạt được một thứ thì hai thứ kia cũng 

đều đạt được. 

Người  tu  Tịnh  Độ  chú  trọng  tâm  thanh  tịnh  nên  sự  tu  tập  của  họ 

được  gọi  là  “tịnh  nghiệp”.  Tịnh  Tông  chỉ  có  một  câu  Phật  hiệu,  ngoài 

câu  ấy  ra,  không  có gì  cả.  Kế  đến  là  Trợ  Duyên,  niệm  niệm  tuyệt  đối 

chẳng nghĩ đến chính mình. Trên thực tế, không có chính mình, hết thảy 

vô thường. Không chỉ vật ngoài thân chẳng có được thứ gì, mà ngay cả 

thân thể của chính mình cũng chẳng thể được. Do vậy, khởi tâm động 

niệm, hết thảy hành vi đều vì đại chúng, dùng hết thảy năng lực giúp đỡ 

đại chúng lìa khổ được vui. Nếu vì chính mình, ắt sẽ có được, mất, thành, 

bại; hễ có lòng mong muốn, ắt có phiền não. Làm như vậy, tuy chẳng thể 

vĩ đại bằng A Di Đà Phật, nhưng nguyện hạnh của chúng ta là vì hết thảy 

chúng sanh, khí phận tương tự như A Di Đà Phật, quả thật là do Tịnh 

nghiệp  cảm  thành.  Đương  nhiên,  Tây  Phương  thế  giới  được  tạo  thành 

bởi  các  nguyện  của A  Di  Đà  Phật, do  Chủng  Trí hiện,  nhưng  cũng  có 

quan hệ mật thiết với chúng ta. A Di Đà Phật là do Chủng Trí hiện, còn 

chúng ta là do Thức biến. Khi mê thì gọi là Thức, hễ ngộ thì Thức biến 

thành Trí. 

 “Phật tâm, sanh tâm, hỗ vi ảnh chất”  (Tâm Phật và tâm chúng sanh 

làm bản chất và hình bóng cho nhau): Điều này được gọi là “cảm ứng 

đạo giao”. Phật tâm là Trí viên mãn. Tuy tâm chúng ta là Thức, nhưng 

đã bắt đầu giác ngộ, chứ không hoàn toàn là Thức. Lại còn hoan hỷ tiếp 

nhận pháp môn Niệm Phật, tuy chưa hoàn toàn biến thành Trí. Trí của 

Phật là bản chất, còn Trí của chúng ta còn kèm theo Thức thì là “ảnh” 

(bóng dáng), giống như bóng dáng của ngọn đèn. Ví như nhiều ngọn đèn 

thắp trong cùng một căn phòng, chiếu sáng lẫn nhau. Quang minh của A 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 268

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Di  Đà  Phật  chiếu  khắp  pháp  giới,  một  tí  ánh  sáng  như  đom  đóm  của 

chúng ta cũng chiếu khắp pháp giới. 

 “Toàn thể Lý biến thành Sự, toàn thể Sự tức là Lý” : Y báo và chánh

báo trang nghiêm trong Tây Phương thế giới là Sự. Sự nhất định phải có 

Lý, Lý là tâm tánh, chỉ do Tâm biến, chỉ do Thức hiện.  “Chủng Trí sở 

 hiện”  (do Chủng Trí hiện): Chủng Trí là chân tâm bổn tánh, chứng đắc 

viên mãn chân tâm  bổn tánh thì là Chủng Trí, đó là Lý.  “Toàn thể Lý 

 biến  thành  Sự” :  Biến  thành  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  sáu  trần 

thuyết pháp trong Tây Phương thế giới.  “Toàn thể Sự tức là Lý” , thay

đổi  chữ  thì  Lý  là  Tánh,  Sự  là  Tướng.  Toàn  thể  Tánh  chính  là  Tướng, 

toàn  thể  Tướng  chính  là  Tánh,  Tánh  và  Tướng  không  hai,  Lý  và  Sự 

giống hệt nhau. Đây chính là điều được hiện bởi Nhất Thiết Chủng Trí. 

 “Toàn thể Tánh khởi Tu, hoàn toàn Tu nơi Tánh” : Hiện thời Chánh 

Trợ  Song  Tu  chính  là  dựa  trên  lý  luận  trong  hai  câu  nói  này,  dùng 

phương pháp Niệm Phật để tu “giác, chánh, tịnh”, lấy tịnh làm chủ. Một 

nhưng ba, ba nhưng một. Dùng tâm thanh tịnh, tâm chân thành giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh, xử thế, đãi người, tiếp vật chân thành, cung kính là 

Trợ Tu. Chúng ta suốt ngày từ sáng đến tối niệm Phật, xử thế, đãi người, 

tiếp vật đều là Tánh Đức lưu lộ ra bên ngoài. Cuối cùng, Tổ bảo chúng 

hãy suy nghĩ sâu xa, cặn kẽ [những điều Ngài vừa giảng]. 

 (Giải) Nại hà, ly thử Tịnh Độ, biệt đàm duy tâm Tịnh Độ, cam đọa 

 thử tức điểu không chi tiếu dã tai. Sơ y báo diệu cánh. 

(解) 奈何。離此淨土。別譚唯心淨土。甘墮鼠即鳥空

之誚也哉。初依報妙竟。  

( Giải:  Hiềm  rằng,  lìa  khỏi  cõi  Tịnh  Độ  này  thì  đừng  bàn  đến  “duy 

 tâm Tịnh Độ” nữa, cam lòng bị chê cười là “thử tức, điểu không”131 vậy 

 thay! Phần thứ nhất [trong Chánh Tông Phần] giảng về sự mầu nhiệm 

 nơi y báo đến đây là hết). 



Đây chính là lời đại sư cảm thán.  Trong nhà Phật có những kẻ chẳng  

131  “Thử tức, điểu không”  là thành ngữ chế giễu kẻ học Phật không hiểu biết hoặc 

chỉ thích bàn xuông, nghe nói:  “Phật tức tâm, tâm tức Phật”  thì cũng cứ lập lại “tức 

tức” giống như tiếng chuột kêu  “tức tức”  (chữ Tức (即) có âm Quan Thoại jí, khá 

giống với tiếng  chuột kêu chít chít), mà chẳng hiểu  “tức tức”  là gì.  Lại  nghe nói: 

 “Vạn pháp là không”  thì cũng nói:  “Không, không”  giống như tiếng chim kêu trên 

không trung, mà chẳng hiểu  “không không”  là gì. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 269

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

biết chân tướng sự thật. Đối với “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” hoàn 

toàn chẳng mười phần minh bạch, chỉ hiểu biết nửa vời, ham cao chuộng 

xa, ném niệm Phật cầu sanh Tây Phương qua một bên, chẳng chịu sốt 

sắng  tu  học  mà  chỉ  bàn  xuông  “duy  tâm  Tịnh  Độ”,  cam  lòng  đọa  lạc. 

Câu ví “giống như chuột rúc”, tỷ dụ chẳng biết Diệu Hữu; chim kêu trên 

không,  tỷ  dụ  chẳng  biết  diệu  lý  Chân  Không,  đều  là  hạng  chẳng  thấu 

hiểu sát sao thực tế. Chữ Tiếu (誚) đọc giống như âm Khiếu (竅)132, có

nghĩa là chê cười. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Bỉ Phật hà cố, hiệu A Di Đà? 

  

 (Giải)  Thử  kinh  đích  thị  trì  danh  diệu  hạnh,  cố  đặc  trưng  thích 

 danh  hiệu,  dục  nhân  thâm  tín,  vạn  đức  hồng  danh  bất  khả  tư  nghị, 

 nhất  tâm  chấp  trì,  vô  phục  nghi  nhị  dã.  A  Di  Đà,  chánh  phiên  “vô 

 lượng”,  bổn  bất  khả  thuyết.  Bổn  Sư  dĩ  Quang,  Thọ  nhị  nghĩa,  thâu 

 tận nhất thiết vô lượng. Quang tắc hoành biến thập phương, Thọ tắc 

 thụ cùng tam tế. Hoành thụ giao triệt, tức Pháp Giới Thể. Cử thử Thể 

 tác Di Đà thân độ, diệc tức cử thử Thể tác Di Đà danh hiệu. Thị cố, Di 

 Đà  danh  hiệu,  tức  chúng  sanh  bổn  giác  lý  tánh.  Trì  danh,  tức  Thỉ 

 Giác  hợp  Bổn.  Thỉ  Bổn  bất  nhị,  sanh  Phật  bất  nhị.  Cố  nhất  niệm 

 tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật dã. 

(經) 舍利弗。於汝意云何。彼佛何故。號阿彌陀。 

(解) 此經的示持名妙行。故特徵釋名號。欲人深信。

萬德洪名。不可思議。一心執持。無復疑貳也。阿彌陀。

正翻無量。本不可說。本師以光壽二義。收盡一切無量。

光則橫遍十方。壽則豎窮三際。橫豎交徹。即法界體。舉

此體作彌陀身土。亦即舉此體作彌陀名號。是故彌陀名

號。即眾生本覺理性。持名。即始覺合本。始本不二。生

佛不二。故一念相應一念佛。念念相應念念佛也。 

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ sao? Vì sao đức Phật ấy 

 hiệu là A Di Đà? 

 Giải: Đây là kinh nêu bày đích xác diệu hạnh trì danh, nên đặc biệt 

 gạn hỏi và giải thích danh hiệu, muốn cho người ta tin tưởng sâu xa vào 

 vạn  đức  hồng  danh  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  một  lòng  chấp  trì  không  còn 

132 Hai chữ này đọc theo âm Quan Thoại đều là Qiào. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 270

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nghi ngờ. A Di Đà Phật, dịch đúng nghĩa là “vô lượng”, vốn chẳng thể 

 nói  được.  Bổn  Sư  [Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật]  dùng  hai  nghĩa  Quang  và 

 Thọ để gồm thâu trọn  hết thảy những điều vô lượng. Quang theo chiều 

 ngang  trọn  khắp  mười  phương,  Thọ  theo  chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời. 

 Ngang dọc đan xen vào nhau thấu suốt cùng tận, đấy chính là Thể của 

 pháp  giới.  Nêu  ra  cái  Thể  này  để  làm  thân  và  cõi  nước  của  A  Di  Đà 

 Phật, mà cũng là nêu ra cái Thể nhằm tạo nên danh hiệu A Di Đà. Vì 

 vậy,  danh  hiệu  Di  Đà  chính  là  Bổn  Giác  lý  tánh  của  chúng  sanh.  Trì 

 danh chính là Thỉ Giác hợp với Bổn Giác. Thỉ Giác và Bổn Giác chẳng 

 hai,  chúng  sanh  và  Phật  chẳng  hai.  Vì  thế, một  niệm  tương  ứng  một 

 niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật). 



Trong  kinh  này,  đức  Phật  đặc  biệt  chỉ  dạy  diệu  hạnh  trì  danh  cho 

chúng sanh, nên nêu ra [câu hỏi] danh hiệu A Di Đà Phật rốt ráo mầu 

nhiệm ở chỗ nào? 



1) Thứ nhất, chỉ cần niệm một câu Phật hiệu, hết sức  đơn  giản. Tám 

vạn bốn ngàn pháp môn chẳng có pháp nào dễ dàng như vậy. Một câu 

Phật hiệu có thể làm cho con người vượt thoát tam giới, liễu sanh tử, ra 

khỏi  luân hồi theo  chiều ngang,  giải quyết  xong  chuyện  sanh  tử,  thoát 

luân hồi. 



2)  Thứ  hai,  kinh  này  và  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đều  nói:  Lâm  chung 

mười niệm hay một niệm đều được vãng sanh. Đấy chính là chỗ kỳ diệu 

hết sức thù thắng. 



3) Thứ ba, chỉ cần vãng sanh thì liền viên chứng ba thứ Bất Thoái. 

Nếu chỉ nói đến ba thứ Bất Thoái thì chính là bậc Bồ Tát Sơ Trụ trong 

Viên Giáo hoặc bậc Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo. Chứng trọn vẹn ba 

thứ Bất Thoái thì nếu không là Đẳng Giác Bồ Tát thì cũng phải là Pháp 

Vân  Địa  Bồ  Tát  (Thập  Địa  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo).  Người  tu  hành 

thông thường để đạt đến địa vị này, nếu tính từ lúc chứng được Sơ Quả 

Tu Đà Hoàn trong Tiểu Thừa thì phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp mới có 

thể viên chứng ba thứ Bất Thoái. Điều này (tức hành nhân đới nghiệp 

vãng sanh Tịnh Độ liền viên chứng ba thứ Bất Thoái) thật khó tin. Nếu 

hỏi  vì  sao  chỉ  niệm  Phật  mấy  tiếng  lại  có  thể  viên  chứng  ba  thứ  Bất 

Thoái?  Câu  trả  lời  là:  Do  danh  hiệu  có  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

[Đức  Phật  gạn  hỏi  rồi  giải  thích  ý  nghĩa  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật]  là 

muốn  làm  cho  con  người  tin  tưởng  sâu  vạn  đức  hồng  danh  chẳng  thể 

nghĩ bàn rồi nhất tâm chấp trì, không còn nghi ngờ nữa. Trong một đời 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 271

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

này, chúng ta may  mắn gặp được pháp môn này, nhưng có được vãng 

sanh hay không, mấu chốt là có thể nghiêm túc tuân thủ lời răn dạy “nhất 

tâm trì danh, không còn nghi ngờ” hay không. Nếu làm được như vậy  

thì không một ai chẳng vãng sanh! 



A  Di  Đà  (Amitābha)  là  tiếng  Phạn,  dịch  nghĩa  chánh  yếu  là  Vô 

Lượng. A dịch là Vô, Di Đà (Mitā) dịch là Lượng. Vô lượng vốn chẳng 

thể nói được. Phật Thích Ca dùng hai nghĩa Quang và Thọ để thâu tóm 

trọn hết thảy vô lượng. Đức Phật chỉ nói hai thứ:  “Quang thì theo chiều 

 ngang trọn khắp mười phương, Thọ thì theo chiều dọc tột cùng ba đời” . 

Điều này giống như hiện thời ta nói là “không gian và thời gian”, nhưng 

hai chữ Quang và Thọ hay hơn chữ thời gian và không gian, nhất là chữ 

Thọ. Trong hết thảy vô lượng, Thọ là bậc nhất. Nếu có vô lượng của cải, 

tài sản, nhưng không có thọ mạng thì của cải, tài sản cũng thành vô ích. 

Toàn thể vũ trụ chính là Pháp Giới Thể, hai chữ Quang và Thọ đủ để đại 

diện [cho toàn thể vũ trụ]. Từ đây, ta có thể thấu hiểu sự vĩ đại của Tây 

Phương Cực Lạc thế giới: Thân và cõi chẳng hai, Sắc và Tâm giống hệt 

như một. A Di Đà nương vào toàn thể pháp giới mà khởi.  Niệm một câu 

 A Di Đà Phật chính là niệm toàn thể pháp giới. Có những đồng tu hỏi 

tôi: “Trước nay, con từng niệm chú Đại Bi, Tâm Kinh, phẩm Phổ Môn, 

và mười chú nhỏ133. Nếu bây giờ chuyên niệm thánh hiệu A Di Đà Phật, 

há các vị Bồ Tát khác chẳng trách tội ư?” Thứ tâm thái này chính là xem 

chư Bồ Tát như phàm phu, quả thật đại bất kính! Hiện thời chúng ta hiểu 

rõ, một câu Phật hiệu vốn không gì chẳng bao gồm. Kinh Hoa Nghiêm 

nói:  “Tình  và vô tình,  cùng  viên  mãn  Chủng  Trí” . Chúng sanh và Phật 

có cùng  một Lý Tánh, Lý là Lý Thể, Tánh là Chân Như bổn tánh. Lý 

Thể chính là toàn thể pháp giới mà cũng là A Di Đà Phật, cũng là chư 

Phật Như Lai, cũng là hết thảy chúng sanh, cũng là chính bản thân ta. Sự 

thật đúng thực, niệm một câu Phật hiệu cũng chính là niệm Chân Như 

bổn tánh của chính mình. Bất luận kinh chú nào cũng đều nằm trong một 

câu Phật hiệu. 

 “Trì danh, tức Thỉ Giác hợp Bổn”  (Trì danh chính là  Thỉ  Giác  hợp  

133 Thập Tiểu Chú là mười bài chú sau chú Lăng Nghiêm và chú Đại Bi trong khóa 

công phu sáng trong Thiền Môn Nhật Tụng, gồm Như Ý Bảo Luân Vương Đà La Ni, 

Tiêu Tai Cát Tường Thần Chú, Công Đức Bảo Sơn Thần Chú, Phật Mẫu Chuẩn Đề 

Thần Chú, Thánh Vô Lượng Thọ Quyết Định Quang Minh Vương Đà La Ni, Dược 

Sư  Quán  Đảnh  Chân  Ngôn,  Quán  Âm  Linh  Cảm  Chân  Ngôn,  Thất  Phật  Diệt  Tội 

Chân Ngôn, Vãng Sanh Tịnh Độ Thần Chú, và Thiện Nữ Thiên Chú. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 272

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

với Bổn Giác): Khởi lên một niệm, niệm A Di Đà Phật chính là Thỉ Giác. 

Một câu danh hiệu A Di Đà Phật chính là Bổn Giác. Bổn Giác chính là 

Chân  Như  bổn tánh.  Thỉ  Giác hợp  với  Bổn  Giác  chính là  chân  thật tu 

hành. 

 “Thỉ Bổn bất nhị, sanh Phật bất nhị, cố nhất niệm tương ứng nhất 

 niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật”   (Thỉ  Giác  và  Bổn 

Giác chẳng hai, chúng sanh và Phật chẳng hai, nên một niệm tương ứng 

một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật).  “Tương ứng”  là

tương ứng với Lý, tương ứng với sự thật, tương ứng với toàn thể pháp 

giới. Đức hiệu của toàn thể pháp giới là A Di Đà Phật, niệm niệm lay 

tỉnh chính mình “hãy hợp làm một với pháp giới, hợp làm một với hết 

thảy chư Phật Như Lai, hợp làm một với hết thảy chúng sanh”. Đấy là 

tương ứng. 



Trong  đoạn  trước,  có  nói  tới   “khí  phận” ,  chẳng  hạn  như  A  Di  Đà 

Phật từ bi, tâm địa của chúng ta cũng từ bi, liền tương ứng với khí phận 

từ bi của A Di Đà Phật. Hôm nay, qua đoạn kinh văn này, ta thật sự hiểu 

rõ, quý vị tương ứng với khí phận của A Di Đà Phật. Do Thỉ Giác và 

Bổn Giác chẳng hai, Tánh và Tướng như một, chúng sanh và Phật chẳng 

hai, Lý và Sự như một, nên khi niệm Phật, thấu hiểu, khế nhập cảnh giới 

này thì gọi là “đã đạt được khí phận của Phật”. Nếu hiểu rõ Lý thì nghi 

hoặc sẽ đoạn, đấy là chân tín, so với chánh tín lại cao hơn một tầng. Đấy 

là khế nhập khí phận của Phật. 

( Kinh)  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  quang  minh  vô  lượng,  chiếu  thập 

 phương quốc, vô sở chướng ngại. Thị cố hiệu vi A Di Đà Phật. 

(經) 舍利弗。彼佛光明無量。照十方國。無所障礙。

是故號為阿彌陀。  

(Chánh kinh:  Này Xá Lợi Phất! Đức Phật ấy quang minh vô lượng, 

 chiếu  mười  phương  cõi  nước  không  bị  chướng  ngại.  Do  vậy,  Ngài  có 

 hiệu là A Di Đà Phật). 



Hai đoạn kinh văn tiếp theo là từ trong hết thảy vô lượng, nêu ra hai 

món cương lãnh, một là Quang, hai là Thọ. Quang minh là trí huệ, mà 

cũng là vô lượng trí huệ vốn có sẵn trong tự tánh. Đức Phật tiêu trừ sạch 

sành  sanh  hết  thảy  nghiệp  chướng,  cho  nên  tánh  đức  tỏ  lộ  viên  mãn. 

Trên  mặt  Tướng,  chính  là  quang  minh  chiếu  khắp  tột  hư  không,  trọn 

pháp giới, không đâu chẳng chiếu tới. Quang minh ấy có công năng gia 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 273

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trì nhiếp thọ, có thể giúp chúng ta trừ sạch nghiệp chướng, khơi mở trí 

huệ;  nhưng  chúng  ta  phải  có  Thỉ  Giác  thì  mới  được  Phật  gia  trì.  Nếu 

chẳng  tương  ứng  trọn  vẹn,  dù  Phật  quang  chiếu  khắp,  nhưng  vì  ta  có 

chướng  ngại,  cự  tuyệt,  chê  trách,  nên  chúng  ta  chẳng  thể  hưởng  công 

năng  gia  trì  của  Phật.  Nhất  tâm  xưng  niệm,  nghiệp  chướng  nhất  định 

ngày một tiêu trừ, trí huệ ngày một tăng trưởng, tâm địa thanh tịnh. Đấy 

là một dạng tương ứng vậy. 

( Giải)  Tâm  tánh  tịch  nhi  thường  chiếu,  cố  vi  quang  minh.  Kim 

 triệt chứng tâm tánh vô lượng chi Thể, cố quang minh vô lượng dã. 

 Chư Phật giai triệt tánh thể, giai chiếu thập phương, giai khả danh Vô 

 Lượng Quang, nhi nhân trung nguyện lực bất đồng, tùy nhân duyên 

 lập biệt danh. Di Đà vi Pháp Tạng tỳ-kheo, phát tứ thập bát nguyện, 

 hữu  “quang  minh  hằng  chiếu  thập  phương”  chi  nguyện.  Kim  quả 

 thành như nguyện dã. Pháp Thân quang minh vô phân tế. Báo Thân 

 quang minh xứng chân tánh. Thử tắc Phật Phật đạo đồng. Ứng Thân 

 quang minh hữu chiếu nhất do-tuần giả, thập, bách, thiên do-tuần giả, 

 nhất thế giới, thập, bách, thiên thế giới giả. Duy A Di phổ chiếu, cố 

 biệt danh  Vô  Lượng  Quang.  Nhiên tam thân  bất  nhất bất dị,  vị  linh 

 chúng sanh đắc tứ ích, cố tác thử phân biệt nhĩ. Đương tri vô chướng 

 ngại,  ước  nhân  dân  ngôn.  Do  chúng  sanh  dữ  Phật  duyên  thâm,  cố 

 Phật quang đáo xứ. Nhất thiết thế gian, vô bất viên kiến dã. 

(解) 心性寂而常照。故為光明。今徹證心性無量之

體。故光明無量也。諸佛皆徹性體。皆照十方。皆可名無

量光。而因中願力不同。隨因緣立別名。彌陀為法藏比

丘。發四十八願。有光明恆照十方之願。今果成如願也。

法身光明無分際。報身光明稱真性。此則佛佛道同。應身

光明。有照一由旬者。十百千由旬者。一世界。十百千世

界者。唯阿彌普照。故別名無量光。然三身不一不異。為

令眾生得四益。故作此分別耳。當知無障礙。約人民言。

由眾生與佛緣深。故佛光到處。一切世間。無不圓見也。  

( Giải:  Tâm  tánh  tịch  mà  thường  chiếu  nên  gọi  là  quang  minh.  Nay 

 chứng  thấu  triệt  cái  Thể  vô  lượng  của  tâm  tánh  nên  quang  minh  vô 

 lượng. Chư Phật đều chứng thấu triệt tánh thể, [quang minh] đều chiếu 

 mười phương, đều có thể gọi là Vô Lượng Quang. Nhưng trong lúc tu 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 274

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nhân nguyện lực khác nhau, tùy theo nhân duyên mà lập danh hiệu sai 

 khác. A Di Đà Phật khi còn là tỳ-kheo Pháp Tạng phát ra bốn mươi tám 

 nguyện, trong số ấy có nguyện “quang minh luôn chiếu mười phương”. 

 Nay  thật  sự  thành  tựu  đúng  như  lời  nguyện.  Pháp  Thân  quang  minh 

 không ngằn mé. Báo Thân quang minh xứng hợp chân tánh. Đây chính 

 là điều chư Phật vị nào cũng giống nhau. Quang minh nơi Ứng Thân thì 

 có vị chiếu một do-tuần, mười, trăm, ngàn do-tuần, một thế giới, trăm, 

 mười, ngàn thế giới, chỉ có A Di Đà Phật quang minh chiếu trọn khắp, 

 nên  đặc  biệt  có  tên  là  Vô  Lượng  Quang.  Nhưng  ba  thân  chẳng  một, 

 chẳng  khác,  nhằm  làm  cho  chúng  sanh  đạt  được  bốn  thứ  lợi  ích  nên 

 phân biệt như vậy mà thôi! Hãy nên biết rằng: “Không chướng ngại” là 

 dựa theo phía nhân dân mà nói. Do chúng sanh có duyên sâu với Phật 

 nên Phật quang chiếu khắp mọi nơi, hết thảy thế gian không đâu chẳng 

 thấy trọn vẹn). 

Tâm tánh vốn tịch tĩnh, tịch là Định,  “tĩnh”  nghĩa là thanh tịnh, tác 

dụng của nó là Chiếu. Luận trên bổn tánh thì hết thảy chư Phật Như Lai 

đều  đạt  đến  tịch  tĩnh  viên  mãn  rốt  ráo.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  có  một 

phẩm sanh tướng vô minh chưa phá. Phá được một phẩm vô minh này 

rồi thì sẽ gọi là  “tịch tĩnh” . Tịch tĩnh là cảnh giới trên quả địa của Như 

Lai, cũng chia thành ba phẩm Thượng, Trung, Hạ. Thượng Phẩm là chân 

thanh tịnh, là cảnh giới của Phật, chẳng nhiễm mảy trần. Trung Phẩm là 

Đẳng Giác Bồ Tát, còn có một phẩm vô minh. Hạ Phẩm là Pháp Vân Địa 

Bồ Tát, còn có hai phẩm vô minh. Thượng Phẩm hoàn toàn thanh tịnh, 

quang minh viên mãn chiếu trọn khắp, chứng thấu triệt bản thể vô lượng 

của tâm tánh. Nếu xét theo kinh Nhân Vương giảng về địa vị Ngũ Nhẫn 

của  Bồ  Tát  thì  Thượng  Phẩm  là  Tịch  Diệt  Nhẫn,  khởi  ra  đại  dụng  là 

quang  minh  vô  lượng  chiếu  trọn  khắp  mười  phương.  Quang  minh  của 

đức  Phật  đã  chiếu  khắp  mười  phương  nhưng  vì  sao  ta  chẳng  hề  cảm 

nhận  thấy?  Vấn  đề  này  chẳng  phải  do  lỗi  Phật,  mà  là  do  chính  mình. 

Trong ấy, chẳng tin là chướng ngại lớn nhất! Hoàn toàn mê hoặc chân 

tướng sự thật, dẫu đại thánh đại hiền đã giảng giải vẫn chẳng tiếp nhận. 

Nếu tin sâu chẳng nghi, thật thà niệm Phật thì sẽ có thể tương ứng, mà 

cũng có thể tiếp nhận Phật lực gia trì. 



Hết thảy chư Phật đều là vô lượng quang, vô lượng thọ. Khi tu nhân, 

mỗi vị học Phật có nguyện lực khác nhau, mục đích ở chỗ nào, mong sẽ 

đạt được gì trong tương lai, mỗi người cũng khác nhau. Trên quả địa, tuy 

đức năng, trí huệ hoàn toàn giống nhau, nhưng nhân duyên độ sanh khác 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 275

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhau. Sự tu hành của hết thảy chư Phật khi đang tu nhân, trong các kinh 

Đại Tiểu Thừa, đức Phật đã nói quá nhiều. Nếu so sánh thì quả thật khi 

tu nhân, A Di Đà Phật đã phát nguyện khác biệt mọi người, chẳng những 

to lớn mà còn cụ thể. Ngài chẳng những mong thành Phật mà còn mong 

vượt trỗi chư Phật. Nói là  “vượt trỗi”  không phải là trí huệ, đức năng mà 

là vượt trỗi trong phương diện độ sanh. 

 “Tùy nhân duyên lập biệt danh”  (Tùy theo nhân duyên mà lập danh 

hiệu sai khác): Danh hiệu của chư Phật cũng tùy theo nhân duyên mà có 

sai khác. Như trong trường học, vị thầy dạy môn Quốc Văn được gọi là 

thầy Quốc Văn. Thầy dạy Toán được gọi là thầy Toán. Do vậy, vô lượng, 

vô biên chư Phật, Bồ Tát có danh hiệu giống nhau. Khi A Di Đà Phật 

phát  nguyện  trong  lúc  tu  nhân,  Ngài  từng  nguyện   “quang  minh  chiếu 

 khắp” và nguyện “thọ mạng vô lượng” , nay Ngài đã thành Phật, nên bốn 

mươi tám nguyện đều viên mãn. 

 “Pháp  Thân  quang  minh  vô  phân  tế,  Báo  Thân  quang  minh  xứng 

 chân tánh”   (Pháp  Thân  quang  minh  không  ngằn  mé,  Báo  Thân  quang 

minh xứng hợp chân tánh): Hai điều này chư Phật đều giống nhau. Pháp 

Thân chính là chân tâm bổn tánh, là Lý Thể của hết thảy pháp, vốn sẵn 

đầy đủ vô lượng vô biên trí huệ quang minh, hoàn toàn không phân biệt 

và chẳng có ngằn mé. Báo Thân là Tự Thụ dụng Thân, vô lượng thọ, vô 

lượng  quang,  Phật  nào  cũng  giống  nhau.  Phật  dạy  chúng  ta  tu  hành 

chứng quả, không ngoài khôi phục tánh đức chính mình vốn sẵn có để 

thụ dụng mà thôi, hoàn toàn chẳng có gì khác, mà cũng chẳng thể có gì 

khác  để  ban  cho  chúng  ta.  Ứng  Hóa  Thân  là  Tha  Thụ  dụng  Thân,  hết 

thảy chư Phật mỗi vị mỗi khác. Sai biệt, lớn nhỏ rất khác nhau. Điều này 

hoàn toàn là do duyên, chứ không phải là chư Phật có năng lực lớn hay 

nhỏ. Chẳng hạn như một người có học vị, có trí huệ viên mãn, dạy ở đại 

học thì gọi là giáo sư đại học, nhưng nếu vị ấy dạy tại trường tiểu học thì 

gọi là giáo viên tiểu học. Phật độ chúng sanh là do duyên, thế nào gọi là 

“duyên  chín  muồi”?  Hễ  ai  thấy  thấu  suốt  đời  người  là  khổ,  không,  vô 

thường, mong chóng thoát lìa tam giới, có ý niệm chân thật, thiết tha ấy 

thì chư Phật đều thấy được, vị Phật nào có duyên với người ấy ắt sẽ hóa 

thân đến trước người ấy cứu độ. Nếu số người nhiều quá, cần phải giáo 

hóa trong một thời gian dài, Phật bèn dùng Ứng Thân để tới giáo hóa. 

Sau  khi  thành  Phật,  một  vị  Phật  có  phạm  vi  giáo  hóa,  gọi  là  một  tam 

thiên đại thiên thế giới. Có nguyện lớn thì [phạm vi giáo hóa] có thể mở 

rộng  đến  nhiều  đại  thiên  thế  giới.  Chỉ  cần  phát  nguyện  thì  đều  có  thể 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 276

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thực hiện được. Riêng mình A Di Đà Phật phát nguyện khác hẳn. Trong 

lúc tu nhân, Ngài đã nhiếp thọ hai trăm mười ức các cõi nước Phật. Con 

số “hai mươi mốt” này là danh xưng nhằm biểu thị pháp trong Mật Tông, 

chẳng phải số đếm, mà có nghĩa là viên mãn. Như kinh Di Đà dùng số 

Bảy,  kinh  Hoa  Nghiêm  dùng  số  Mười,  đều  nhằm  biểu  thị  pháp.  Mật 

Tông thường dùng số mười sáu và hai mươi mốt; đủ thấy trong lúc tu 

nhân, tỳ-kheo Pháp Tạng đã kết duyên với chúng sanh tột hư không, trọn 

pháp giới, sâu rộng như thế. Thầy của Ngài là Thế Gian Tự Tại Vương 

Như Lai giảng kinh thuyết pháp cho Ngài, giảng cho Ngài nghe y báo, 

chánh  báo  trang  nghiêm,  nhân  quả  thiện  ác  của  mười  phương  các  cõi 

Phật, lại còn dùng Phật thần lực, biến hiện mười phương các cõi nước 

cho tỳ-kheo Pháp Tạng đích thân trông thấy. Sau khi Ngài thành Phật, tất 

cả hết thảy cõi nước đều là khu vực giáo hóa của Ngài. Do vậy, hết thảy 

chư Phật trong mười phương thế giới đều khuyên chúng sanh cầu sanh 

Tịnh  Độ.  Tam  Thân  Pháp,  Báo,  Ứng  là  một  Thể,  một  nhưng  ba,  ba 

nhưng một, Pháp Thân là Bản Thể, Báo Thân là Tự Thụ Dụng, Ứng Hóa 

Thân là Tha Thụ Dụng, trong phần trước đã nói cặn kẽ! 

 “Linh chúng sanh đắc tứ ích”  (khiến cho chúng sanh được bốn thứ 

lợi ích):  “Tứ ích”  ở đây chính là bốn món lợi ích Tất Đàn trong phần 

trước, tức hoan hỷ, sanh thiện, phá ác và nhập Lý. Hiện thời, khoa học 

kỹ  thuật  tiến bộ,  giúp  cho  chúng ta biết ánh  sáng có  nhiều  loại, gọi là 

quang độ134, mắt [con người] có thể thấy được những tia sáng với bước 

sóng  (wavelength)  hữu  hạn,  không  thể  thấy  được  những  tia  sáng  với 

bước sóng dài, cũng không thể thấy được tia sáng với bước sóng ngắn. 

Phật quang là viên mãn, bất cứ bước sóng ánh sáng nào cũng đều có thể 

thấy  được.  Vì  thế gọi  là   “vô  chướng ngại”.  Chúng sanh có duyên sâu

134 Thông  thường,  chữ  “quang  độ”  (luminosity)  chỉ  mức  độ  bức  xạ  của  ánh  sáng, 

được đo bằng đơn vị Watt. Vật Lý Học hiện thời quan niệm ánh sáng chính là sự bức 

xạ  điện  từ  (electromagnetic  radiation),  gồm  những  hạt  photon  (quang  tử)  chuyển 

động theo đồ thị hình sin (sinusoidal graph) nên để phân loại ánh sáng, người ta dùng 

đơn vị đo độ dài, gọi là wavelength (người Hoa dịch chữ này thành “ba trường”, còn 

người Việt gọi là bước sóng), tức là khoảng cách giữa hai cực điểm (maximum) của 

đồ  thị  sóng.  “Quang  độ”  được  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  nói  ở  đây  chính  là  Ba 

Trường.  Mắt  con  người  chỉ  thấy  được  những  sóng  ánh  sáng  có  bước  sóng  từ  380 

nanometres  đến  760-780  nanometres  (một  nanometre  là  1/1.000.000.000  mét). 

Những loại ánh sáng có bước sóng ngắn hơn 380 nanometres sẽ gọi là “ánh sáng có 

bước sóng ngắn”, còn những loại ánh sáng có bước sóng dài hơn 780 nanometres gọi 

là “ánh sáng có bước sóng dài”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 277


 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

với Phật, có thể đắc độ trong một đời. Những kẻ duyên cạn, [được Phật 

quang] giúp cho sâu thêm, kết duyên với kẻ vô duyên, ngẫu nhiên nghe 

được  một  tiếng  A  Di  Đà  Phật  liền  kết  duyên.  Chúng  ta  trong  đời  này 

may  mắn  gặp  được  Phật  pháp,  có  duyên  với  Phật,  lại  dường  như  có 

duyên sâu đậm. Đã chín muồi hay chưa thì vẫn không dám nói, nhưng 

nếu muốn thành tựu trong đời này thì phải nỗ lực gắng công tín nguyện 

trì  danh.  Sở  dĩ  mọi  người  chẳng  thể  thấy  được  Phật  quang  mà  cũng 

chẳng thấu hiểu công đức chân thật của Phật đều là do nghiệp chướng 

của chính mình sâu nặng nên chẳng thể hiểu thấu. 

Phương pháp tiêu trừ nghiệp chướng rất nhiều, trong kinh điển Đại 

Thừa đã nói các thứ pháp môn và cách tu trì, không gì chẳng giúp chúng 

ta  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  phương  pháp  hữu  hiệu  nhất  không  gì  hơn 

Niệm Phật! Trong niên hiệu Càn Long đời Thanh, pháp sư Từ Vân Quán 

Đảnh trước tác hết sức nhiều; trong bộ Quán Kinh Trực Chỉ, Sư đã nói 

người đời nghiệp nặng, tất cả kinh sám chẳng thể tiêu trừ thì đến cuối 

cùng dựa vào một câu Phật hiệu vẫn có thể tiêu trừ được. Chúng ta ngày 

nay nếu mong tiêu trừ nghiệp chướng, đoạn phiền não, diệt tội nghiệp, 

chẳng cần phải cầu nơi kinh chú khác, niệm A Di Đà Phật là đủ rồi. Đại 

Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” , 

nương  theo  đó  để  hành  sẽ  liền  có  thể  đạt  được  hiệu  quả.  Chỉ  cần  đạt 

được  “tịnh niệm tiếp nối”  thì tự nhiên sáu căn sẽ đều được nhiếp thọ. 

 (Kinh) Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật thọ mạng cập kỳ nhân dân, vô 

 lượng vô biên A-tăng-kỳ kiếp, cố danh A Di Đà. 

  

 (Giải) Tâm tánh chiếu nhi thường tịch, cố vi thọ mạng. Kim triệt 

 chứng  tâm  tánh  vô  lượng  chi  Thể,  cố  thọ  mạng  vô  lượng  dã.  Pháp 

 Thân  thọ  mạng,  vô  thỉ  vô  chung.  Báo  Thân  thọ  mạng,  hữu  thỉ  vô 

 chung. Thử diệc Phật Phật đạo đồng, giai khả danh Vô Lượng Thọ. 

 Ứng Thân tùy nguyện, tùy cơ, diên súc bất đẳng. Pháp Tạng nguyện 

 vương,  hữu  “Phật  cập  nhân,  thọ  mạng  giai  vô  lượng”  chi  nguyện. 

 Kim quả thành như nguyện, biệt danh Vô Lượng Thọ dã. A-tăng-kỳ, 

 vô  biên,  vô  lượng,  giai  toán  số  danh,  thật  hữu  lượng  chi  vô  lượng. 

 Nhiên tam thân bất nhất, bất dị, Ứng Thân diệc khả tức thị vô lượng 

 chi vô lượng hỹ. Cập giả, tịnh dã. “Nhân dân” chỉ Đẳng Giác dĩ hoàn, 

 vị Phật thọ mạng, tịnh kỳ nhân dân thọ mạng, giai vô lượng đẳng dã. 

(經) 又舍利弗。彼佛壽命。及其人民 。無量無邊阿僧 

祇劫。故名阿彌陀。 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 278

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

(解) 心性照而常寂，故為壽命。今徹證心性無量之

體。故壽命無量也。法身壽命。無始無終。報身壽命。有

始無終。此亦佛佛道同。皆可名無量壽。應身隨願隨機。

延促不等。法藏願王。有佛及人。壽命皆無量之願。今果

成如願。別名無量壽也。阿僧祇。無邊。無量。皆算數

名。實有量之無量。然三身不一不異。應身亦可即是無量

之無量矣。及者。併也。人民指等覺以還。謂佛壽命。併

其人民壽命。皆無量等也。 

( Chánh kinh: Lại này Xá Lợi Phất! Thọ mạng của đức Phật ấy và 

 nhân dân của Ngài là vô lượng vô biên A-tăng-kỳ kiếp, nên có tên là A 

 Di Đà. 

 Giải: Tâm tánh chiếu mà thường tịch nên [mệnh danh] là thọ mạng. 

 Nay chứng triệt để cái Thể vô lượng của tâm tánh, cho nên thọ mạng vô 

 lượng.  Thọ  mạng  của  Pháp  Thân không khởi đầu,  không  kết thúc; thọ 

 mạng của Báo Thân có khởi đầu, không có kết thúc. Đây chính là điều 

 giống nhau giữa chư Phật nên vị nào cũng đều có thể gọi là Vô Lượng 

 Thọ. Ứng Thân tùy theo nguyện, tùy theo căn cơ mà thọ mạng kéo dài 

 hay rút ngắn khác nhau. Trong nguyện vương của ngài Pháp Tạng có lời 

 nguyện “thọ mạng của Phật và nhân dân đều vô lượng”, nay quả thật 

 thành tựu đúng như lời nguyện, nên riêng Ngài có tên là Vô Lượng Thọ. 

 A-tăng-kỳ,  vô  biên,  vô  lượng,  đều  là  những tên  gọi trong toán  số,  quả 

 thật  là  vô  lượng  trong  hữu  lượng;  nhưng  tam  thân  chẳng  một,  chẳng 

 khác nên Ứng Thân cũng có thể là vô lượng trong vô lượng. “Cập” là 

 “và”.  Chữ “nhân dân” chỉ những người từ Đẳng Giác trở xuống,  ý nói:  

 Thọ mạng của Phật và nhân dân của Ngài đều bình đẳng vô lượng). 



Đoạn kinh văn này cho biết trong Tây Phương thế giới, thọ mạng của 

Phật và nhân dân rất dài, đều là vô lượng; vì thế, gọi là A Di Đà. Sách 

Yếu  Giải  viết:   “Tâm  tánh  chiếu  nhi  thường  tịch,  cố  vi  thọ  mạng.  Kim 

 triệt chứng tâm tánh vô lượng chi Thể, cố thọ mạng vô lượng dã” (Tâm

tánh chiếu mà thường tịch nên [mệnh danh] là thọ mạng. Nay chứng triệt 

để cái Thể vô lượng của tâm tánh, cho nên thọ mạng vô lượng). Đây là 

nói  theo  lý  luận,  vì  sao  nhân  dân  tại  Tây  Phương  vô  lượng  thọ.  Nhà 

Thiền nói  “minh tâm kiến tánh” , thì  “kiến” (見) có nghĩa là  “chứng” . 

Trong kinh Đại Thừa, Phật nói Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo là kiến 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 279

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tánh, tức là đã chứng đắc tâm tánh, nhưng chưa rốt ráo viên mãn. Dùng 

mặt trăng để so sánh thì mặt trăng vừa mới mọc gọi là “trăng lưỡi liềm” 

(trăng non). Bồ Tát kiến tánh là thấy từng phần, chẳng phải là viên mãn 

ngay lập tức; còn A Di Đà Phật là  “triệt chứng”  (chứng triệt để, chứng 

thấu triệt), chứng rốt ráo viên mãn. Nói thật ra, Phần Chứng cũng là vô 

lượng thọ, huống chi viên mãn! Phật chứng thấu triệt thì không có vấn 

đề gì, chứ phàm phu và chúng sanh Thập Ác vãng sanh, nghiệp chưa tiêu, 

làm  sao  chứng được  cái  Thể  của tâm  tánh?  Từ  Tịnh  Độ  Tam  Kinh,  ta 

cũng có thể hiểu rõ tình trạng này. Do hoàn cảnh của Tây Phương thế 

giới thù thắng, hoàn toàn vô chướng ngại, hằng ngày cùng với A Di Đà 

Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  các  vị  Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  chư  thượng  thiện 

nhân  tụ  hội  một  chỗ,  được  các  Ngài  un  đúc,  dẫu  là  Hạ  Hạ  Phẩm  đới 

nghiệp vãng sanh cũng liền chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái. Đấy là do 

vô lượng công đức của Phật gia trì, nên đều là vô lượng thọ. Pháp Thân 

là bản thể của tâm tánh; nói thật ra, Pháp Thân chẳng có thọ mạng vì nó 

không khởi đầu, không kết thúc. Thọ mạng của Báo Thân có khởi đầu, 

không có kết thúc, có thể nói là mỗi vị Phật đều là vô lượng thọ. Nay 

đức  A  Di  Đà  Phật  đang  được  nói  đến  [trong  kinh  này]  chính  là  Ứng 

Thân  Phật.  Thọ  mạng  của  Ứng  Thân  là  thuận  theo  nguyện,  theo  như 

nguyện đã phát lúc Phật tu nhân, đồng thời cũng là “tùy cơ”, tức là thuận 

theo  cơ  duyên  của  chúng  sanh  sẽ  được  Phật  hóa  độ  mà  thọ  mạng  của 

[Ứng Thân] Phật dài hay ngắn khác nhau. Trong lúc tu nhân, A Di Đà 

Phật phát nguyện khác với chư Phật. Ngài phát nguyện: Trong tương lai, 

sau khi thành Phật, nhân dân trong cõi Ngài đều là vô lượng thọ. Nay 

Ngài  đã  thành  Phật,  điều  nguyện  ấy  cũng  được  thực  hiện  trên  phương 

diện quả báo. Đấy chính là đại nguyện khôn sánh, mọi người không thể 

suy tưởng được. Trong lúc tu nhân, Ngài tham khảo, quán sát vô lượng 

vô biên các cõi nước Phật, thấy thọ mạng có dài - ngắn, tu hành có khó - 

dễ,  Ngài  mới  phát  ra  đại  nguyện  ấy.  Trong  quá  trình  tu  hành  thông 

thường, những ý niệm ấy rất khó có, khi chứng quả, những nguyện ấy 

đều biến thành hiện thực. 



A-tăng-kỳ  (Asamkhya),  Vô  Lượng  (Apramāna), Vô Biên (Ananta)

đều là những danh từ trong Số Học (Toán Học). Trong phần năm mươi 

ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện 

Tài đã tham phỏng Tự Tại Chủ đồng tử135. Vị này là một nhà đại khoa 

135 Đây là vị thiện tri thức thứ 12 trong 53 vị thiện tri thức mà Thiện Tài đồng tử đến 

tham học. Vị này do tỳ-kheo Thiện Kiến giới thiệu. Khi Thiện Tài đồng tử đến tham 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 280

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

học mà cũng là một nhà toán học, đã nói cho Thiện Tài biết những con 

số, được tính từ những con số cơ bản như mười, trăm, ngàn. Tổng cộng 

gồm một trăm năm mươi sáu con số, không dùng cách tính gấp mười lần 

(tức mỗi đơn vị sau bằng mười lần đơn vị trước, thường gọi là hệ thập 

phân), mà dùng phương pháp nhân gấp bội. A-tăng-kỳ là một trong mười 

đơn vị cuối cùng; A-tăng-kỳ lần A-tăng-kỳ là một Vô Lượng, Vô Lượng 

lần Vô Lượng là một Vô Biên. Con số cuối cùng là Bất Khả Thuyết Bất 

Khả Thuyết. Đã có phương pháp để tính thì đương nhiên có thể tính ra 

con số, đã có thể tính toán được thì vẫn là  “hữu lượng”  (có hạn lượng). 

Đấy là nói về Ứng Thân, chứ không là nói về Pháp Thân hay Báo Thân. 

Đến cuối cùng, khi duyên giáo hóa đã hết, A Di Đà Phật cũng nhập Niết 

Bàn, trong tương lai sẽ do Quán Thế Âm Bồ Tát kế tục thành Phật để nối 

ngôi vị. Sau khi Quán Âm nhập diệt, sẽ do Đại Thế Chí kế vị, Phật Phật 

tiếp nối chẳng gián đoạn. Trong thọ mạng dài dằng dặc như vậy, chẳng 

có một ai không “viên mãn thành Phật, đạt được vô lượng thọ thật sự”. 

Tây Phương thế giới quả thật khác với các thế giới khác. Những thế giới 

khác đều có một khoảng thời gian trước Phật hay sau Phật, thời gian rất 

dài. Chẳng hạn như Phật Thích Ca tại thế chỉ tám mươi năm, trong tương 

lai, Phật Di Lặc giáng sanh phải đợi tới năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn 

năm. Trong thời gian ấy, không có Phật trụ thế. Do đây, có thể thấy Tây 

Phương  thế  giới  thù  thắng.  Trong  Đại  Kinh,  Phật  đã  nói  muốn  thành 

Phật phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp, là vì tu hành trong thế giới này có 

thoái chuyển, tiến tiến, lùi lùi, tiến ít, lùi nhiều, cho nên khó thành tựu. 

Người  Tây  Phương  thọ  mạng  lâu  dài,  lại  không  có  duyên  gây  thoái 

chuyển nên tiến triển hết sức nhanh chóng. Kinh dạy:  “Chư thượng thiện 

 nhân, câu hội nhất xứ”  (Các thượng thiện nhân cùng nhóm họp một chỗ). 

 “Chư thượng thiện nhân”  đều là Đẳng Giác Bồ Tát, sau khi họ đã sanh 

về Tây Phương, trong mười kiếp bèn tu hành thành Phật. Trong các kinh 

điển khác, đức Phật chẳng nói như vậy. 

 “Tam thân bất nhất, bất dị, Ứng Thân diệc khả tức thị vô lượng chi 

 vô lượng hỹ”  (Ba thân chẳng một, chẳng khác, nên Ứng Thân cũng có 

thể là vô lượng trong vô lượng vậy): Mấy câu này hết sức hay, đả phá sự 

chấp trước trên phương diện cảm tình của chúng ta. Ngài nói toàn là sự 

thật, cũng như trong phần trước đã nói, chúng ta thấy những người vãng 

học, Tự Tại Chủ đồng tử đang cùng với mười ngàn đứa trẻ khác gom cát chơi giỡn 

bên bờ sông. Tự Tại Chủ đồng tử dạy Thiện Tài pháp môn Nhất Thiết Công Xảo Đại 

Thần Thông Trí Quang Minh. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 281

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  trong  vòng  mười  kiếp  đều  có  thể 

chứng được địa vị Đẳng Giác, tức là thật sự vô lượng, chứ không còn là 

 “vô lượng trong hữu lượng”  nữa. Điều này nói rõ, chúng ta sanh về Tây 

Phương [thì thọ mạng tuy nói là “vô lượng”, nhưng thật ra, vô lượng ấy] 

là vô lượng trong hữu lượng, nhưng chẳng bao lâu sẽ thật sự chứng được 

vô lượng trong vô lượng. Thế giới Tây Phương quả thật là một thế giới 

bình đẳng, từ Đẳng Giác trở xuống cho đến kẻ Hạ Hạ Phẩm vãng sanh 

hết thảy thụ dụng đều giống hệt như A Di Đà Phật. 

 (Giải) Đương tri quang thọ danh hiệu, giai bổn chúng sanh kiến 

 lập. Dĩ sanh Phật bình đẳng, năng linh trì danh giả, quang minh, thọ 

 mạng,  đồng  Phật  vô  dị  dã.  Phục  thứ,  do  vô  lượng  quang  nghĩa  cố, 

 chúng sanh sanh Cực Lạc, tức sanh thập phương. Kiến A Di Đà Phật, 

 tức kiến thập phương chư Phật. Năng tự độ, tức phổ lợi nhất thiết. Do 

 vô lượng thọ nghĩa cố, Cực Lạc nhân dân tức thị Nhất Sanh Bổ Xứ, 

 giai  định  thử  sanh  thành  Phật,  bất  chí  dị  sanh.  Đương  tri  ly  khước 

 hiện tiền nhất niệm vô lượng quang thọ chi tâm, hà xứ hữu A Di Đà 

 Phật  danh  hiệu?  Nhi  ly  khước  A  Di  Đà  Phật  danh  hiệu,  hà  do  triệt 

 chứng hiện tiền nhất niệm vô lượng quang thọ chi tâm? Nguyện thâm 

 tư chi, nguyện thâm tư chi. 

(解) 當知光壽名號。皆本眾生建立。以生佛平等。能

令持名者。光明壽命。同佛無異也。復次由無量光義故。

眾生生極樂。即生十方。見阿彌陀佛。即見十方諸佛。能

自度。即普利一切。由無量壽義故。極樂人民。即是一生

補處。皆定此生成佛。不至異生。當知離卻現前一念無量

光壽之心 。何處有阿彌陀佛名號。而離卻阿彌陀佛名號。 

何由徹證現前一念無量光壽之心。願深思之。願深思之。 

( Giải:  Hãy nên biết danh hiệu quang thọ đều vốn vì chúng sanh mà 

 kiến lập. Do chúng sanh và Phật bình đẳng nên có thể khiến cho quang 

 minh và thọ mạng của người trì danh giống như Phật chẳng khác. Lại 

 nữa, do ý nghĩa “vô lượng quang” mà chúng sanh sanh về Cực Lạc tức 

 là sanh về mười phương, thấy A Di Đà Phật chính là thấy mười phương 

 chư Phật. Có thể tự độ chính là lợi ích khắp hết thảy. Do ý nghĩa “vô 

 lượng thọ” nên nhân dân trong cõi Cực Lạc chính là Nhất Sanh Bổ Xứ, 

 đều nhất định thành Phật ngay trong đời này, chẳng đợi đến đời khác. 

 Hãy nên biết: Lìa khỏi một niệm tâm vô lượng quang thọ thì danh hiệu A 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 282

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Di Đà Phật sẽ do đâu mà có? Nhưng lìa khỏi danh hiệu A Di Đà Phật 

 thì còn có cách nào để chứng thấu triệt một niệm tâm vô lượng quang 

 thọ? Xin hãy suy nghĩ sâu xa, xin hãy suy nghĩ sâu xa). 

Ba đoạn khai thị tiếp theo chính là tri kiến chân thật rạng ngời của 

đại sư. Nếu chẳng thật sự có kiến địa đạt đến cảnh giới ấy, sẽ chẳng thể 

nào  nói  ra  mấy  câu  này  được!  Tất  cả  danh  tướng,  thuật  ngữ  về  quang 

minh, thọ mạng, đều nhằm phương tiện giáo hóa chúng sanh mà kiến lập 

những thứ giả danh ấy. Tuy là giả danh, nhưng chúng (danh tướng, thuật 

ngữ) phù hợp khít khao tình huống thực tế. 

 “Sanh Phật bình đẳng”  (Chúng sanh và Phật bình đẳng): Trong thế 

giới này, về mặt Lý là bình đẳng, nhưng trên mặt Sự thì bất bình đẳng; 

tại Tây Phương thế giới, Sự lẫn Lý đều bình đẳng, nên có thể làm cho 

quang minh lẫn thọ mạng của người trì danh đều giống như Phật, chẳng 

khác!  Hiện  thời,  chúng  ta  hiện  tại  còn  chưa  về  Tây  Phương,  nhất  tâm 

xưng danh liền tương ứng với Phật. Niệm Phật là tạo cái nhân, sanh về 

Tây  Phương  là  quả báo.  Trong  một  câu Phật  hiệu,  người  niệm  Phật  ắt 

phải dùng lòng tin chân thật, nguyện thiết tha để trì danh thì mới có thể 

tương ứng. Hễ tương ứng sẽ có thể tiếp nhận sự cảm ứng quang minh và 

thọ mạng của Phật. Lúc vãng sanh là ra đi ngay trong khi đang còn sống, 

chứ không phải là chết rồi mới vãng sanh. Thấy Phật đến tiếp dẫn, theo 

Phật ra đi, đấy là pháp môn thành tựu ngay trong đời này. Tôi thường 

nói  “đây  là  pháp  môn  bất  tử”.  Đã  đến  Tây  Phương  rồi  sẽ  thành  Phật 

trong một đời, đấy chính là “thành Phật ngay trong một đời này!” 

Sanh  về  Tây  Phương  thế  giới  giống  như  sanh  về  hết  thảy  các  cõi 

nước Phật trong mười phương, thấy A Di Đà Phật giống như thấy mười 

phương hết thảy chư Phật.  Trong các kinh điển khác,  đức Phật chưa  hề  

nói đến sự thật này. 

 “Năng tự độ, tức phổ lợi nhất thiết”  (Có thể tự độ chính là lợi khắp 

hết thảy):  “Tự độ”  chính là niệm Phật vãng sanh. Sau khi sanh về Tây 

Phương, trọn đủ vô lượng trí huệ, đức năng, nhớ được người nhà quyến 

thuộc trong đời đời kiếp kiếp, siêu độ cha mẹ chính là đại hiếu trong thế 

gian.  Chính  mình  vãng  sanh,  cha  mẹ  trong  đời  trước  bất  luận  đang  ở 

đường  nào đều có thể trông thấy,  cũng là cơ duyên tốt đẹp trọn hết lòng  

hiếu thảo đối với cha mẹ vậy. 



Quả  vị  tối  cao  của  Bồ  Tát  là  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ.  Pháp  môn  này  là 

pháp  môn  thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  chẳng  cần  đến  đời  thứ  hai. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 283

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Trong những pháp môn khác, để thành Phật phải mất ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp, chẳng biết là phải trải qua bao nhiêu sanh tử luân hồi. Đức Phật nói 

Tiểu Thừa Sơ Quả cần phải bảy lần sanh trong cõi trời và nhân gian mới 

chứng được quả A La Hán. Sau khi đến được Tây Phương thì trong một 

đời chứng được Đẳng Giác và Diệu Giác. Có nhiều vị cổ đức tại gia và 

xuất  gia,  Tông  Môn,  Giáo  Hạ,  sau  khi  đã  hiểu  rõ  pháp  môn  này  thì 

không vị nào chẳng chuyên tu, chuyên hoằng truyền. 



Lời khai thị cuối cùng [trong đoạn này] lại dẫn về tâm tánh, khuyên 

chúng ta hãy suy nghĩ cặn kẽ: A Di Đà Phật chứng thấu triệt chân tâm 

bổn tánh của vô lượng quang thọ, lập ra danh hiệu A Di Đà Phật.  A Di

 Đà Phật chính là danh xưng vô lượng quang thọ của Chân Như bổn 

 tánh.  Do  vậy,  nói:   “Rời  khỏi  Chân  Như  bổn  tánh  thì  danh  hiệu  chẳng 

 còn tồn tại” . Vô Lượng Thọ Phật, Vô Lượng Quang Phật, A Di Đà Phật 

đều là danh hiệu của Chân Như bổn tánh. Danh ắt phải có Thực, [tức là] 

có một thực thể tồn tại. Lìa khỏi tâm tánh sẽ chẳng có danh hiệu; lìa khỏi 

danh  hiệu  thì  làm  sao  có  thể  chứng  thấu  triệt  Chân  Như  bổn  tánh  vô 

lượng quang thọ? Điều này nêu rõ Danh và Thực là một Thể, Danh là 

tên gọi của tâm tánh, tâm tánh là tâm tánh của cái Danh, là một, chẳng 

phải hai. Đấy mới là thật sự hiểu rõ vì sao phải niệm Phật. Tuy nó (tức 

Chân Như bổn tánh) có vô lượng quang thọ, nhưng chúng ta chẳng thể 

thụ dụng được. Niệm một tiếng thì vô lượng quang thọ trong Chân Như 

bổn tánh giống như tia chớp nháng lên một lần. Niệm một tiếng, nó liền 

lộ  ra  một  lần,  niệm  hai  tiếng  bèn  chớp  nháng  hai  lần.  Không  niệm  sẽ 

chẳng có ánh sáng gì! Do vậy, cổ đại đức dạy chúng ta  “tịnh niệm tiếp 

 nối”   ắt  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao  với  A  Di  Đà  Phật.  Ngẫu  Ích  đại  sư  lại 

khuyên lơn, khích lệ chúng ta hãy suy nghĩ sâu xa. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật dĩ lai, ư kim thập 

 kiếp. 

  

 (Giải) Thử minh Cực Lạc thế giới giáo chủ thành tựu dã. Nhiên 

 Pháp Thân vô thành, vô bất thành, bất ưng luận kiếp. Báo Thân nhân 

 viên quả mãn, danh Thành. Ứng Thân vị vật thị sanh, danh Thành, 

 giai khả luận kiếp. Hựu, Pháp Thân nhân Tu Đức hiển, diệc khả luận 

 thành, luận kiếp.  Báo Thân biệt vô tân đắc,  Ứng Thân như nguyệt ấn  

 xuyên, diệc vô thành, bất thành, bất ưng luận kiếp. 

(經) 舍利弗。阿彌陀佛成佛已來。於今十劫。  

(解) 此明極樂世界教主成就也 。然法身無成無不成。 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 284

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

不應論劫。報身因圓果滿名成。應身為物示生名成。皆可

論劫。又。法身因修德顯。亦可論成論劫。報身別無新

得。應身如月印川。亦無成不成。不應論劫。  

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! A Di Đà Phật thành Phật đến nay 

 đã mười kiếp. 

 Giải: Điều này nói về sự thành tựu của bậc giáo chủ trong thế giới 

 Cực Lạc; nhưng Pháp Thân chẳng có thành hay không thành, chẳng nên 

 luận đến kiếp số. Báo Thân nhân tròn quả vẹn, nên gọi là “thành”. Ứng 

 Thân do chúng sanh mà thị hiện giáng sanh nên gọi là “thành”, đều có 

 thể  luận định  kiếp số.  Lại nữa,  Pháp  Thân  do  Tu  Đức  mà hiển lộ  nên 

 cũng có thể luận định “thành” và kiếp số. Báo Thân chẳng phải là mới 

 đạt được. Ứng Thân như mặt trăng in bóng trên sông nên cũng chẳng có 

 thành hay không thành, chẳng nên luận định kiếp số). 



Nói theo Tây Phương thế giới thì mười kiếp rất ngắn, có vô lượng vô 

biên  thành  tựu  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm 

chẳng cần phải nói nữa! Người đới nghiệp vãng sanh từ mười phương 

thế giới đều chứng được quả vị Đẳng Giác Bồ Tát, thật là chẳng thể nghĩ 

bàn! Pháp Thân không có khởi đầu, không có kết thúc, không thêm gì 

vào được, vì nó là bản thể của Chân Như bổn tánh nên không có “thành” 

hay  “chẳng thành”.  “Báo Thân nhân viên quả mãn, danh thành” (Báo

Thân nhân tròn quả vẹn, nên gọi là “thành”): Hai thứ chấp trước Nhân 

Ngã và Pháp Ngã đều hết, ba thứ phiền não, Kiến Tư, Trần Sa, Vô Minh, 

cũng  đoạn  sạch.  Phật  quả  trong  Viên  Giáo  cũng  viên  mãn,  nên  gọi  là 

“thành tựu”, thành tựu ý nói  “thành Phật” . 

 “Ứng  Thân  vị  vật  thị  sanh  danh  thành, giai khả luận kiếp”  (Ứng  

Thân do chúng sanh mà thị hiện giáng sanh nên gọi là “thành”, đều có 

thể luận định kiếp số): Chữ  “vật” (物) chỉ hết thảy chúng sanh trong chín 

pháp giới, vì hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới mà thị hiện xuất 

sanh. Thọ mạng của Ứng Thân do duyên của chúng sanh mà  kiến lập, 

duyên hết, Phật bèn thị hiện diệt độ, nên thọ mạng của Ứng Thân có thể 

nói  đến  số  lượng.  “Viên  nhân  thuyết  pháp,  vô  pháp  bất  viên”   (Người 

viên mãn thuyết pháp, không pháp nào chẳng viên).  “Viên”  có nghĩa là 

liễu giải viên mãn chân tướng sự thật; cho nên bất luận người ấy thuyết 

pháp  như  thế  nào,  những  lời  người  ấy  nói  đều  là  chân  tướng  sự  thật. 

Pháp Thân ai nấy đều có, nhưng chưa có Tu Đức thì Pháp Thân chẳng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 285

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thể hiện tiền. Kinh Đại Thừa nói:  “Phá một phẩm vô minh, chứng một 

 phần Pháp Thân” , cũng có thể nói là  “thành”  hoặc luận định thời gian. 

Trong đoạn trước [nói  “Pháp Thân không có thành hay chẳng thành” ] là

luận theo thể tánh, còn ở đây là nói theo phương diện tu hành thành tựu. 

Báo Thân cũng là sẵn có, Báo Thân là vô lượng trí huệ và đức năng sẵn 

có  trong  bổn  tánh,  không  thể  nói  là  “thành”  hay  “chẳng  thành”.  Ứng 

Thân  giống  như  bóng  trăng  trong  nước,  như  là  Phật  sự  nơi  đạo  tràng 

trong mộng,  “như nguyệt ấn xuyên”  (như trăng in bóng trên sông), tức là 

bóng trăng trong nước, chẳng có thật, hoàn toàn tương phản với những 

điều vừa nói trong phần trước. Trong phần trước là dựa trên Sự để luận 

định tam thân, ở đây là dựa theo Lý để luận định tam thân. 

 (Giải) Đản chư Phật thành đạo, các hữu Bổn, Tích. Bổn địa tịnh 

 bất  khả  trắc.  Thả  ước  Cực  Lạc  thị  thành  chi  Tích  nhi  ngôn,  tức  thị 

 tam  thân,  nhất  thành,  nhất  thiết  thành.  Diệc  thị  phi  thành,  phi  bất 

 thành, nhi luận thành dã. Hựu, Phật thọ vô lượng, kim cẩn thập kiếp, 

 tắc  hiện  tại  thuyết  pháp,  thời  chánh  vị  ương,  phổ  khuyến  tam  thế 

 chúng sanh, tốc cầu vãng sanh, đồng Phật thọ mạng, nhất sanh thành 

 biện dã. Hựu, hạ văn vô số Thanh Văn, Bồ Tát, cập dữ Bổ Xứ, giai 

 thập kiếp sở thành tựu, chánh hiển thập phương tam thế, vãng sanh 

 Bất Thoái giả, đa thả dị dã. 

(解) 但諸佛成道。各有本跡。本地並不可測。且約極

樂示成之跡而言。即是三身。一成一切成。亦是非成非不

成而論成也。又。佛壽無量。今僅十劫。則現在說法。時

正未央。普勸三世眾生。速求往生。同佛壽命。一生成辦

也。又。下文無數聲聞菩薩 。及與補處。皆十劫所成就。 

正顯十方三世。往生不退者。多且易也。  

( Giải:  Nhưng  chư  Phật thành đạo,  mỗi  vị đều  có  Bổn và  Tích.  Bổn 

 địa trọn chẳng thể suy lường được. Lại ước theo sự thị hiện thành Phật 

 nơi Tích môn trong cõi Cực Lạc mà nói thì đối với tam thân, hễ thành 

 được một thì hết thảy đều thành. Cũng có nghĩa là “chẳng phải thành, 

 chẳng phải không thành”, nhưng lại luận định về sự “thành Phật”. Hơn 

 nữa, Phật thọ vô lượng, nay [A Di Đà Phật] mới chỉ [thành Phật] mười 

 kiếp, tức là Ngài đang thuyết pháp trong hiện tại, thời gian đức Phật còn 

 tại thế chưa hết, khuyên khắp các chúng sanh trong ba đời hãy mau cầu 

 vãng sanh để có thọ mạng giống hệt như Phật, hoàn thành sự tu học chỉ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 286

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 trong  một  đời.  Hơn  nữa,  trong  đoạn  kinh  văn  phía  sau  có  nói  vô  số 

 Thanh  Văn,  Bồ  Tát  và  Bổ  Xứ  đều  thành  tựu  trong  mười  kiếp,  chỉ  rõ 

 những người vãng sanh [chứng đắc] Bất Thoái trong mười phương ba 

 đời đã nhiều lại còn dễ dàng). 



A Di Đà Phật thành Phật đến nay đã là mười kiếp. Theo bản dịch của 

ngài Huyền Trang là “mười đại kiếp”. Mười phương chư Phật thành đạo 

đều có Bổn và đều có Tích. Bổn (本) là chứng quả đầu tiên, Tích (跡) là

vì hóa độ chúng sanh mà thị hiện xuất sanh, thì gọi là Tích. Chẳng hạn 

như vào ba  ngàn  năm  trước,  Phật  Thích Ca  giáng  sanh,  thị hiện  thành 

Phật tại Ấn Độ là Tích. Trong một đêm nọ, Ngài thấy sao Mai, ngộ đạo 

thành Phật là biểu diễn, chẳng phải là “thật” (chẳng phải là thật sự đến 

khi ấy Ngài mới thành Phật). Kinh Pháp Hoa có nói đức Phật đã thành 

Phật trong nhiều kiếp lâu xa trước kia. Kinh Phạm Võng nói đây là lần 

thứ tám ngàn Ngài đến thế giới này thị hiện thành Phật. Do vậy, Bổn của 

Phật quả thật chẳng thể nghĩ bàn, không cách nào suy lường được. A Di 

Đà Phật cũng giống như thế, Ngài thành Phật tại Tây Phương thế giới 

cũng là thị hiện xuất sanh. Nếu luận về Bổn thì như trong kinh Pháp Hoa, 

đức Phật đã nói: Trong vô lượng kiếp trước, Phật Thích Ca và Phật Di 

Đà là đồng tham đạo hữu, là anh em. A Di Đà Phật thị hiện thành Phật 

tại Tây Phương thế giới mới mười kiếp, đấy là Tích của A Di Đà Phật, 

chứ không phải Bổn, Bổn chẳng có [thị hiện nhập] Niết Bàn. [Thân Phật] 

trong Tây Phương thế giới là Ứng Thân. Nguyện lực của Phật rộng sâu 

chẳng thể nghĩ bàn, Ngài có thể trụ thế trong một thời gian dài như thế 

cũng chẳng thể nghĩ bàn. Chúng ta đến Tây Phương tu hành thành Phật 

là Bổn, A Di Đà Phật thị hiện làm Bổn thay cho chúng ta. Trong tương 

lai, chúng ta đến các thế giới phương khác làm Phật, thị hiện xuất sanh là 

Tích. A Di Đà Phật thị hiện thành Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  là  Tích,  chứ  không  phải  Bổn.  Thành  Phật,  tuy  thị  hiện,  là  Tích, 

nhưng cũng là một mà ba, tuy ba mà một.  “Nhất thành, nhất thiết thành, 

 diệc thị phi thành, phi bất thành”  (hễ thành được một thì hết thảy đều 

thành, mà cũng chẳng phải là thành hay chẳng thành). Đối với ý nghĩa 

của hai câu này, chúng ta nghĩ đến những điều đã nói trong phần trước 

thì  sẽ  thấu  hiểu.  Nói   “ba  thân  hễ  thành  tựu  một  thì  hết  thảy  sẽ  thành 

 tựu”   là  nói theo mặt Sự,  lại  nói  “chẳng thành, chẳng không thành”  là

nói theo mặt Lý. 

 “Kim  cẩn  thập  kiếp, tắc  hiện  tại thuyết pháp, thời chánh vị ương” 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 287

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

(Nay chỉ mới mười kiếp tức là đang thuyết pháp trong hiện tại, thời gian 

Phật tại thế còn chưa hết):  “Vị ương”  có nghĩa là “chưa xong”. Chẳng 

những là chưa xong mà còn là rất sớm. A Di Đà Phật có vô lượng thọ, 

đến nay chỉ mới mười kiếp thì thời gian mai sau còn rất dài; ngày nay 

chúng ta sanh về Tây Phương, trong tương lai đều thuộc tầng lớp nguyên 

lão. Do vậy, ở đây đại sư khuyên chúng sanh trong ba đời hãy mau cầu 

vãng sanh, để có thọ mạng giống hệt như Phật, thành tựu hoàn toàn ngay 

trong một đời. Đồng thời, đại sư cũng thay mặt mười phương hết thảy 

chư Phật khác miệng cùng tiếng khuyên dạy chúng ta. Hiện thời, chúng 

ta  đã  gieo  hạt  giống  thành  Phật,  tương  lai  nhất  định  sẽ  tới  được  [Cực 

Lạc], không còn nghi ngờ gì; nhưng phải đặc biệt lưu tâm, chớ nên coi 

thường, vạn nhất tu không tốt đẹp, hễ đánh mất thân người, không biết 

đến đời nào trong tương lai mới lại gặp Phật pháp, khó thể dự đoán được. 

Dẫu có gặp gỡ, rất có thể là ta chẳng tin tưởng, chẳng tiếp nhận thì cũng 

không thể nào nắm chắc [sẽ vãng sanh]! 



Đức Phật ba lượt chuyển pháp luân là Thị Chuyển, Khuyến Chuyển 

và  Tác  Chứng  Chuyển136.  Đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  là  Tác  Chứng  (làm 

chứng), trong mười kiếp mà đã có vô số Thanh Văn, Bồ Tát và Bổ Xứ 

Bồ Tát, các vị thượng thiện nhân vô lượng vô biên, chứng tỏ số người 

vãng sanh trong mười phương ba đời chẳng thể tính đếm được. 

  

 (Kinh)  Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  hữu  vô  lượng  vô  biên  Thanh 

 Văn đệ tử giai A La Hán, phi thị toán số chi sở năng tri. Chư Bồ Tát 

 chúng diệc phục như thị. 

(經)  又舍 利弗 。 彼佛有無量無邊聲聞弟子。皆阿羅 

漢。非是算數之所能知。諸菩薩衆。亦復如是。  

( Chánh kinh:  Lại  này,  Xá  Lợi  Phất!  Đức  Phật  ấy  có  vô  lượng  vô 

 biên  Thanh Văn đệ tử,  đều là A La Hán,  chẳng thể dùng toán số để biết  

 được. Các hàng Bồ Tát cũng giống như vậy). 

136 Đây  là  cách  phân  định  giáo  pháp  theo  cách  thức  hóa  độ,  thường  gọi  là  Tam 

Chuyển  Pháp  Luân.  Thị  Chuyển  là  hóa  độ  bằng  cách  chỉ  dạy  pháp  môn,  phương 

pháp, lý luận, đường lối tu hành. Khuyến Chuyển là hóa độ bằng cách khuyên răn. 

Tác Chứng Chuyển là nêu những gương đã chứng ngộ hay những vị đệ tử, Bồ Tát đã 

chứng ngộ sẽ tự đến làm chứng trong pháp hội; chẳng hạn trong hội Hoa Nghiêm, 

đối với mỗi một địa vị Bồ Tát sẽ có một vị Bồ Tát làm Thượng Thủ diễn nói cảnh 

giới và công hạnh tu chứng trong địa vị ấy. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 288

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Đoạn  kinh  văn  này  nói  đến  học  trò  của  A  Di  Đà  Phật  trong  Tây 

Phương thế giới, cũng như nói đến số người vãng sanh Tây Phương và 

sự thành tựu của họ trong mười kiếp. Tây Phương thuần thuộc Đại Thừa, 

tuyệt đối không có Thanh Văn, Duyên Giác. Chẳng những là Đại Thừa 

mà còn đều là Phổ Hiền Bồ Tát. Trong kinh, đức Phật nói: Bồ Tát nếu 

chẳng tuân tu hạnh Phổ Hiền sẽ chẳng thể viên thành Phật đạo. Hết thảy 

những người vãng sanh Tây Phương đều tu theo phẩm đức của Phổ Hiền 

Đại Sĩ. Dựa theo hạnh của hàng Bồ Tát trong Viên Giáo để nói thì từ địa 

vị Sơ Tín cho đến Đẳng Giác gồm năm mươi mốt địa vị, đều là Phổ Hiền 

Bồ Tát137. Kinh này nói tới trời, người, A La Hán, Bồ Tát, đều là thuận 

theo phương khác mà nói. Nếu người đới nghiệp vãng sanh sanh về Tây 

Phương thế giới mà giống như người trong thế giới phương khác, chưa 

đoạn phiền não, chỉ có thể coi giống như những người từ địa vị Lục Tín 

trong  Viên  Giáo  trở  xuống  thì  dùng  danh  xưng   “nhân thiên”   để  hình 

dung bọn họ. Những ai đã đoạn được Kiến Tư phiền não, đạt đến địa vị 

Thất Tín, Bát Tín, giống như các vị A La Hán trong những thế giới ở 

phương khác [thì gọi họ là A La Hán], chứ thật ra họ đều là Phổ Hiền Bồ 

Tát. 



Ba bậc chín phẩm trong bốn cõi Tây Phương và sanh về Tây Phương 

có mối quan hệ trước sau. Những người đã sớm sanh về Tây Phương thì 

có  thể  là  đã  chứng  được  địa  vị  A  Bệ  Bạt  Trí,  tức  là  Bổ  Xứ  Bồ  Tát. 

Những người  sanh  sau  là  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Những  người  sanh  sau đó 

nữa  (tức  những  người  vãng  sanh  sau  những  người  đã  chứng  vị  Pháp 

Thân  đại  sĩ)  cũng  chứng  A  La  Hán,  đã  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não.  Đây 

hoàn  toàn  là  sự  thành  tựu  trong  vòng  mười  kiếp.  Do  đây  có  thể  đoán 

định: Tu hành tại Tây Phương, do không có duyên thoái chuyển, chẳng 

cần phải tốn một thời gian rất dài, tối đa là mười kiếp có thể tu đến địa vị 

Đẳng Giác Bồ Tát. Đẳng Giác cũng giống như thành Phật. 

 (Giải)  Tha  phương  định  tánh Nhị Thừa, bất đắc sanh bỉ. Nhược  

 tiên tập tiểu hạnh, lâm chung hồi hướng Bồ Đề, phát đại thệ nguyện 

 giả, sanh bỉ quốc dĩ, Phật thuận cơ thuyết pháp, linh đoạn Kiến Tư. 

137 Theo Thanh Lương Sớ có ba loại Phổ Hiền Bồ Tát: Một là Vị Tiền (phát tâm Phổ 

Hiền), hai là Vị Trung (Ðẳng Giác Bồ Tát), ba là Vị Hậu Phổ Hiền (đắc quả nhưng 

chẳng xả nhân hạnh, tức là đã thành Phật, nhưng chẳng bỏ hạnh khi còn tu nhân). Do 

các vị Pháp Thân đại sĩ đều tuân tu phẩm đức của Phổ Hiền Bồ Tát, đều cùng thực 

hiện hạnh Phổ Hiền nên đều được gọi bằng danh xưng chung là Phổ Hiền Bồ Tát. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 289

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Cố danh La Hán. Như Biệt Giáo Thất Trụ, đoạn Kiến Tư chi loại, phi 

 thật  Thanh  Văn  dã.  Cái  Tạng  Thông  nhị  giáo,  bất  văn  tha  phương 

 Phật  danh,  kim  văn  Di  Đà  danh  hiệu,  tín  nguyện  vãng  sanh,  tổng 

 thuộc Biệt Viên nhị giáo sở nhiếp cơ hỹ. 

(解) 他方定性二乘。不得生彼。若先習小行。臨終回

向菩提。發大誓願者。生彼國已。佛順機說法。令斷見

思。故名羅漢。如別教七住。斷見思之類。非實聲聞也。

蓋藏通二教。不聞他方佛名。今聞彌陀名號。信願往生。

總屬別圓二教所攝機矣。  

( Giải:  Hàng  định  tánh  Nhị  Thừa  trong  phương  khác  chẳng  được 

 sanh về cõi ấy. Nếu là người tu tập hạnh Tiểu Thừa từ trước, khi lâm 

 chung hướng về Bồ Đề, phát ra thệ nguyện lớn, sẽ sanh về cõi ấy. Phật 

 liền  thuận  theo  căn  cơ  để  thuyết  pháp,  khiến  họ  đoạn  Kiến  Hoặc,  Tư 

 Hoặc,  nên  gọi  là  La  Hán,  giống  như  bậc  Thất  Trụ  Bồ  Tát  trong  Biệt 

 Giáo đoạn được Kiến Hoặc, Tư Hoặc, chứ không phải là Thanh Văn thật 

 sự. Bởi lẽ, trong Tạng Giáo và Thông Giáo, không nghe đến danh hiệu 

 chư Phật ở phương khác. Nay [những người] nghe danh hiệu Di Đà, tín 

 nguyện vãng sanh, nói chung đều thuộc về căn cơ được thâu nhiếp bởi 

 hai giáo là Biệt và Viên vậy). 



Đệ tử Thanh Văn trong thế giới Tây Phương đều là giả nói. Nếu họ 

thật  sự  mang  căn  tánh  Tiểu  Thừa  (định  tánh  Tiểu  Thừa)  sẽ  chẳng  thể 

vãng sanh thế giới Cực Lạc! Căn tánh Tiểu Thừa mà nếu hồi Tiểu hướng 

Đại thì cũng có thể thành tựu. Nói theo cách bây giờ, họ đều là những 

người  theo  phái  bảo  thủ  trong  nhà  Phật.  Họ  chỉ  thừa  nhận  một  mình 

Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật, trọn chẳng thừa nhận vô lượng chư 

Phật trong mười phương thế giới, địa vị tu hành cao nhất chỉ đạt đến A 

La Hán. Ở Thái Lan, tượng Phật rất nhiều, nhưng đều là tượng Thích Ca 

Mâu Ni Phật, không có vị Phật thứ hai nào. Họ còn bài xích Đại Thừa, 

cho rằng Đại Thừa chẳng phải do Phật nói. Họ hoàn toàn chẳng tin Tây 

Phương có A Di Đà Phật. Nếu họ có thể tin tưởng, phát thệ nguyện lớn, 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì cũng có thể thỏa nguyện sanh Tây. Phật 

cũng  thuận  theo  sở  học  của  họ  trong  quá  khứ  để  ứng  theo  căn  cơ  mà 

thuyết pháp,  khiến họ đoạn Kiến Tư,  giống như bậc A La Hán trong các  

thế giới phương khác. 

Người  Tiểu  Thừa sanh về Tây Phương đều là Bồ Tát,  lại còn đều là  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 290

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

A Bệ Bạt Trí, là Bồ Tát chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái. Tạng Giáo và 

Thông  Giáo  chẳng  nghe  danh  hiệu  Phật  trong  các  phương  khác;  nay 

những  ai  nghe  danh hiệu  Di  Đà,  tín  nguyện  vãng  sanh, nói  chung  đều 

thuộc về Biệt Giáo và Viên Giáo. Tiểu Thừa hễ quay đầu, thật sự phát 

nguyện cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thì họ chẳng thuộc căn 

tánh Tạng Giáo hay Thông Giáo. Nếu chẳng phải là căn tánh Viên Giáo 

thì tối thiểu cũng là căn tánh Biệt Giáo. Kinh Vô Lượng Thọ tán thán 

bậc  Bồ  Tát  trong  Tây  Phương  thế  giới  có  trọn  đủ  vô  lượng  công  đức, 

từng nêu ra hai mươi ba tỷ dụ, như  “trí huệ rộng sâu như biển cả, tam-

 muội bất động như núi Tu Di”  v.v.... Đấy đều chẳng phải là những thứ 

mà Tạng Giáo hay Thông Giáo Bồ Tát có được. Hễ ai đới nghiệp vãng 

sanh  Tây  Phương  thì  cũng được  bổn  nguyện  và  oai  thần  của A  Di  Đà 

Phật gia trì; đồng thời lại được đại chúng đồng tu bạn lữ gia trì. Mỗi một 

vị Bồ Tát trong Tây Phương thế giới đều yêu mến, bảo vệ mỗi vị Bồ Tát 

mới sanh về, gia trì vị ấy. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ, thành tựu như thị công đức 

 trang nghiêm. 

(經) 舍利弗。彼佛國土。成就如是功德莊嚴。  

( Chánh kinh:  Này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành  tựu  công 

 đức trang nghiêm như thế đó)



Đoạn  kinh  văn  tổng  kết  này  giống  như  đoạn  trước,  chỉ  có  ý  nghĩa 

khác nhau. Đoạn trước nói về sự trang nghiêm nơi y báo, còn đoạn này 

nói về sự trang nghiêm nơi chánh báo. Vì sao chúng ta hạ đại quyết tâm 

và  nguyện  vọng  kiên  cường  như  vậy?  Chính  là  vì  thành  tựu  trang 

nghiêm nơi chủ và bạn được nói ở đây. Thành quả thực tế được phơi bày 

trước mắt chúng ta, thành tích chính là những người từ mười phương thế 

giới vãng sanh Cực Lạc trong vòng mười kiếp liền có thể chứng được 

địa vị Bổ Xứ Bồ Tát. Trong các thế giới khác chẳng có chuyện này! Đức 

Phật  nói:  Tu hành trong  thế giới  Sa  Bà  bắt  đầu từ  khi  chứng được  Sơ 

Quả  Tu  Đà  Hoàn,  đoạn  hết tám  mươi  tám  phẩm  Kiến  Hoặc trong  tam 

giới của Kiến Tư phiền não, bắt đầu từ ngày hôm ấy, tu hết một A-tăng-

kỳ kiếp mới chứng được quả vị Tam Hiền, tu hết một A-tăng-kỳ kiếp thứ 

hai mới có thể chứng đến quả vị Thất Địa, tu hết một A-tăng-kỳ kiếp thứ 

ba mới chứng được quả vị Pháp Vân Địa (Thập Địa), lên cao hơn nữa là 

Đẳng Giác. Tu trọn ba A-tăng-kỳ kiếp thì mới có thể đạt đến địa vị ấy, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 291

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

còn Tây Phương thế giới chỉ cần mười kiếp, trong một đời liền đạt được, 

chẳng  cần  phải  đợi  đến  đời  thứ  hai.  Đây  chính  là   “thành  tựu  như  thị 

 công đức trang nghiêm” (thành tựu công đức trang nghiêm như thế đó). 

 (Giải)  Phật  cập  Thanh  Văn,  Bồ  Tát,  tịnh thị Di Đà nhân trung, 

 nguyện  hạnh  sở  thành,  diệc  thị  quả  thượng  “nhất  thành,  nhất  thiết 

 thành”. Thị tắc Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, các các phi tự, phi tha, tự 

 tha bất nhị. Cố vân “thành tựu như thị công đức trang nghiêm”, năng 

 linh tín nguyện trì danh giả, niệm niệm diệc như thị thành tựu dã. Sơ 

 quảng trần bỉ độ y chánh diệu quả dĩ khải tín cánh. 

(解) 佛及聲聞菩薩。並是彌陀因中。願行所成。亦是

果上一成一切成。是則佛。菩薩。聲聞。各各非自非他。

自他不二。故云成就如是功德莊嚴。能令信願持名者。念

念亦如是成就也。初廣陳彼土依正妙果以啟信竟。  

( Giải: Phật và Thanh Văn, Bồ Tát, hoàn toàn là do nguyện hạnh của 

 Phật Di Đà trong lúc tu nhân tạo thành, mà cũng là “một thành thì hết 

 thảy thành” nơi quả vị. Tức là Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, mỗi mỗi đều 

 chẳng phải Tự, chẳng phải Tha, Tự và Tha chẳng hai. Vì thế nói “thành 

 tựu  công  đức  trang  nghiêm  như  thế  đó”,  có  thể  khiến  cho  người  tín 

 nguyện  trì  danh  niệm  niệm  cũng  thành  tựu  như  vậy.  Phần  thứ  nhất 

 [trong  Chánh  Tông  Phần],  nói  rộng  về  diệu  quả  y  báo  và  chánh  báo 

 nhằm khơi gợi lòng tin đã  xong). 



[Trong đoạn văn chú giải trên đây],  “Phật”  chính là A Di Đà Phật, 

 “Thanh Văn, Bồ Tát”  là người vãng sanh từ mười phương thế giới, họ 

đều được thành tựu bởi bốn mươi tám nguyện do A Di Đà Phật đã phát 

thệ trong  khi  Ngài tu  nhân.  Nhân dân  trong  thế gian  trên từ  bậc  Đẳng 

Giác, dưới cho đến chúng sanh địa ngục, hễ có thể tin, có thể nguyện, 

chịu niệm Phật thì Phật đều tiếp dẫn họ về thế giới Cực Lạc, đến Tây 

Phương đều được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, đạt 

được thành tựu chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, nói theo mặt quả thì  “một 

 thành, hết thảy đều thành” ,   “một thành”  là Phật,  “hết thảy thành”  là đại 

chúng. 

 “Phật,  Bồ Tát,  Thanh Văn,  các các phi tự phi tha”  (Phật,   Bồ Tát, 

Thanh Văn, mỗi mỗi đều chẳng phải Tự, chẳng phải Tha), với trí huệ, 

kiến thức thông thường của chúng ta trong hiện thời sẽ khó thể thấu hiểu 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 292

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

điều này, còn bậc Bồ Tát minh tâm kiến tánh có thể hiểu được, đợi đến 

khi chúng ta sanh về Tây Phương rồi, sẽ nhận biết những lời này đều là 

sự thật. Hết thảy chư Phật, hết thảy chúng sanh, sự trang nghiêm nơi y 

báo và chánh báo đều là những vật được biến hiện bởi tự tánh. Luận theo 

tự tánh thì nói là  “phi Tha”  (chẳng khác), luận theo Tướng mà nói thì là 

 “phi Tự” . Quán sát theo hai mặt Tánh và Tướng thì Tánh là nhất thể, ta 

và A Di Đà Phật là một, nên  “phi Tha” . Nói theo mặt Tướng thì A Di 

Đà Phật chẳng phải là ta, tức là  “phi Tự” . Phật thì tánh đức hoàn toàn 

lưu lộ, chúng ta thì tánh đức bị phiền não che lấp. Tự và Tha không hai, 

Tánh và Tướng như một. Nếu thật sự thông đạt đạo lý và sự thật này, sẽ 

có thể biến công đức đã tu trong vô lượng kiếp của A Di Đà Phật thành 

công đức của chính chúng ta vì Tự và Tha chẳng hai. Ta tu hành mấy 

ngày, liền có công đức bằng với A Di Đà Phật tu hành trong vô lượng 

kiếp. Phương pháp chính là dùng tín nguyện trì danh, lòng tin phải chân 

thật, nguyện phải thiết tha. Trong kinh, đức Thế Tôn thường nói:  “Hết 

 thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” . Năng niệm (chủ thể niệm Phật) là cái 

tâm của ta, sở niệm (đối tượng được niệm) là A Di Đà Phật. Hiểu rõ lý 

luận và sự thật thì cũng sẽ biết phương pháp chuyển biến; nhân duyên 

đầy đủ, chịu thực hiện [phương pháp tu tập ấy] thì chính là phước đức 

bậc nhất và thiện căn bậc nhất trong thế gian lẫn xuất thế gian. 

4.2.2. Riêng khuyên chúng sanh hãy nên phát nguyện cầu được 

vãng sanh

 (Giải)  Tịnh  Độ  thù  thắng  vị  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Hoành  xuất 

 tam  giới,  Đồng  Cư  hoành  cụ  Tứ  Độ,  khai  hiển  Tứ  Giáo  pháp  luân. 

 Chúng sanh viên tịnh tứ độ, viên kiến tam thân, viên chứng tam Bất 

 Thoái.  Nhân dân  giai  nhất  sanh thành Phật.  Như  thị đẳng thắng dị 

 siêu tuyệt, toàn tại thử nhị khoa điểm thị. Tu đế nghiên chi. 

(解) 淨土殊勝謂帶業往生。橫出三界。同居橫具四

土。開顯四教法輪。眾生圓淨四土。圓見三身。圓證三不

退。人民皆一生成佛。如是等勝異超絕。全在此二科點

示。須諦研之。 

( Giải: Tịnh Độ thù thắng là do đới nghiệp vãng sanh, vượt khỏi tam 

 giới theo chiều ngang, cõi Đồng Cư theo chiều ngang trọn đủ bốn cõi 

 [Tịnh Độ], khai hiển pháp luân tứ giáo (Tạng, Thông, Biệt, Viên), chúng 

 sanh thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ, thấy trọn vẹn ba thân, chứng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 293

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái.  Nhân  dân  đều  thành  Phật  trong  một  đời. 

 Những  sự  thù  thắng,  lạ  lùng,  siêu  việt,  tuyệt  diệu  như  thế,  hoàn  toàn 

 được chỉ bày trong hai khoa này, hãy nên nghiên cứu kỹ lưỡng). 



Đoạn văn chú giải này nhằm khuyên phát nguyện, khuyên hành trì. 

Đại sư nói Tịnh Độ thù thắng là vì  “đới nghiệp vãng sanh, hoành xuất 

 tam giới”  (đới nghiệp vãng sanh, vượt tam giới theo chiều ngang). Nói 

thông thường, phải đoạn hết Kiến Hoặc, Tư Hoặc, chứng quả A La Hán 

của Tiểu Thừa, hoặc chứng địa vị Thất Tín Bồ Tát trong Đại Thừa, hoặc 

Thất Trụ Bồ Tát trong Biệt Giáo mới có thể vượt thoát luân hồi. Trong 

đời này, chưa có một ai có thể làm được. Lão pháp sư Đàm Hư đã nói 

suốt cả đời Ngài đã thấy có người tham  Thiền đắc Thiền Định, nhưng 

chưa  thấy  một  ai  khai  ngộ.  Tham  Thiền  chẳng  khai  ngộ  sẽ  chẳng  thể 

thoát khỏi tam giới. Đắc Thiền Định bất quá là sanh lên Tứ Thiền Thiên 

mà thôi! Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói: Tại Đại Lục, gần bốn mươi năm 

qua, trong mười ức người học Mật Tông, người học Mật đạt thành tựu 

chỉ có sáu người, tỷ lệ chẳng cân xứng! Lão cư sĩ Hạ Liên Cư đối với 

Thiền,  Mật,  Giáo  đều  có  nghiên  cứu, tới  tuổi  già  Ngài  buông  hết  thảy 

xuống, Phật hiệu chẳng rời miệng, xâu chuỗi chẳng rời tay, người ta nói 

Ngài mê man trong Phật hiệu, ai nói gì cũng chẳng nghe tiếng, đúng là 

một tấm gương tốt đẹp. 



Thế giới Tây Phương chẳng phải chỉ [thù thắng ở chỗ]  “đới nghiệp 

 liền  có  thể  vãng  sanh,  vượt  khỏi  tam  giới  theo  chiều  ngang” , mà còn

[thù thắng ở chỗ]: Tuy sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng ba cõi 

kia như Phương Tiện, Thật Báo và Tịch Quang cũng đồng thời sanh về, 

vì bốn cõi được xếp theo chiều ngang. Cõi Phương Tiện là chỗ ở của bậc 

đã đoạn sạch phiền não. Cõi Thật Báo là chỗ ở của bậc Pháp Thân đại sĩ, 

cõi Tịch Quang thuộc quả địa Như Lai. Chúng ta đới nghiệp vãng sanh, 

một phẩm phiền não chưa đoạn, làm sao có thể trong một đời liền thanh 

tịnh trọn vẹn bốn cõi? Đây đều là do bổn nguyện và công đức của A Di 

Đà Phật gia trì mà thành. 

 “Khai hiển tứ giáo pháp luân” : Sanh về Tây Phương, hết thảy pháp 

môn đều nghe được, học được. [Hành nhân Tịnh Độ] biết sự thật này, 

hãy nên buông xuống hết thảy kinh luận. Tây Phương có A Di Đà Phật 

là thầy, chư đại Bồ Tát là đồng tham đạo hữu, hoàn cảnh ưu việt, học ắt 

sẽ  thành,  sao  lại  khổ  sở  truy  cầu  trong  cõi  này?  Dẫu  có  thời  gian  đọc 

những  đại  kinh,  đại  luận  ấy,  có  thật  sự  hiểu  hay  chăng?  Bài  kệ  Khai 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 294

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Kinh có câu:  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa” .  Thầy  Lý  nói: 

 “Các vị đều chẳng hiểu ý nghĩa của chữ Ngã thì làm sao hiểu được ý 

 nghĩa của Phật?”  Đây là lời thật. Tôi khuyên đại chúng tụng kinh Vô 

Lượng Thọ, trước hết tụng ba ngàn biến, mỗi ngày ba biến, tụng ba năm 

tâm sẽ định. Khi tụng, tâm phải chuyên, phải định, những kinh điển khác 

nhất loạt buông xuống. Kinh Vô Lượng Thọ giảng tường tận hơn kinh A 

Di Đà. Kinh Di Đà lời lẽ đơn giản, ý nghĩa bao trùm, chẳng dễ gì hiểu 

được. Kinh Vô Lượng Thọ có thể giúp chúng ta kiến lập tín tâm. Gần ba 

năm nay, tôi hoàn toàn dốc sức nơi kinh Vô Lượng Thọ. Chẳng phải chỉ 

miệng niệm, mà còn phải thời thời khắc khắc ghi nhớ những giáo huấn 

trong  kinh,  biến  thành  tư  tưởng,  hành  vi  của  chính  mình.  Tụng  càng 

nhiều, lãnh hội càng sâu càng rộng. Những nghĩa lý trong kinh chẳng có 

cùng tận, quý vị dùng hết thời gian suốt một đời để niệm bộ kinh này thì 

những nghĩa lý trong ấy đều không cùng tận. Dùng kinh này để khơi gợi 

và cũng dùng nó để đặt vững cơ sở cho ba món tư lương.  “Tứ giáo pháp 

 luân”  chính là xiển dương rộng rãi kinh Vô Lượng Thọ. 

 “Chúng sanh viên tịnh tứ độ”  (chúng sanh thanh tịnh trọn vẹn bốn 

cõi Tịnh Độ): So với câu  “hoành cụ tứ độ” (trọn đủ bốn cõi theo chiều 

ngang) trong phần trước, câu này càng cao sâu hơn.  “Viên tịnh tứ độ”  tối 

thiểu  cũng  phải  là  cảnh  giới  của  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Viên  mãn  không 

thiếu khuyết là Nhất Sanh Bổ Xứ như trong kinh đã nói. Hai chữ  “nhất 

 sanh”  này được dùng theo lối song quan138, Nhất Sanh là chẳng đợi đến 

đời thứ hai, Nhất Sanh lại có nghĩa là hễ sanh về Tây Phương liền viên 

tịnh  bốn  cõi,  thấy  trọn  vẹn  ba  thân,  chứng  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái. 

Giảng giải theo cách này thì hợp lý, vì có kinh văn để chứng minh, tức 

câu  “chúng  sanh  sanh  giả,  giai  thị  A  Bệ  Bạt  Trí” (Chúng sanh sanh

trong cõi ấy đều là bậc A Bệ Bạt Trí) và  “đắc dữ như thị chư thượng 

 thiện  nhân  câu hội nhất  xứ”   (được  cùng với  các  vị thượng thiện  nhân 

như thế tụ hội một chỗ). Chữ  “thượng thiện”  chỉ hàng Đẳng Giác Bồ Tát, 

những người kém hơn gọi là  “thiện nhân” . Tây Phương thế giới là chỗ 

các vị thượng thiện nhân tụ hội. Đức Phật giới thiệu pháp môn này tường 

tận và thấu triệt như thế, nếu nghe xong mà vẫn chẳng tin, tức là thiện 

căn, phước đức chẳng đủ, nghiệp chướng sâu nặng, hãy nên suy sâu nghĩ 

chín.  Hai  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  đây  nói  rõ vãng sanh như thế nào, 

được vãng sanh hay không hết sức quan trọng, mong hãy đặc biệt chú ý. 

138 “Song quan” ở đây có nghĩa là lối nói bao hàm ý nghĩa kép. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 295

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Kinh)  Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ,  chúng sanh sanh giả,  giai  

 thị A Bệ Bạt Trí. Kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ, kỳ số thậm đa, 

 phi thị toán số sở năng tri chi, đản khả dĩ vô lượng vô biên A-tăng-kỳ 

 thuyết. 

(經) 又舍利弗。極樂國土。眾生生者。皆是阿鞞跋

致。其中多有一生補處。其數甚多。非是算數所能知之。

但可以無量無邊阿僧祇說。  

(Giải:  Này Xá Lợi Phất! Chúng sanh sanh về cõi nước Cực Lạc đều 

 là A Bệ Bạt Trí, trong ấy có nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, chẳng thể tính 

 toán để biết được số lượng, chỉ có thể nói là vô lượng, vô biên, A-tăng-

 kỳ). 



Nhân  dân  từ  mười  phương  thế  giới  hễ  sanh  về  Tây  Phương  liền 

chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái. Trong các kinh luận đã nói: Tu đến bậc 

Thập Địa Pháp Vân Địa Bồ Tát thì mới có thể chứng trọn vẹn ba thứ Bất 

Thoái. Trong số ấy lại có nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, Nhất Sanh Bổ 

Xứ chính là Đẳng Giác Bồ Tát. Trong thế giới Sa Bà chỉ có mình Di Lặc 

Bồ Tát là Nhất Sanh Bổ Xứ, đang ở trong nội viện của trời Đâu Suất, đợi 

đến năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau sẽ giáng thế thành Phật. Tại 

Tây Phương thế giới, hậu bổ Phật (Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát) vô lượng 

vô biên, trong mười phương thế giới nếu có vị Phật nào nhập diệt, liền 

qua đó điền vào chỗ khuyết. Tây Phương thế giới giống như nơi huấn 

luyện Phật để chờ bổ nhiệm. 

 (Giải) A Bệ Bạt Trí, thử vân Bất Thoái, nhất Vị Bất Thoái, nhập 

 thánh lưu, bất đọa phàm địa. Nhị Hạnh Bất Thoái, hằng độ sanh, bất 

 đọa  Nhị  Thừa  địa.  Tam  Niệm  Bất  Thoái,  tâm  tâm  lưu  nhập  Tát  Bà 

 Nhã hải. Nhược ước thử độ, Tạng Sơ Quả, Thông Kiến Địa, Biệt Sơ 

 Trụ,  Viên  Sơ  Tín,  danh  Vị  Bất  Thoái.  Thông  Bồ  Tát,  Biệt  Thập 

 Hướng, Viên Thập Tín, danh Hạnh Bất Thoái. Biệt Sơ Địa, Viên Sơ 

 Trụ, danh Niệm Bất Thoái. Kim Tịnh Độ, Ngũ Nghịch, Thập Ác, thập 

 niệm thành tựu. Đới nghiệp vãng sanh, cư Hạ Hạ Phẩm giả, giai đắc 

 tam Bất Thoái. 

(解) 阿鞞跋致。此云不退。一位不退。入聖流 。不墮 

凡地。二行不退。恆度生。不墮二乘地。三念不退。心心

流入薩婆若海。若約此土。藏初果。通見地。別初住。圓

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 296

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

初信。名位不退。通菩薩。別十向。圓十信。名行不退。

別初地。圓初住。名念不退。今淨土。五逆十惡。十念成

就。帶業往生。居下下品者。皆得三不退。

( Giải: A Bệ Bạt Trí, cõi này dịch là Bất Thoái:  

  

 1. Vị Bất Thoái: Nhập dòng thánh, chẳng đọa vào địa vị phàm phu. 

  

 2. Hạnh Bất Thoái: Luôn độ sanh, chẳng đọa vào địa vị Nhị Thừa. 

  

 3. Niệm Bất Thoái: Tâm tâm lưu nhập biển Nhất Thiết Trí. 

  

 Nếu  dựa  theo  cõi  này  [để  luận  định]  thì  [các  địa  vị  như]  Sơ  Quả 

 trong Tạng Giáo, Kiến Địa trong Thông Giáo, Sơ Trụ trong Biệt Giáo và 

 Sơ  Tín  trong  Viên  Giáo  gọi  là  Vị  Bất  Thoái.  Bậc  Bồ  Tát  trong  Thông 

 Giáo, bậc Thập Hướng trong Biệt Giáo, bậc Thập Tín trong Viên Giáo 

 thì gọi là Hạnh Bất Thoái. Bậc Sơ Địa trong Biệt Giáo, bậc Sơ Trụ trong 

 Viên Giáo thì gọi là Niệm Bất Thoái. Nay Tịnh Độ thì kẻ Ngũ Nghịch, 

 Thập Ác, mười niệm thành tựu vãng sanh trong Hạ Hạ Phẩm đều đắc ba 

 thứ Bất Thoái). 



A  Bệ  Bạt  Trí  (Avaivartika)  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  Bất  Thoái 

(không lui sụt). Ba thứ Bất Thoái là Vị Bất Thoái, Hạnh Bất Thoái và 

Niệm Bất Thoái, đã được giải thích cặn kẽ trong đoạn Huyền Nghĩa ở 

phần trước. Nếu nói theo thế giới Sa Bà thì bậc Sơ Quả trong Tạng Giáo, 

bậc  Kiến  Địa trong  Thông  Giáo  (bằng với  quả  Dự  Lưu  (Tu  Đà  Hoàn) 

trong Thanh Văn Thừa), bậc Sơ Trụ trong Biệt Giáo, bậc Sơ Tín trong 

Viên Giáo, bốn giáo tu hành đạt đến địa vị này thì gọi là Vị Bất Thoái, 

nhưng các địa vị này chỉ ngang nhau trên phương diện đoạn Hoặc, chứ 

trí huệ khác nhau. Sơ Quả của Tạng Giáo chẳng thể sánh bằng Kiến Địa 

trong Thông Giáo, Kiến Địa trong Thông Giáo chẳng bằng Sơ Trụ trong 

Biệt Giáo, Sơ Trụ trong Biệt Giáo chẳng bằng Sơ Tín trong Viên Giáo. 

Trí huệ, công đức khác nhau! 



Bậc  Bồ  Tát trong  Thông  Giáo,  bậc  Thập Hồi  Hướng  Bồ  Tát  trong 

Biệt  Giáo,  bậc  Thập  Tín  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  thì  gọi  là  Hạnh  Bất 

Thoái  (trong  Hạnh  Bất  Thoái  không  có  Tạng  Giáo).  Sơ  Địa  của  Biệt 

Giáo và Sơ Trụ của Viên Giáo, phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

Pháp  Thân,  gọi  là  Niệm  Bất  Thoái  (trong  Niệm  Bất  Thoái  không  có 

Tạng Giáo và Thông Giáo). Đây cũng chỉ là dựa theo sự đoạn Hoặc để 

nói thì hai địa vị này bình đẳng, nhưng trí huệ, công đức hoàn toàn khác 

nhau. Bậc  Sơ  Trụ  của  Viên  Giáo  vượt  trỗi  Sơ  Địa của Biệt Giáo rất  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 297

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhiều. 

 “Ngũ Nghịch, Thập Ác”  tạo tội cực nặng. Trong hết thảy kinh, đức 

Phật  nói  kẻ  ấy  ắt  đọa  địa  ngục  ngay  trong  một  đời.  Ngũ  Nghịch 

(Pañcānantarya) là:



1) Làm thân Phật chảy máu. Đề Bà Đạt Đa (Devadatta) ôm lòng hại 

Phật. Từ trên đỉnh núi xô một tảng đá to xuống đè Phật, thần hộ pháp từ 

trên không trung đỡ lấy, nhưng mảnh đá văng trúng chân Phật chảy máu. 

Nếu hại Phật sẽ kết tội với hết thảy chúng sanh. Phật là bậc đạo sư của 

ba cõi, [hại Phật] khiến cho cơ duyên nghe pháp đắc độ hết thảy chúng 

sanh bị đứt đoạn, tội lỗi ngập trời. 



2) Giết A La Hán: La Hán là bậc đắc đạo, giáo hóa một phương. Nếu 

hại La Hán chính là đoạn huệ mạng của rất nhiều người. Bậc thiện tri 

thức thật sự sẽ có ảnh hưởng đến ngàn năm vạn đời. Như Khổng lão phu 

tử  lúc  tại  thế  chẳng  nổi  danh,  chẳng  làm  quan  lớn,  là  một  người  tầm 

thường bất đắc chí, bất đắc dĩ phải quay về nhà dốc lòng dạy học, những 

người tuân theo giáo huấn của Ngài nhất định được phước. Cái học do 

Ngài truyền lại chính là phước báo trời người mà công đức còn chẳng 

thể nghĩ bàn, huống chi giáo hóa của Phật là công đức lợi ích khôn sánh 

trong thế gian lẫn xuất thế gian. 



3) Giết cha. 



4) Giết mẹ. Cha mẹ có ân đức rất lớn đối với chúng ta. Giết hại cha 

mẹ  thuộc  về  Tánh  Tội,  tự  nhiên  đọa  trong  địa  ngục  Vô  Gián  (Avīci 

Nairaka). Kinh Địa Tạng đã giảng [về địa ngục Vô Gián] rất tường tận. 



5)  Phá  hòa  hợp  Tăng:  Tăng  đoàn  là  nơi  bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng 

pháp cho nhà Phật. Nếu phá hoại Tăng đoàn thì cũng là tội lỗi đọa địa 

ngục Vô Gián. Chư Phật xuất thế cũng chẳng cứu được. Thời gian trong 

địa ngục Vô Gián cũng là vô lượng kiếp. 



Thập Ác  (Daśākuśala) là thân:  Giết, trộm, dâm; miệng: Nói dối, nói  

đôi chiều, ác khẩu, nói thêu dệt; ý: Tham, sân, si. Người tạo Thập Ác tùy 

theo dụng tâm như thế nào mà chia thành ba phẩm Thượng, Trung, Hạ, 

cũng đều đủ tư cách vào địa ngục! Nếu nay những người tội ác như vậy 

đều có thể mười niệm thành tựu thì Hạ Hạ Phẩm đới nghiệp vãng sanh 

cũng chứng ba thứ Bất Thoái, điều này thật sự chẳng thể nghĩ bàn! 

 (Giải)  Nhiên  cứ  giáo  đạo,  nhược  thị  phàm  phu,  tắc  phi  Sơ  Quả 

 đẳng. Nhược thị Nhị Thừa, tắc phi Bồ Tát đẳng. Nhược thị Dị Sanh, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 298

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tắc  phi  Đồng  Sanh  Tánh  đẳng.  Hựu,  Niệm  Bất  Thoái,  phi  phục  Dị 

 Sanh. Hạnh Bất Thoái, phi cẩn kiến đạo. Vị Bất Thoái, phi thị nhân 

 dân. Lạp đẳng tắc thành đại vọng, tấn bộ tắc xả cố xưng. Duy Cực Lạc 

 Đồng Cư, nhất thiết câu phi, nhất thiết câu thị. Thập phương Phật độ, 

 vô thử danh tướng, vô thử giai vị, vô thử pháp môn. Phi tâm tánh chi 

 cực trí, trì danh chi kỳ huân, Di Đà chi đại nguyện, hà dĩ hữu thử? 

 Nhất  Sanh  Bổ  Xứ giả,  chỉ  nhất  sanh bổ  Phật  vị,  như  Di  Lặc,  Quán 

 Âm đẳng. Cực Lạc nhân dân, phổ giai nhất sanh thành Phật. Nhân 

 nhân  tất  thật  chứng  Bổ  Xứ.  Cố  kỳ  trung  đa  hữu  thử  đẳng  thượng 

 thiện,  bất  khả  sổ  tri  dã.  Phục  thứ,  Thích  Ca  nhất  đại  thời  giáo,  duy 

 Hoa Nghiêm minh nhất sanh viên mãn, nhi nhất sanh viên mãn chi 

 nhân,  tắc  mạt  hậu  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  trung,  thập  đại 

 nguyện vương, đạo quy An Dưỡng. Thả dĩ thử khuyến tấn Hoa Tạng 

 hải chúng. Ta hồ! Phàm phu lệ đăng Bổ Xứ, kỳ xướng cực đàm, bất 

 khả trắc độ. Hoa Nghiêm sở bẩm, khước tại thử kinh, nhi thiên hạ cổ 

 kim, tín miểu, nghi đa, từ phồn, nghĩa thực, dư duy hữu phẫu tâm lịch 

 huyết nhi dĩ! 

(解) 然據教道。若是凡夫。則非初果等。若是二乘。

則非菩薩等。若是異生。則非同生性等。又。念不退。非

復異生。行不退。非僅見道。位不退。非是人民。臘等則

成大妄。進步則捨故稱。唯極樂同居。一切俱非。一切俱

是。十方佛土。無此名相。無此階位。無此法門。非心性

之極致。持名之奇勳。彌陀之大願。何以有此。一生補處

者。只一生補佛位。如彌勒觀音等。極樂人民。普皆一生

成佛。人人必實證補處。故其中多有此等上善。不可數知

也。復次。釋迦一代時教。唯華嚴明一生圓滿。而一生圓

滿之因。則末後普賢行願品中。十大願王。導歸安養。且

以此勸進華藏海眾。嗟乎。凡夫例登補處。奇倡極談。不

可測度。華嚴所稟。卻在此經。而天下古今。信渺疑多。

辭繁義蝕。余唯有剖心瀝血而已。

( Giải: Nhưng căn cứ theo đạo lý [thông thường] trong hết thảy kinh 

 điển thì nếu là phàm phu, sẽ chẳng giống với bậc Sơ Quả. Nếu là Nhị 

 Thừa, sẽ chẳng phải là bậc Bồ Tát. Nếu là Dị Sanh Tánh (địa vị Tam 

 Hiền trong Biệt Giáo) sẽ chẳng giống với bậc Đồng Sanh Tánh (Sơ Trụ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 299

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 trong Viên Giáo). Lại nữa, Niệm Bất Thoái chẳng còn là Dị Sanh, Hạnh 

 Bất Thoái thì chẳng phải chỉ mới thấy đạo, Vị Bất Thoái thì chẳng phải 

 là nhân dân. [Trong giáo pháp thông thường] nếu thuộc địa vị dưới mà 

 nói lấn lên bậc trên sẽ trở thành đại vọng ngữ, phải vượt lên địa vị mới 

 thì mới bỏ danh xưng cũ. Chỉ có trong cõi Đồng Cư của Cực Lạc, hết 

 thảy  đều  chẳng  phải,  mà  hết  thảy  cũng  đều  phải.  Các  cõi  Phật  trong 

 mười phương đều chẳng có danh tướng này, không có địa vị này, không 

 có pháp môn này. Nếu không phải là do tâm tánh đạt đến tột bậc, công 

 hun đúc kỳ diệu của pháp trì danh, và Di Đà đại nguyện thì làm sao đạt 

 được như thế này? Nhất Sanh Bổ Xứ là chỉ một đời sẽ được bổ đi làm 

 Phật, giống như Di Lặc, Quán Âm v.v... Trọn khắp nhân dân trong cõi 

 Cực Lạc đều là bậc thành Phật trong một đời, ai nấy đều thật sự chứng 

 được địa vị Bổ Xứ. Vì thế trong ấy có nhiều bậc thượng thiện như thế, 

 chẳng thể tính biết được! 

 Hơn  nữa,  trong  những  giáo  pháp  của  cả  đời  Phật  Thích  Ca,  chỉ 

 mình kinh Hoa Nghiêm nói đến sự viên mãn trong một đời, nhưng cái 

 nhân viên mãn trong một đời nằm trong phẩm cuối cùng là phẩm Phổ 

 Hiền Hạnh Nguyện, mười đại nguyện vương dẫn về An Dưỡng. Lại còn 

 dùng điều này để khuyên lơn, sách tấn Hoa Tạng hải chúng. 

 Than ôi! Phàm phu mà được dự vào bậc Bổ Xứ là một sự khởi xướng 

 bàn luận lạ lùng, cao tột, chẳng thể suy lường được. Điểm đặc thù của 

 kinh  Hoa  Nghiêm  hoàn  toàn  nằm  trong  kinh  này,  nhưng  thiên  hạ  xưa 

 nay, người tin tưởng ít ỏi, kẻ nghi ngờ đông nhiều. Càng nói lắm, nghĩa 

 càng hao, tôi chỉ có cách mổ tim vẩy máu mà [nêu bày cho rõ nghĩa này] 

 mà thôi! )

 “Giáo”  là kinh điển, hết thảy kinh điển do đức Phật đã nói.  “Đạo” 

là đạo lý. [Nếu căn cứ theo đạo lý thông thường trong hết thảy kinh điển 

do  đức  Phật  đã  nói  thì]  nếu  là  phàm  phu,  sẽ  trọn  chẳng  phải  là  thánh 

nhân. Nếu là Thanh Văn, Duyên Giác, quyết định chẳng phải là Bồ Tát. 

[Trong các giáo pháp thông thường], tầng cấp phân định rất rõ rệt. 

 “Nhược  thị  Dị  Sanh,  tắc  phi  Đồng  Sanh  Tánh  đẳng”   (Nếu  là  Dị 

Sanh  Tánh  thì  chẳng  phải  giống  với  bậc  Đồng  Sanh  Tánh):  Dị  Sanh 

chính là địa vị Tam Hiền trong Biệt Giáo, còn Đồng Sanh chính là địa vị 

Sơ Trụ trong Viên Giáo. Đồng và Biệt (Dị) là nói về chân tâm bổn tánh. 

Người minh tâm kiến tánh dùng cùng một cái tâm với Phật, tức là dùng 

chân tâm, thì gọi là  “Đồng Sanh Tánh” . Chưa thấy tánh thì dùng thức 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 300

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tâm, khác với Phật, nên gọi là  “Dị Sanh Tánh” . Đây chính là chỗ khác 

biệt giữa Đồng Sanh Tánh và Dị Sanh Tánh. Bồ Tát thuộc địa vị Tam 

Hiền trong Biệt Giáo dùng thức tâm, còn Sơ Địa trong Biệt Giáo dùng 

chân tâm. Người tạo tác Ngũ Nghịch, Thập Ác sanh về Tây Phương liền 

chứng ba thứ Bất Thoái, mà ba thứ Bất Thoái chính là Đồng Sanh Tánh, 

so với Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát vượt trội quá nhiều. 

Nếu nói theo đạo lý [thông thường] thì chẳng thông, vì Niệm Bất Thoái 

chẳng còn là Dị Sanh Tánh; Niệm Bất Thoái là Sơ Trụ trong Viên Giáo, 

là  Sơ  Địa  trong  Biệt  Giáo,  là  Đồng  Sanh  Tánh,  trọn  chẳng  phải  là  Dị 

Sanh Tánh. 

 “Hạnh Bất Thoái, phi cẩn kiến đạo, Vị Bất Thoái, phi thị nhân dân” 

(Hạnh Bất  Thoái  chẳng phải chỉ  thấy  đạo,  Vị  Bất  Thoái  chẳng  phải  là 

nhân dân): Mấy câu này mọi người đều hiểu được. 

 “Lạp đẳng tắc thành đại vọng”  (Hễ ở địa vị dưới mà nói lấn lên địa 

bên trên sẽ trở thành đại vọng ngữ): Nói lố hơn địa vị [thật sự chứng đắc] 

thì trong nhà Phật gọi là “đại vọng ngữ”.  “Tấn bộ tắc xả cố xưng”  (Hễ 

đạt lên địa vị  cao  hơn  thì  mới  bỏ  danh  xưng  cũ):  Nếu  đoạn  được  một 

phẩm vô minh, chứng một phần Pháp Thân thì là Sơ Trụ Bồ Tát, chẳng 

còn là Bồ Tát thuộc địa vị Thập Tín nữa. Lại giống như học sinh trung 

học thi đậu đại học, liền gọi là sinh viên đại học; chứng được Sơ Quả tức 

là thánh nhân, chẳng phải là phàm phu. Chứng được Hạnh Bất Thoái thì 

chính là Bồ Tát, chẳng phải Nhị Thừa. 

 “Duy Cực Lạc Đồng Cư, nhất thiết câu phi, nhất thiết câu thị”  (Chỉ 

có cõi Đồng Cư của Cực Lạc là hết thảy đều chẳng phải, hết thảy đều là): 

Những  điều  vừa  nói  trong  đoạn  trước  là  những  chuyện  bình  thường, 

nhưng áp dụng vào thế giới Cực Lạc sẽ chẳng thể nói cho xuông được. 

Phiền não chưa đoạn, vốn là phàm phu, hễ sanh về Tây Phương liền là 

bậc Pháp Thân đại sĩ đầy đủ ba thứ Bất Thoái, như vậy rốt cuộc là phàm 

phu hay là Pháp Thân đại sĩ? Nói người ấy là Pháp Thân đại sĩ thì người 

ấy  chưa  đoạn  phiền  não!  Nói  người  ấy  là  phàm  phu  thì  người  ấy  đã 

chứng  ba  thứ  Bất  Thoái.  Do  vậy  nói   “câu phi”   (đều  chẳng  phải)  mà 

cũng   “câu  thị”   (đều  là).  Trong  mười  phương  cõi  nước  không  có  hiện 

tượng này, mà cũng không địa vị giống như vậy. Nếu chẳng phải là do 

tâm tánh đến mức cùng cực, do vận dụng chân tâm bổn tánh đã đạt đến 

cực điểm, tức là thấu đạt tâm tánh của cái tâm năng niệm đến mức cực 

điểm, chẳng phải là chuyện tầm thường! Do sự un đúc kỳ diệu của trì 

danh, lại thêm oai thần và bổn nguyện của Phật Di Đà gia trì, cho nên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 301

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mới có hiện tượng đặc biệt thù thắng này: Một phẩm tội nghiệp chưa tiêu 

mà sau khi sanh về Tây Phương sẽ có địa vị bình đẳng với hàng Sơ Trụ 

Bồ Tát trong Viên Giáo và hàng Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo. 



Mấy  câu  nói  trên  đây  đã  giảng  thấu  triệt  như  vậy,  chẳng  lạ  gì  Ấn 

Quang đại sư khen ngợi bộ Yếu Giải này như sau:  “Nếu cổ Phật tái lai 

 để soạn  chú giải  cho  kinh  Di  Đà thì cũng  chẳng  thể nào  viết  hay hơn 

 được” . Người ta coi rẻ pháp môn Niệm Phật là vì những điều được dạy 

[trong pháp môn này] quá huyền, quá diệu, khiến cho người ta khó lòng 

tin tưởng được! Nhưng khi đức Phật giảng kinh này, đã đặc biệt hướng 

về vị đại diện cho những người đương cơ là ngài Xá Lợi Phất để giảng 

giải toàn bộ kinh. Trong mười vị đại đệ tử, ngài Xá Lợi Phất trí huệ bậc 

nhất. Đủ thấy cần phải có trí huệ rất cao thì mới có thể tiếp nhận pháp 

môn này. Trong hội Hoa Nghiêm, Văn Thù, Phổ Hiền phát nguyện vãng 

sanh. Trong các đại Bồ Tát, Văn Thù là trí huệ bậc nhất, Phổ Hiền là đức 

hạnh  bậc  nhất.  Trong  hội  Vô  Lượng  Thọ,  các  vị  đại  Bồ  Tát  đều  cùng 

tuân tu đức hạnh của Phổ Hiền đại sĩ, cho thấy pháp môn này cần phải là 

người  trí  huệ  lẫn  đức  năng  đều  khá  thì  mới  có  tư  cách  tiếp  nhận,  đủ 

chứng tỏ bất cứ pháp môn nào cũng đều chẳng thể sánh bằng pháp môn 

này được! 



Ở  đây,  [Ngẫu  Ích  đại  sư]  cũng  giải  đáp  cho  chúng  ta  một  câu  hỏi 

trọng yếu. Trong bản dịch kinh Di Đà của La Thập đại sư có một câu 

kinh văn là  “nhất tâm bất loạn” . Bản dịch của ngài Huyền Trang là trực 

dịch  (dịch  sát  theo  nguyên  văn,  không  dịch  ý),  theo  nguyên  văn  trong 

bản tiếng Phạn chẳng phải là  “nhất tâm bất loạn” . Đối với nhất tâm bất 

loạn, người đời sau nêu ra rất nhiều ý kiến. Sự nhất tâm là đoạn Kiến Tư 

phiền não, là cảnh giới của A La Hán. Lý nhất tâm là cảnh giới của Sơ 

Trụ trong Viên Giáo hoặc Sơ Địa trong Biệt Giáo, là cảnh giới của Pháp 

Thân đại sĩ. Đọc đến đoạn chú giải này, đối với câu dịch  “nhất tâm bất 

 loạn”   của  La  Thập  đại  sư  chẳng  còn  nghi  hoặc  nữa.  Kẻ  Ngũ  Nghịch, 

Thập Ác hễ sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới liền chứng ba thứ Bất 

Thoái, ba thứ Bất Thoái là Lý nhất tâm bất loạn. Vì sao vậy? Chẳng biết! 

Ngẫu Ích đại sư bảo chúng ta: Đấy là vì  “do tâm tánh thấu đạt đến mức 

 cùng cực, công huân kỳ diệu của sự trì danh, và đại  nguyện của Di Đà” 

gia trì nên mới thành ra như vậy. 

 “Nhất Sanh Bổ Xứ”  tức là về sau sẽ được bổ nhiệm làm Phật,  thành  

tựu của vị ấy hoàn toàn giống như Phật, chỉ là chưa ở địa vị Phật. Ngài 

Di Lặc là Bổ Xứ Bồ Tát trong thế giới này. Quán Thế Âm Bồ Tát là Bổ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 302

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Xứ Bồ Tát trong thế giới Tây Phương. Nhân dân cõi Cực Lạc đều là một 

đời  thành  Phật,  ai  nấy  đều  thật  sự  chứng  địa  vị  Bổ  Xứ.  Sanh  về  Tây 

Phương thế giới phải mất thời gian bao lâu mới chứng được địa vị Bổ 

Xứ Bồ Tát? A Di Đà Phật thành Phật đến nay chỉ mới mười kiếp, trong 

kinh ghi  “kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ” (trong ấy có nhiều vị Nhất 

Sanh Bổ Xứ). Do có chữ  “nhiều”  chứng tỏ con số Bổ Xứ Bồ Tát trong 

mười kiếp đã hơn một nửa. Dựa theo điều này để suy luận, người vãng 

sanh từ một đến sáu kiếp đều đã tiến đến địa vị Bổ Xứ Bồ Tát. Tính ra 

thời hạn họ tu hành chẳng hơn năm sáu kiếp mà thôi! Nếu so sánh với 

thời gian ba đại A-tăng-kỳ kiếp trong thế giới Sa Bà, dường như không 

có cách nào so sánh được. 

 “Thích Ca nhất đại thời giáo”  (Giáo pháp trong suốt một đời Phật 

Thích Ca), ở đây nói tới Phật Thích Ca nhằm tượng trưng cho các cõi 

Phật  ngoài  thế  giới  Tây  Phương,  tình  trạng  trong  các  cõi  ấy  đại  khái 

giống như thế giới Sa Bà. Ngoài ba kinh Tịnh Độ ra, trong hết thảy các 

kinh thì chỉ có mình kinh Hoa Nghiêm nói tới chuyện một người trong 

một đời tu hành viên mãn thành Phật. Thiện Tài tham học năm mươi ba 

lần,  địa  vị  của  Ngài  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo.  Mỗi  lần  tham 

phỏng  một  vị,  địa  vị  của  Thiện  Tài  lại  nâng  cao  hơn  một  tầng.  Trong 

năm mươi ba địa vị thì có mười một vị là Đẳng Giác Bồ Tát. Khi tham 

phỏng Phổ Hiền Bồ Tát thì Thiện Tài đã viên mãn thành Phật. Trong hội 

Hoa Nghiêm, khi Thiện Tài tham phỏng phu nhân Ma Da thì Ngài đã là 

Đẳng Giác Bồ Tát, từ phu nhân Ma Da đến ngài Di Lặc là mười vị thiện 

tri  thức,  Ngài  đã  dự  vào  địa  vị  Đẳng  Giác  từ  lâu.  Di  Lặc  Bồ  Tát  giới 

thiệu Thiện Tài đến tham học với Phổ Hiền Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát dạy 

Thiện Tài niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đến thế giới 

Cực Lạc để viên thành Phật đạo. Đối với chuyện này, chúng ta phải chú 

tâm suy nghĩ, đức Phổ Hiền không chỉ khuyên mình Thiện Tài mà còn 

khuyên khắp đại chúng trong hải hội Hoa Tạng gồm bốn mươi mốt địa 

vị Pháp Thân đại sĩ, toàn thể đều cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Đạo sư 

của thế giới Hoa Tạng là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, Văn Thù và Phổ Hiền 

là  trợ  thủ  chánh  yếu  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật.  Nay  ngài  Văn  Thù  phát 

nguyện cầu vãng sanh, ngài Phổ Hiền khuyên khắp đại chúng trong hải 

hội; hai vị đại đệ tử hoàn toàn chẳng phản bội thầy, mà thầy cũng chẳng 

quở trách bọn họ. Chúng ta hãy suy nghĩ chuyện này nhiều lượt thì mới 

thật sự tin tưởng pháp môn Tịnh Độ, và cũng mới có thể thật sự phát tâm 

đạt đến chỗ cùng cực của tâm tánh. Đối với những thành quả của người 

[vãng sanh] ấy, các vị Bồ Tát trong mười phương thế giới chẳng thể thấu 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 303

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hiểu, vì sao kẻ chưa đoạn phiền não, tội nghiệp cực nặng, niệm mấy câu 

Phật hiệu lại có thể sanh về Tây Phương, trí huệ, đức năng liền giống hệt 

bậc Đẳng Giác Bồ Tát? Họ thật sự chẳng biết đức năng của người ấy đã 

được bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, làm tăng thượng duyên. 



Tôi vừa mới nói tới chuyện so sánh giữa kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác 

vãng sanh và bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Ở chỗ này, đại sư nói 

kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác sau khi sanh về Tây Phương, hết thảy sự thụ 

dụng giống như hàng Đẳng Giác Bồ Tát. Đại sư nói chúng sanh trong 

chín pháp giới chẳng thể dùng trí huệ của chính mình để hiểu rõ điều này. 

 “Phàm phu lệ đăng Bổ Xứ, kỳ xướng cực đàm, bất khả trắc độ” (Phàm

phu mà được xếp vào hàng Bổ Xứ, sự khởi xướng, đàm luận lạ lùng, tột 

bậc ấy chẳng thể nào suy lường được). Tông chỉ  “một đời thành Phật” 

được nói trong kinh Hoa Nghiêm đã hoàn toàn nằm trong kinh này. Do 

vậy, kinh này chính là quy túc và tổng kết của kinh Hoa Nghiêm. Thiên 

hạ xưa nay kẻ tin tưởng ít ỏi, người hoài nghi đông đảo, dùng ngôn ngữ, 

văn  từ  thảo  luận  Tịnh  Tông  rất nhiều,  càng nhiều  càng  chẳng  hiểu  rõ! 

Trong  những  trước  thuật  của  bậc  đại  đức  hữu  tu  hữu  chứng  càng  có 

nhiều  lời  hoài  nghi  Tịnh  Tông.  Chẳng  hạn  như  bộ  Hoa  Nghiêm  Hợp 

Luận của Lý Trưởng Giả là một thí dụ. Kinh Hoa Nghiêm từ cổ đến nay 

chỉ có hai bản chú giải, một là bản của Thanh Lương đại sư, hai là bản 

của  Lý  Trưởng  Giả.  Lý  Trưởng  Giả  sống  trước  thời  Thanh  Lương  đại 

sư139. Ngài muốn soạn chú giải cho kinh Hoa Nghiêm bèn tính kiếm một 

139 Lý  Trưởng  Giả  chính  là  Lý  Thông  Huyền  (635-730),  người  xứ  Thương  Châu 

(tỉnh Hà Bắc), là một nhà Nho tinh thông Phật học. Năm Khai Nguyên thứ 7 (719), 

ông ẩn cư tại Phương Sơn, huyện Thọ Dương, phủ Thái Nguyên để nghiên cứu kinh 

Hoa Nghiêm, chỉ ăn trái táo hoặc lá tùng để sống qua ngày, nên được người đời gọi 

là Táo Bá đại sĩ. Ông để lại khá nhiều tác phẩm chú giải hoặc luận định kinh Hoa 

Nghiêm  như  Hoa  Nghiêm  Kinh  Luận,  Hoa  Nghiêm  Kinh  Hội  Thích  Luận,  Lược 

Thích Tân Hoa Nghiêm Kinh Tu Hành Thứ Đệ Quyết Nghi Luận, Giải Mê Hiển Trí 

Thành Bi Thập Minh  Luận, Thập Môn Huyền  Nghĩa  Bài Khoa Thích  Lược, Nhãn 

Mục Luận v.v... Về sau, Tống Huy Tông truy tặng tôn hiệu Hiển Giáo Diệu Nghiêm 

Trưởng Giả nên từ đó, ông thường được gọi là Lý Trưởng Giả. 

Thanh Lương đại sư (737-838) húy Trừng Quán, họ Hạ Hầu, tự Đại Hưu, người xứ 

Sơn Âm, Việt Châu (nay thuộc phủ Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang), là tổ thứ tư của 

tông Hoa Nghiêm. Sư xuất gia năm mười một tuổi với ngài Bái Thiền Sư chùa Bảo 

Lâm tại Việt Châu. Ngài khởi sự biên soạn bộ Hoa Nghiêm Kinh Sớ từ tháng Giêng 

năm  Hưng  Nguyên  nguyên  niên  (784)  đến  tháng  Chạp  năm  Trinh  Nguyên  thứ  ba 

(787) mới hoàn thành. Tác phẩm này về sau được các môn đệ như Tăng Duệ v.v... 

viết thêm lời sao, trở thành bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Tùy Sớ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 304

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nơi thanh tịnh. Khi lên núi, Ngài gặp một con cọp, Ngài cầm gậy gõ vào 

đầu cọp, bảo nó: “Ta muốn tìm một nơi thanh tịnh để viết chú giải cho 

kinh Hoa Nghiêm, ngươi có biết chỗ nào hay không?” Cọp vẫy đuôi dẫn 

Ngài  đi  theo,  đi  đến  một  hang  núi,  vốn  là  hang  cọp.  Cọp  dọn  nhà, 

nhường chỗ ấy cho Ngài chú giải kinh. Một hôm, chợt có hai cô gái từ 

bờ ao bước tới hầu hạ cơm nước cho Ngài. Hai năm sau, chú giải sắp 

xong, Ngài nghĩ hai cô gái này hầu hạ rất lâu mà cũng chẳng biết tên họ, 

vừa dấy lên ý nghĩ ấy thì hai cô gái đã không biết đi đâu mất. Đấy chính 

là  chư  thiên  cúng dường.  Trong  bộ  Hợp Luận,  Lý  Trưởng  Giả  nói cõi 

Tây  Phương  là  quyền  biến,  còn  Hoa  Tạng  mới  là  thật,  Hoa  Tạng  lớn, 

Tây Phương nhỏ. Lý Trưởng Giả đạo đức tu trì như vậy mà còn có thiên 

kiến như thế đối với Tây Phương Tịnh Độ, huống gì những người khác! 

Ngẫu Ích đại sư nói:  “Lời nhiều, nghĩa hao”  chính là nói về Lý Trưởng 

Giả vậy! 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Chúng sanh văn giả, ưng đương phát nguyện, 

 nguyện sanh bỉ quốc. Sở dĩ giả hà? Đắc dữ như thị chư thượng thiện 

 nhân, câu hội nhất xứ. 

(經) 舍利弗。眾生聞者。應當發願。願生彼國。所以

者何。得與如是諸上善人。俱會一處。  

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Chúng sanh nghe vậy, hãy nên phát 

 nguyện,  nguyện  sanh  vào  cõi  ấy.  Vì  cớ  sao  thế?  Được  cùng  các  vị 

 thượng thiện nhân như thế cùng tụ hội một chỗ). 



Đức Thế Tôn kêu ngài Xá Lợi Phất, mà cũng là gọi chúng ta, khuyên 

dạy  chúng  ta   “hãy  nên  phát  nguyện,  nguyện  sanh  vào  cõi  ấy” . Hoa

Nghiêm là pháp môn căn bản của các giáo pháp trong suốt một đời đức 

Phật. Hết thảy các kinh đều là quyến thuộc của Hoa Nghiêm, chỗ quy 

túc của pháp môn căn bản là Tây Phương Cực Lạc thế giới nhưng mọi 

người chẳng thể tin tưởng, nói chung là vì thiện căn còn chưa chín muồi. 

Ngẫu Ích đại sư rát miệng buốt lòng chỉ bày cho chúng ta, giải đáp từng 

Diễn Nghĩa Sao. Ngài là một trong các vị cao đức đương thời tham gia dịch bộ Tứ 

Thập Hoa Nghiêm tại chùa Thảo Đường, Chung Nam sơn, và được triều đình thỉnh 

giảng kinh này nhiều lượt. Ngài cũng tham gia dịch trường để phiên dịch bộ Thủ Hộ 

Quốc Giới Chủ Đà La Ni Kinh, làm quốc sư suốt các đời Đường Đức Tông, Thuận 

Tông, Hiến Tông, Mục Tông, Kính Tông, Văn Tông. Đệ tử đắc ý của Ngài là các vị 

Tông Mật, Tăng Duệ, Pháp Ấn, Tịch Quang. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 305

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tầng nghi nan một. Sau khi đã hiểu rõ, hãy nên phát nguyện vãng sanh 

thì mới chẳng cô phụ nỗi khổ tâm của đại sư. Ở đây, đức Phật lại khuyên 

lơn chúng ta cầu sanh Tịnh Độ. Tịnh Độ thù thắng ở chỗ  “các vị thượng 

 thiện nhân tụ hội một chỗ” . Trong thế gian, bạn lành ít ỏi, bạn ác đông 

đúc; những ai cổ vũ, khích lệ chúng ta buông xuống vạn duyên, chuyên 

tu  pháp  môn  này  thì  là  bạn  lành.  Nếu  khuyên  chúng  ta:  “Kinh  Hoa 

Nghiêm  rất  hay,  phải  đọc  cho  nhiều.  Kinh  Pháp  Hoa  cũng  chẳng  thể 

không đọc”, đấy chẳng phải là thiện hữu. Nói như vậy khiến cho ta phân 

tâm và xen tạp. Dẫu nỗ lực thì cũng là tạp tấn, chẳng phải là tinh tấn. 

Một đời người đọc một bộ kinh là đủ rồi. Không chỉ buông xuống thế 

duyên  (duyên  trong  cõi  đời)  mà  Phật  pháp  cũng  phải  buông  xuống. 

Người có thể làm được như vậy thì không một ai chẳng vãng sanh. 

 (Giải) Tiền La Hán, Bồ Tát, đản khả vân “thiện nhân”, duy Bổ Xứ 

 cư nhân vị chi cực, cố vân “thượng”. Kỳ số thậm đa, cố vân “chư”. 

 “Câu hội nhất xứ”, do ngôn Phàm Thánh Đồng Cư, tầm thường do 

 thật thánh quá khứ hữu lậu nghiệp, quyền thánh đại từ bi nguyện, cố 

 phàm phu đắc dữ thánh nhân đồng cư. Chí thật thánh hôi thân, quyền 

 thánh cơ tận, tiện thăng trầm thạc dị, khổ lạc huyền thù. Nãi tạm đồng, 

 phi cứu cánh đồng dã. Hựu, thiên nhưỡng chi gian, kiến văn giả thiểu, 

 hạnh hoạch kiến văn, thân cận bộ xu giả thiểu. Hựu, Phật thế thánh 

 nhân túng đa, như trân, như thụy, bất năng biến mãn quốc độ, như 

 chúng tinh, vi trần. Hựu, cư tuy đồng, nhi sở tác, sở biện, tắc huýnh 

 bất  đồng.  Kim  đồng  dĩ  vô  lậu  bất  tư  nghị  nghiệp,  cảm  sanh  câu  hội 

 nhất xứ, vi sư hữu, như huân, như trì, đồng tận vô minh, đồng đăng 

 Diệu Giác. Thị tắc hạ phàm chúng sanh ư Niệm Bất Thoái trung, siêu 

 tận tứ thập nhất nhân vị. Nhược vị thị phàm phu, khước bất lịch Dị 

 Sanh, tất bổ Phật chức, dữ Quán Âm, Thế Chí vô biệt. Nhược vị thị 

 Nhất  Sanh  Bổ  Xứ,  khước khả  danh  phàm  phu,  bất  khả  danh  Đẳng 

 Giác  Bồ  Tát.  Thử  giai  giáo  võng  sở  bất  năng  thâu,  sát  võng  sở  bất 

 năng lệ. 

(解) 前羅漢菩薩。但可云善人。唯補處居因位之極。

故云上。其數甚多。故云諸。俱會一處。猶言凡聖同居。

尋常由實聖過去有漏業。權聖大慈悲願。故凡夫得與聖人

同居。至實聖灰身。權聖機盡。便升沉碩異。苦樂懸殊。

乃暫同。非究竟同也。又。天壤之間。見聞者少。幸獲見

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 306

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

聞。親近步趨者少。又。佛世聖人縱多。如珍如瑞。不能

遍滿國土。如眾星微塵。又。居雖同。而所作所辦。則迥

不同。今同以無漏不思議業。感生俱會一處。為師友。如

壎如篪。同盡無明。同登妙覺。是則下凡眾生。於念不退

中。超盡四十一因位。若謂是凡夫。卻不歷異生。必補佛

職。與觀音勢至無別。若謂是一生補處。卻可名凡夫。不

可名等覺菩薩。此皆教網所不能收。剎網所不能例。  

( Giải:  La  Hán,  Bồ  Tát được nói  trong đoạn trước  chỉ  có  thể gọi là 

 “thiện nhân”, riêng hàng Bổ Xứ là tột bậc trong địa vị tu nhân, nên gọi 

 là “thượng”. Số lượng thật nhiều, nên gọi là “chư”. “Cùng tụ hội một 

 chỗ”:  Nếu  nói  về  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  thì  thông  thường,  bậc  thật 

 thánh do có nghiệp hữu lậu trong quá khứ, bậc quyền thánh (thánh nhân 

 thị hiện) do đại nguyện từ bi, nên phàm phu được ở chung một cõi với 

 thánh nhân. Đến khi bậc thật thánh diệt thân và cơ duyên thị hiện của 

 bậc quyền thánh đã hết, [thì phàm phu và thánh nhân] liền thăng trầm 

 thật khác biệt, khổ sướng rất khác, nên chỉ là “tạm đồng” (ở chung với 

 nhau  tạm  thời),  chứ  không  phải  là  rốt  ráo  “đồng”.  Hơn  nữa,  trong 

 khoảng  trời  đất,  ít  ai  thấy  nghe  [thánh  nhân],  những  người  may  mắn 

 được thấy, nghe, thân cận, theo học hỏi chỉ là số ít. Hơn nữa, khi Phật 

 tại thế, thánh nhân dẫu đông, nhưng [vẫn là hiếm hoi] như đồ quý báu, 

 như vật tốt lành, chẳng thể trọn khắp cõi nước giống như các ngôi sao 

 hay  vi  trần.  Hơn  nữa,  tuy  cùng sống  [trong  một  quốc độ], nhưng  việc 

 làm, hành động hết sức khác biệt. Nay [trong cõi Cực Lạc] thì cùng do 

 nghiệp vô lậu chẳng thể nghĩ bàn cảm vời mà cùng tụ hội một chỗ, làm 

 thầy  bạn  cho  nhau,  giống  như  ống  tiêu  với  ống  sáo,  cùng  hết  sạch  vô 

 minh, cùng đạt lên Diệu Giác. Do vậy, chúng sanh kém cỏi, phàm phu, ở 

 trong Niệm Bất Thoái, vượt trọn hết bốn mươi mốt địa vị tu nhân. Nếu 

 bảo  họ  là  phàm  phu  thì  họ  chẳng  trải qua  các  địa  vị  Dị  Sanh,  mà  dự 

 ngay vào địa vị Bổ Xứ, chẳng khác gì Quán Âm, Thế Chí. Nếu bảo họ là 

 Nhất Sanh Bổ Xứ thì chỉ có thể gọi họ là phàm phu, chẳng thể gọi họ là 

 Đẳng Giác Bồ Tát. Điều này chẳng thể gồm thâu trong giáo pháp nào, 

 mà cũng chẳng thể có trong bất cứ cõi nước nào). 



La  Hán  và Bồ Tát đều có thể gọi là   “thiện nhân” ,  nhưng chỉ có Bổ  

Xứ  Bồ  Tát  có  thể  gọi  là   “thượng  thiện” .  Số  lượng  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  rất 

đông. Thế giới Sa Bà của chúng ta cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 307

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “Thật thánh”  là thánh nhân thật sự, nhưng vẫn còn nghiệp hữu lậu trong 

quá khứ chưa đoạn sạch, chẳng hạn như các vị La Hán, Bích Chi Phật, 

sau khi chứng Sơ Quả còn phải bảy lần sanh lên cõi trời hay trong nhân 

gian vì còn nghiệp hữu lậu chưa đoạn hết. Họ đã đoạn hết Kiến Hoặc, 

nhưng  chưa  hết  Tư  Hoặc,  do  vậy,  cần  phải  tái  sanh.  “Quyền  thánh” 

chính là các bậc quyền xảo phương tiện, đại quyền thị hiện, như các vị 

Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí, Địa Tạng, đã thành Phật từ trong nhiều kiếp 

lâu xa về trước, thị hiện trong thế gian, sống chung với chúng ta. Như 

ngài Pháp Chiếu thấy đức Văn Thù, đức Văn Thù là đại quyền thị hiện. 

Tôn giả Ca Nặc Ca được nhắc tới trong Thủy Sám cũng là một vị A La 

Hán,  đạo  tràng  của Ngài  ở  Tứ  Xuyên.  Ngộ  Đạt  quốc  sư  có  duyên  với 

Ngài  nên  gặp  gỡ,  nhưng  duyên  chỉ  có  một  lần,  không  có  lần  thứ  hai. 

Thánh  nhân  tuy  nhiều,  nhưng  giống  như  của  báu,  như  điềm  lành140, 

chẳng thể trọn khắp cõi nước. Tây Phương khác hẳn, hằng ngày có thể 

gặp mặt các vị Bồ Tát. Lúc Phật tại thế, Thường Tùy Chúng có đến một 

ngàn hai trăm năm mươi lăm vị, các vị Bồ Tát chẳng thể đếm nổi. Lấy 

đại  thành  Xá  Vệ  làm  thí  dụ,  có  mười  vạn  người,  đức  Phật  giảng  kinh 

trong thành ấy nhiều năm, nhưng người đích thân nghe đức Phật giảng 

kinh  cũng  được  một  phần  ba,  những  người  biết  có  Phật,  nhưng  chưa 

từng thấy Phật cũng chiếm một phần ba, một phần ba còn lại chẳng biết 

Phật là ai! Tuy cùng sống một chỗ, nhưng việc làm, hành vi khác nhau. 

Việc làm của thánh nhân là cầu sanh thế giới Cực Lạc, khuyên dạy hết 

thảy  chúng sanh vãng  sanh.  Phàm  phu lo  toan những  chuyện thuộc về 

tiếng tăm, lợi dưỡng, tham, sân, si, mạn, luân chuyển trong lục đạo. 



Cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  của  thế  giới  Tây  Phương  rất  khác  cõi 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  trong  mười  phương  thế  giới.  Đại  sư  nói:   “Kim

 đồng dĩ vô lậu bất tư nghị nghiệp, cảm sanh câu hội nhất xứ, vi sư hữu” 

(Nay do nghiệp vô lậu chẳng thể nghĩ bàn mà cảm vời cùng tụ hội một 

chỗ, làm thầy bạn cho nhau). Mấy chữ  “vô lậu bất tư nghị nghiệp”  rất 

quan trọng. Nếu nói về thánh nhân thì không có vấn đề gì, nếu nói về kẻ 

phàm phu kém hèn vãng sanh thì sợ rằng họ chẳng thể gánh vác được, 

dường như đáng nghi, nhưng trong kinh lại dạy:  “Bất khả dĩ thiểu thiện 

 căn,  phước  đức,  nhân  duyên” (Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước 

đức, nhân duyên)! Đủ thấy phàm là người vãng sanh đều là người trọn 

140 Nguyên văn là “thụy” (瑞). Theo nghĩa gốc, Thụy là một loại ngọc dùng để làm 

tin, hoặc một loại ngọc khắc thành vật trang trí để chư hầu cầm trong tay nhằm biểu 

thị quyền uy, tượng trưng cho những điều tốt lành. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 308

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đủ  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên.  Trong  [phần  chú  giải]  chương 

Thượng Phẩm Thượng Sanh của Quán Kinh, Thiện Đạo đại sư đã khai 

thị rất minh bạch: Nếu kẻ nào chẳng phải là lắm thiện căn, nhiều phước 

đức thì có giảng cho hắn [nghe pháp môn Tịnh Độ], hắn cũng chẳng thể 

tin tưởng! Ai có thể tin tưởng là do thiện căn trong nhiều đời nhiều kiếp 

đã  chín  muồi;  lại  còn  có  thể  phát  nguyện  cầu  vãng  sanh  bèn  là  lắm 

phước đức. Trong lời chú giải ở đây, Ngẫu Ích đại sư đã nói:  “Tâm tánh

 chi cực trí, trì danh chi kỳ huân” (do tâm tánh thấu đạt đến cùng cực và 

công huân kỳ diệu của pháp trì danh), hai câu này hết sức có trọng lượng. 

Tâm tánh vô lượng vô biên, niệm một tiếng Phật hiệu liền có vô lượng 

vô biên phước đức. Tin thật sự, nguyện thiết tha, nhất tâm trì danh, chính 

là  “tâm tánh  chi  cực  trí” (thấu  đạt tâm  tánh  đến  mức  cùng  cực).  Danh 

hiệu Di Đà cũng là đức hiệu của tự tánh, Tự và Tha chẳng hai. Chúng ta 

vận dụng tâm tánh đến mức cùng cực thì công đức của danh hiệu cũng 

biến thành cùng cực, nghiệp vô lậu chẳng thể nghĩ bàn, lại còn được bổn 

nguyện, công đức của A Di Đà Phật làm tăng thượng duyên, nên mới có 

thể cùng các vị thượng thiện nhân cùng tụ hội một chỗ, làm thầy, làm 

bạn, cho nên công đức thành tựu nhanh chóng. 

 “Như huân, như trì” : Đây là chữ trong Kinh Thi, [Huân và Trì] là 

hai thứ nhạc khí thời cổ. Huân (壎) đọc giống như Huyên (喧)141, Trì (篪)

đọc giống như chữ Trì (池). Hai thứ âm thanh hòa hợp, hình dung anh 

em hòa thuận. Ý nói: Sanh về Tây Phương sẽ cùng với Đẳng Giác Bồ 

Tát giống như anh em một niềm thân ái, mọi người ở cùng một chỗ. Họ 

còn có một phần sanh tướng vô minh chưa đoạn, nhưng chúng ta cùng 

141 Huân (壎) có âm Quan Thoại là Xūn hay Xuan, còn chữ Huyên có âm là Xuán, 

gần giống nhau. Huân là một thứ nhạc khí thường làm bằng đất nung, hình hơi giống 

quả  trứng,  một  đầu  nhọn,  một  đầu  bằng.  Đầu  nhọn  khoét  lỗ  để  thổi,  chung  quanh 

khoét lỗ, thông thường là sáu lỗ, được chia thành hai loại: Loại có hình như trứng 

con phượng, gọi là Nhã Huân; loại giống hình trứng gà thì gọi là Tụng Huân. Huân 

đôi khi còn được gọi là Đào Địch (ống sáo bằng đất nung) và chữ Huân (Đào Địch) 

cũng thường được dùng để dịch tên loại kèn Ocarina của Tây Phương (tuy Ocarina 

dẹp và nhỏ hơn Huân). 

Trì là loại sáo bằng trúc thổi ngang, khoét tám lỗ hoặc bảy lỗ (trong khi Tiêu là sáo 

thổi dọc). Hiện thời hầu như không ai sử dụng Trì, trừ những dàn nhạc tấu loại Nhã 

Nhạc thời Tùy - Đường mới dùng đến. Trì gần giống như ống Địch (sáo ngang) hiện 

thời, điểm khác biệt là hai đầu của Trì bịt kín, trong khi Địch để trống, Trì cũng ngắn 

hơn  Địch.  Sách  Nhĩ  Nhã  chép:  “Trì  dài  một  thước  bốn  tấc,  to  ba  tấc,  thổi  ngang. 

 Loại nhỏ chỉ dài hai tấc”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 309

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

với họ sẽ đều hết vô minh, Kiến Tư, Trần Sa khỏi cần phải nói đến nữa! 

Không chỉ là chứng ba thứ Bất Thoái mà còn là chứng trọn vẹn ba thứ 

Bất Thoái, ngang bằng bậc Đẳng Giác Bồ Tát.  “Đồng đăng Diệu Giác” 

(cùng lên địa vị Diệu Giác): Diệu Giác là quả vị Phật trong Viên Giáo. 



Ngũ Nghịch, Thập Ác là hạng phàm phu kém cỏi nhất, sanh về Tây 

Phương ở chung một chỗ với các vị thượng thiện nhân, vượt thoát Thập 

Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, bốn mươi mốt 

phẩm vị, đủ thấy sau khi sanh về Tây Phương, chẳng cần phải trải qua ba 

hay bốn kiếp, rất nhanh chóng chứng ngay địa vị Bổ Xứ làm Phật, ta lại 

có thể suy ra rằng: Trong thế giới Tây Phương, Bổ Xứ Bồ Tát chiếm đại 

đa số. Phàm phu đới nghiệp vãng sanh trong một đời liền có đạt đến địa 

vị Bổ Xứ, chẳng khác gì các vị Quán Âm, Thế Chí. Kẻ mới vừa vãng 

sanh cõi Đồng Cư, Kiến Hoặc, Tư Hoặc chưa đoạn, Vô Minh chưa phá, 

vẫn còn mang thân phận phàm phu, chẳng phải là Đẳng Giác. Do vậy, 

Tây Phương thế giới đúng là như trong phần trước đã nói: Hết thảy đều 

chẳng phải, hết thảy đều phải. 

 “Thử  giai  giáo  võng  sở  bất  năng  thâu,  sát  võng  sở  bất  năng  lệ” 

(Điều này chẳng thể gồm thâu trong giáo pháp nào, mà cũng chẳng thể 

có trong bất cứ cõi nước nào):  “Giáo võng”  chính là kinh giáo do Thích

Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  giảng  trong  bốn  mươi  chín  năm,  chưa  hề  nói  đến 

chuyện này. Trong hết thảy các cõi Phật cũng chẳng có tình huống này. 

Đây  chính  là  do  tâm  tánh  đạt  đến  cùng  cực,  công  đức  của  danh  hiệu 

chẳng thể nghĩ bàn, do bổn nguyện, oai thần của Phật Di Đà gia trì. Cõi 

Cực Lạc Đồng Cư trong pháp môn Tịnh Độ vượt trội hết thảy các cõi 

nước Phật, ngày nay may mắn gặp gỡ, chỉ cần chiếu theo phương pháp 

và lý luận trong kinh điển để tu học thì chẳng bao lâu sẽ là bậc đại thánh 

nhân trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư của Tây Phương Cực Lạc thế giới. 

 (Giải) Đương tri ngô nhân đại sự nhân duyên, Đồng Cư nhất quan, 

 tối  nan  thấu  thoát.  Duy  Cực  Lạc  Đồng  Cư,  siêu  xuất  thập  phương 

 Đồng Cư chi ngoại. Liễu thử phương năng thâm tín Di Đà nguyện lực. 

 Tín Phật lực, phương năng thâm tín danh hiệu công đức. Tín trì danh, 

 phương năng thâm tín ngô nhân tâm tánh, bổn bất khả tư nghị dã. Cụ 

 thử  thâm  tín,  phương  năng  phát  ư  đại  nguyện.  Văn  trung  “ưng 

 đương”  nhị  tự,  tức  chỉ  thâm  tín.  Thâm  tín  phát  nguyện,  tức  Vô 

 Thượng Bồ Đề. Hợp thử tín nguyện, đích vi Tịnh Độ chỉ nam. Do thử 

 nhi chấp trì danh hiệu, nãi vi Chánh Hạnh. Nhược tín nguyện kiên cố, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 310

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 lâm chung thập niệm, nhất niệm, diệc quyết đắc sanh. Nhược vô tín 

 nguyện, túng tương danh hiệu trì chí phong xuy bất nhập, vũ đả bất 

 thấp, như ngân tường, thiết bích tương tự, diệc vô đắc sanh chi lý. Tu 

 tịnh  nghiệp  giả,  bất  khả  bất  tri  dã.  Đại  Bổn  A  Di  Đà  Kinh,  diệc  dĩ 

 “phát Bồ Đề nguyện” vi yếu, chánh dữ thử đồng. 

(解) 當知吾人大事因緣。同居一關。最難透脫。唯極

樂同居。超出十方同居之外。了此方能深信彌陀願力。信

佛力。方能深信名號功德。信持名。方能深信吾人心性。

本不可思議也。具此深信。方能發於大願。文中應當二

字。即指深信。深信發願。即無上菩提。合此信願。的為

淨土指南。由此而執持名號。乃為正行。若信願堅固。臨

終十念一念。亦決得生。若無信願。縱將名號持至風吹不

入。雨打不溼。如銀牆鐵壁相似。亦無得生之理。修淨業

者。不可不知也。大本阿彌陀經。亦以發菩提願為要。正

與此同。  

( Giải: Hãy nên biết đối với nhân duyên đại sự của chúng ta, một cửa 

 ải Đồng Cư khó thể vượt thoát nhất. Chỉ có cõi Đồng Cư trong Cực Lạc 

 vượt khỏi các cõi Đồng Cư trong mười phương. Hiểu rõ điều này rồi thì 

 mới có thể tin sâu vào nguyện lực của Phật Di Đà. Có tin vào Phật lực 

 thì mới có thể tin tưởng sâu xa công đức của danh hiệu. Tin vào trì danh 

 thì  mới  có  thể  tin  tưởng  sâu  xa  tâm  tánh  của  chúng  ta  vốn  chẳng  thể 

 nghĩ  bàn.  Có  lòng  tin  sâu  xa  như  vậy  rồi  thì  mới  có  thể  phát  ra  đại 

 nguyện. Hai chữ “hãy nên” trong kinh văn chính là nói đến lòng tin sâu 

 xa. Tin sâu, phát nguyện chính là Vô Thượng Bồ Đề. Gộp cả hai thứ Tín 

 và Nguyện này, đích xác là kim chỉ nam cho pháp môn Tịnh Độ. Do hai 

 điều này mà chấp trì danh hiệu thì là Chánh Hạnh. Nếu tín nguyện kiên 

 cố,  lâm  chung  mười  niệm  hoặc  một  niệm,  cũng  quyết  định  được  vãng 

 sanh.  Nếu  không  có  tín  nguyện,  dẫu  trì  danh  hiệu  đến  mức  gió  thổi 

 chẳng  lọt,  mưa  táp  chẳng  ướt  giống  như  tường  bạc  vách  sắt  thì  cũng 

 chẳng có lẽ nào được vãng sanh! Người tu Tịnh nghiệp chẳng thể không 

 biết điều này. Đại Bổn A Di Đà Kinh cũng coi “phát nguyện Bồ Đề” là 

 trọng yếu, hoàn toàn giống như kinh này). 



Trong kinh này, đức Phật nói rõ ràng: Thế giới Tây Phương thành 

tựu sự trang nghiêm thù thắng, thời gian không dài. Đoạn thứ nhất giới 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 311

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thiệu  hoàn  cảnh  y  báo,  gần  giống  như  xây  trường  học  trong  một  thời 

gian ngắn ngủi, xây dựng một khu trường đẹp đẽ tuyệt vời, các thiết bị 

hoàn chỉnh, không thiếu sót mảy may nào. Đoạn thứ hai nói về sự trang 

nghiêm nơi chánh báo, giới thiệu đạo sư A Di Đà Phật là vị thầy ưu tú 

nhất, Thanh Văn, Bồ Tát, Nhất Sanh Bổ Xứ là những học trò đạt thành 

tựu trong tu học. Quán sát hai đoạn kinh văn này, ta thấy các cõi Phật 

trong mười phương chẳng thể sánh bằng. Đem những chỗ tốt đẹp của thế 

giới  Cực  Lạc  nói  hết  ra,  chúng  ta  đã  biết  tình  hình  thực  tế  ấy,  lẽ  nào 

chẳng hâm mộ, hướng về. Trong đoạn này, kinh dạy cho chúng ta biết 

một đại sự nhân duyên, tức là đại sự sanh tử. Trong lục đạo, muốn liễu 

sanh tử, thoát tam giới thì chẳng phải là chuyện dễ dàng, đoạn phiền não 

khó  lắm!  Mê  hoặc  tạo  nghiệp,  chịu  khổ,  tạo  thành  luân  hồi.  Khi  gánh 

chịu quả báo chẳng biết tự phản tỉnh, càng thêm mê hoặc, càng mê sâu 

hơn,  mỗi  đời  lại  kém  hơn  đời  trước.  Cõi  Đồng  Cư  trong  Tây  Phương 

Cực Lạc thế giới chẳng có lục đạo, khác hẳn cõi Đồng Cư trong mười 

phương  thế  giới.  Thế  giới  Tây  Phương  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  cũng 

chẳng có mười pháp giới. Bốn cõi xếp theo hàng ngang, hễ sanh về một 

cõi sẽ sanh về hết thảy cõi, người vãng sanh mang theo nghiệp cũ, nhiều 

hay ít chẳng giống nhau. Người mang theo nghiệp ít sẽ ở trong cõi Thật 

Báo  Trang  Nghiêm  hoặc  cõi  Thường  Tịch  Quang.  Mang  theo  nghiệp 

nhiều sẽ ở trong cõi Phương Tiện Hữu Dư hoặc cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư.  Trên  sự  thật  là  Nhất  Chân  pháp  giới,  bất  luận  chúng  sanh  trong 

đường  nào,  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đều  bình  đẳng  với 

Đẳng Giác Bồ Tát. Bốn mươi tám nguyện và kinh Vô Lượng Thọ đều 

nói như thế. Nếu chẳng phải là Nhất Chân pháp giới, sẽ hoàn toàn chẳng 

có  tình  hình  này!  Quán  Kinh  nói  bốn  cách  niệm  Phật  là  Thật  Tướng, 

Quán Tưởng, Quán Tượng và Trì Danh. Mười phương chúng sanh sanh 

về thế giới Cực Lạc, phần nhiều nhờ cách Trì Danh Niệm Phật. Bởi nó là 

pháp môn bậc nhất, dễ dàng nhất, đơn giản nhất, nhanh chóng nhất, ổn 

thỏa  thích  đáng  nhất,  chí  viên,  chí  đốn.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  điều 

kiện để vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc thế  giới  là   “phát  Bồ  Đề  tâm, 

 một bề chuyên niệm” . Lại xem phần ba bậc chín phẩm vãng sanh [trong 

kinh Vô Lượng Thọ và kinh Quán Vô Lượng Thọ] và đọc các kinh điển 

Đại Thừa khác, những người hồi hướng vãng sanh đều là  “phát Bồ Đề 

 tâm, một bề chuyên niệm” . Nguyện thứ mười tám trong bốn mươi tám 

nguyện  là   “một  bề  chuyên  niệm,  mười  niệm  thành  tựu” ,  nguyện  thứ 

mười chín là  “phát Bồ Đề tâm” . Đủ thấy rằng [tông chỉ]  “phát Bồ Đề 

 tâm, một bề chuyên niệm”  dựa trên bổn nguyện của Phật Di Đà. Trong 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 312

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Quán Kinh, đức Phật gọi Bồ Đề tâm là “chí thành tâm, thâm tâm và hồi 

hướng phát nguyện tâm”. Trong Đại Thừa Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ 

Tát  nói  Bồ  Đề  tâm  là  “trực  tâm,  thâm  tâm,  đại  bi  tâm”.  Những  danh 

tướng ấy rất nhiều, nhưng đều nói chưa rõ ràng lắm. Ở đây, Ngẫu Ích đại 

sư dạy cho chúng ta một định nghĩa đơn giản, trọng yếu nhất:  “Tin sâu

 phát nguyện chính là Vô Thượng Bồ Đề tâm” . Tất cả những tâm như 

chí  thành  tâm,  thâm  tâm,  trực  tâm,  hồi hướng  phát nguyện  tâm,  đại bi 

tâm đều bao gồm trong một niệm, đại sư đã nói toạc ra. Bà cụ già chẳng 

biết chữ, chẳng biết thế nào là phát Bồ Đề tâm, nhưng bà cụ có lòng tin 

chân thành, nguyện thiết tha, đến cuối cùng, thân không bệnh khổ, ngồi 

vãng sanh. Do vậy, đại sư nói:  “Hợp thử tín nguyện, đích vi Tịnh Độ chỉ 

 nam. Do thử nhi chấp trì danh hiệu, nãi vi Chánh Hạnh”  (Gộp cả hai 

thứ Tín và Nguyện này đích xác là kim chỉ nam cho pháp môn Tịnh Độ. 

Do hai điều này mà chấp trì danh hiệu thì là Chánh Hạnh), hết sức trọng 

yếu! 

 “Nhược  tín  nguyện  kiên  cố,  lâm  chung  thập  niệm,  nhất  niệm,  diệc 

 quyết vãng sanh”  (Nếu tín nguyện kiên cố, lâm chung mười niệm hoặc 

một niệm, cũng quyết định được vãng sanh): Đại sư nói hết sức khẳng 

định, chính là nói:  “Đắc sanh dữ phủ, toàn do tín nguyện chi hữu vô” 

(Được vãng sanh hay không, hoàn toàn do có tín nguyện hay không). 



Có tín và có nguyện sẽ tương ứng với nguyện lực của A Di Đà Phật, 

tương ứng với chân tâm bổn tánh của chính mình. Dẫu có cảm ứng cũng 

chớ nên hoan hỷ, chỉ dốc sức nơi tín nguyện trì danh là được rồi. Nếu 

công phu trì danh đến mức,  mà tín nguyện hoàn toàn chẳng chân thật, 

thiết tha thì cũng uổng phí công phu. Có người đối với chuyện thế gian 

không buông xuống được, con cái, thân quyến, của cải, sự nghiệp, chẳng 

bỏ  thứ  gì  được,  chỉ cần  có  một  tí vướng  mắc  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh. 

Công phu chân chánh là thấy thấu suốt, rõ ràng hết thảy pháp trong thế 

gian, đấy gọi là Đoạn Đức, ý chí hướng về Tây Phương hết sức mãnh liệt 

thì còn có gì mà chẳng làm được! 

4.2.3.  Chỉ  thẳng  pháp  Trì  Danh  [nhằm  khuyên  hành  giả]  lập 

hạnh 

 (Kinh) Xá Lợi Phất!  Bất khả dĩ thiểu thiện căn,  phước đức,  nhân  

 duyên đắc sanh bỉ quốc. Xá Lợi Phất! Nhược hữu thiện nam tử, thiện 

 nữ  nhân,  văn  thuyết  A  Di  Đà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu,  nhược  nhất 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 313

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nhật,  nhược  nhị  nhật,  nhược  tam  nhật,  nhược  tứ  nhật,  nhược  ngũ 

 nhật,  nhược  lục  nhật,  nhược  thất  nhật,  nhất  tâm  bất  loạn,  kỳ  nhân 

 lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng hiện tại kỳ 

 tiền. Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di 

 Đà Phật Cực Lạc quốc độ. 

(經) 舍利弗。不可以少善根福德因緣。得生彼國。舍

利弗。若有善男子。善女人。聞說阿彌陀佛。執持名號。

若一日。若二日。若三日。若四日。若五日。若六日。若

七日。一心不亂。其人臨命終時。阿彌陀佛。與諸聖眾。

現在其前。是人終時。心不顛倒。即得往生。阿彌陀佛。

極樂國土。  

( Chánh kinh:  Này  Xá  Lợi  Phất!  Chẳng  thể  dùng  chút  ít  thiện  căn, 

 phước đức, nhân duyên để sanh vào nước ấy. Này Xá Lợi Phất! Nếu có 

 thiện nam tử, thiện nữ nhân, nghe nói A Di Đà Phật, chấp trì danh hiệu, 

 hoặc một ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, hoặc bốn ngày, hoặc năm 

 ngày,  hoặc  sáu  ngày,  hoặc  bảy  ngày,  nhất  tâm  bất  loạn,  khi  người  ấy 

 lâm chung, A Di Đà Phật và các thánh chúng hiện ra trước mặt. Người 

 ấy lúc lâm chung, tâm chẳng điên đảo liền được sanh về cõi nước Cực 

 Lạc của A Di Đà Phật). 



Đức  Phật  bảo  tôn  giả  Xá  Lợi  Phất:   “Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn, 

 phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc”  (Chẳng thể dùng chút ít thiện 

căn, phước đức, nhân duyên để sanh vào nước ấy).  “Thiện căn”  là tin

tưởng sâu xa,  “phước đức”  là trì danh, phát tâm niệm Phật là phước đức 

lớn nhất trong thế gian lẫn xuất thế gian. Trời, người ít phước đức, Nhị 

Thừa, Quyền Giáo Bồ Tát ít thiện căn, nửa tin nửa ngờ. Có ai đem pháp 

môn này giới thiệu với người khác thì những kẻ ấy tự nhận là bậc thượng 

căn  lợi  trí,  đáng  nên  học  kinh  giáo,  tham  Thiền,  coi  pháp  Niệm  Phật 

chẳng xứng đáng [để họ quan tâm]. Trong cõi đời, có kẻ tin Phật lâu năm, 

chịu tin tưởng, cũng phát nguyện, nhưng chẳng thể vãng sanh là do chưa 

thể  buông  xuống  các  duyên  trong  cõi  đời,  không  bỏ  nổi  cảm  tình,  bị 

chuyện  thế  gian  vây  bủa,  tức  là  chẳng  đủ  phước  đức.  Trước  hết,  phải 

hiểu  rõ  lý  luận  và  sự  thật  trong  pháp  môn  Tịnh  Độ,  phải  giảng  nhiều, 

nghe  nhiều,  chứ  chỉ  một  hai  lượt  thì  hiệu  quả  chẳng  lớn.  Tôi  là  một 

người thuộc vào trường hợp này! Giảng Yếu Giải lần này khác với lần 

giảng năm ngoái. Trong lần này có những điều trong quá khứ tôi chưa hề 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 314

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nói đến. Quán sát, thấu hiểu mỗi năm càng sâu đậm hơn năm trước, mỗi 

năm một hiểu rõ hơn, chứ không phải là năm ngoái tôi tiếc pháp không 

chịu nói! Năm ngoái tôi cũng không biết những điều ấy. Đến nay tôi mới 

thấu  hiểu  [vì  sao]  xưa  kia  thiền  sư  Đạo  Xước  giảng  ba  kinh  một  luận 

Tịnh Độ, giảng hơn hai trăm lần. Đáng tiếc là những bản chú giải của lão 

nhân gia không được  truyền  lại.  Hiện thời,  chúng  ta  thấy  bản  chú giải 

của cổ đức được lưu truyền phổ biến nhất là bộ Sớ Sao của Liên Trì đại 

sư, Viên Trung Sao của U Khê đại sư và Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. 

Ngày  nay  có  thể  nghe  nói  tới  bộ  Yếu  Giải  này,  chính  là  thiện  căn  và 

phước đức cùng lúc đầy đủ. Trong đời quá khứ, các vị đồng tu đã kết 

duyên rất sâu với A Di Đà Phật, nhưng sở dĩ chưa thể vãng sanh là do 

trong ba điều kiện trên đây đã thiếu mất một. Nếu đầy đủ thì đời này sẽ 

là thân sau cùng. Sanh nhằm thời đại này, nghe kinh có băng thâu âm và 

băng  thâu  hình,  nghe  mấy  chục  lượt  thì  từ  trong  mê  tình  chúng  ta  sẽ 

được lay tỉnh. Đấy là tăng thượng duyên, thiện căn, phước đức là thân 

nhân duyên. 

 “Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, văn thuyết A Di Đà Phật, 

 chấp trì danh hiệu”  (Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân, nghe nói A Di 

Đà Phật, chấp trì danh hiệu): Tiêu chuẩn  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” 

được  nói  ở  đây  khác  với  tiêu  chuẩn  của  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân 

trong hết thảy các kinh điển khác.  “Thiện nam tử, thiện nữ nhân”  như 

trong kinh Di Đà đã nói phải có nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều 

nhân duyên, mà cũng là những nam tử, nữ nhân tin thật, nguyện thiết, 

nhất tâm trì danh hiệu như trong phần trên đã nói. 

 “Văn thuyết A Di Đà Phật”  (nghe nói A Di Đà Phật):  “Văn” (聞) là

nghe xong liền có nguyện vọng [vãng sanh] mạnh  mẽ.  “Chấp” (執) là

nắm giữ,  “trì” (持) là giữ gìn chẳng để mất. Trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật, hễ vọng niệm vừa dấy lên, ngay lập tức nghĩ đến tượng A Di Đà 

Phật, miệng liền niệm Phật; nhất tâm bất loạn là mục tiêu niệm Phật của 

chúng  ta.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta   “tịnh  niệm  tiếp  nối” , tâm

tưởng Phật, miệng niệm Phật đều không gián đoạn. Nếu có tạp niệm thì 

chẳng  tương  ứng.  Tạp  niệm,  vọng  tưởng  dấy  lên  là  hiện  tượng  bình 

thường, chẳng cần phải quan tâm đến nó, cứ chuyên chú nơi Phật hiệu, 

vọng niệm sẽ dần dần ít đi. Thông thường, công phu sẽ đắc lực sau hai 

ba  năm,  mỗi  giờ  có  đôi  ba  vọng  niệm  thì  đã  được  coi  là  khá  lắm  rồi! 

Chưa đoạn được vọng niệm, nói chung là vì chưa buông xuống được các 

duyên  trong  đời.  Hiện  tại,  chúng  ta  đả  Phật  thất,  chính  là  căn  cứ  theo 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 315

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

kinh Di Đà đã dạy, bảy ngày có thể thành tựu; chỉ cần tu đến mức nhất 

tâm bất loạn, muốn vãng sanh liền vãng sanh. Sống chết tự tại, bảy ngày 

niệm đến mức tương ứng là được. Nếu chẳng tương ứng thì bảy  mươi 

ngày cũng chẳng có tác dụng gì hết. 

 (Giải) Bồ Đề chánh đạo, danh “thiện căn”, tức thân nhân. Chủng 

 chủng  trợ  đạo,  Thí,  Giới,  Thiền  đẳng,  danh  “phước  đức”,  tức  trợ 

 duyên.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Đề  thiện  căn  thiểu,  nhân  thiên 

 hữu lậu phước nghiệp, phước đức thiểu, giai bất khả sanh Tịnh Độ. 

 Duy dĩ tín nguyện chấp trì danh hiệu, tắc nhất nhất thanh, tất cụ đa 

 thiện căn, phước đức, tán tâm xưng danh, phước thiện diệc bất khả 

 lượng, huống nhất tâm bất loạn tai! 

(解) 菩提正道。名善根。即親因。種種助道。施戒禪

等。名福德。即助緣。聲聞緣覺。菩提善根少。人天有漏

福業。福德少。皆不可生淨土。唯以信願執持名號。則一

一聲。悉具多善根福德。散心稱名。福善亦不可量。況一

心不亂哉。  

( Giải: Chánh đạo Bồ Đề gọi là “thiện căn”, tức thân nhân (cái nhân 

 chánh yếu). Các món trợ đạo như Thí, Giới, Thiền v.v... gọi là “phước 

 đức”, tức là trợ duyên. Thiện căn Bồ Đề của Thanh Văn, Duyên Giác ít 

 ỏi,  phước  nghiệp  của  trời  người  là  hữu  lậu,  nên  phước  đức  ít  ỏi,  đều 

 chẳng thể vãng sanh Tịnh Độ. Chỉ có tín nguyện, chấp trì danh hiệu thì 

 mỗi  một  tiếng  đều  đầy  đủ  nhiều  thiện  căn,  phước  đức.  Tâm  tán  loạn 

 xưng danh thì phước thiện còn chẳng thể lường, huống là nhất tâm bất 

 loạn ư!)



Chú giải đoạn này, đại sư giảng rõ tình huống có thể vãng sanh hay 

là  không.  Chữ   “chánh  đạo”  trong  “Bồ  Đề  chánh  đạo”   chỉ  Chân  Như 

bổn tánh trong Phật pháp Đại Thừa.  “Bồ Đề chánh đạo”  tức là minh tâm 

kiến tánh, trong Tịnh Tông gọi là  “thâm tín” . Tin sâu xa quả thật có thế 

giới Cực Lạc, có A Di Đà Phật, tin sâu xa lời giới thiệu của Thích Ca 

Mâu Ni quả thật chẳng dối, tin sâu xa mười phương hết thảy chư Phật 

Như Lai chứng minh lời Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói là xác thực không 

sai. Đấy chính là  “thân nhân”  (cái nhân chính yếu) khiến chúng ta vãng 

sanh Tịnh Độ, thành Phật trong một đời. Các pháp thường được nói đến 

như Tứ Nhiếp, Lục Độ, ba mươi bảy đạo phẩm đều là trợ duyên. Chúng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 316

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ta thật sự phát nguyện sanh về Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật thì Tứ 

Nhiếp, Lục Độ, ba mươi bảy đạo phẩm cũng đều hoàn toàn trọn đủ. Một 

đời xử thế, đãi người, tiếp vật, có tơ hào thiện tâm, thiện hạnh nào cũng 

đều  hồi  hướng  Tây  Phương  cầu  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  chẳng  cầu 

phước báo trời người trong đời này hay trong đời kế, chỉ cầu vãng sanh 

Tây Phương, trang nghiêm Tịnh Độ thì tâm ấy mới thuần, là trợ duyên 

thù thắng. Cổ nhân nói:  “Tín nguyện trì danh là điều lành nhất trong các 

 điều lành” . Đạo lý trong câu nói này rất sâu. Bậc Bồ Tát minh tâm kiến 

tánh còn chưa hiểu thật rõ loại sự lý này. Nếu đức Phật không dạy chúng 

ta, ai có thể hiểu được? Phàm phu nghiệp chướng tập khí nặng nề, tuy 

Phật giảng rõ ràng, vẫn chẳng nhất định tin tưởng, nhưng đại Bồ Tát có 

trí huệ cao, nghe rồi liền tỉnh ngộ. Vì thế, so ra thì Phổ Hiền Bồ Tát dùng 

mười đại nguyện vương tiếp dẫn bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ 

trong  thế  giới  Hoa  Tạng  dễ  dàng,  đức  Thế  Tôn  ở  trong  thế  giới  này 

khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Độ thật khó khăn. Do vậy, pháp môn này 

được gọi là  “nan tín chi pháp”  (pháp khó tin). Nếu nghe xong mà có thể 

tin  tưởng  và  tiếp  nhận,  phụng  hành,  đấy  chính  là  như  trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ đã nói: Thiện căn, phước đức đã tu hành trong vô lượng kiếp 

quá  khứ  đến  nay  đã  chín  muồi.  Nếu  không,  sẽ  chẳng  thể  tiếp  nhận, 

nhưng người như vậy rốt cuộc chẳng nhiều nhặn gì! 

 (Giải) Cố sử cảm ứng đạo giao, văn thành ấn hoại, Di Đà thánh 

 chúng,  bất  lai  nhi  lai,  thân  thùy  tiếp  dẫn,  hành  nhân  tâm  thức,  bất 

 vãng nhi vãng, thác chất bảo liên dã. 

(解) 故使感應道交 。 文成印壞 。彌陀聖眾。不來而

來。親垂接引。行人心識。不往而往。託質寶蓮也。 

( Giải:  Do  vậy,  khiến  cho  [Phật  và  hành  giả  tu  Tịnh  Độ]  cảm  ứng 

 đạo giao, nét khắc trên ấn đã hiện, ấn [sáp] liền hoại. Phật Di Đà và 

 thánh chúng, chẳng tới mà tới, đích thân rủ lòng tiếp dẫn, tâm thức của 

 hành nhân chẳng đi mà đi, gởi thể chất trong hoa sen báu). 

 “Văn thành ấn hoại”  142 là tỷ dụ công phu niệm Phật thành tựu. Công 

phu trong một niệm, niệm đến mức thuần nhất bèn cảm ứng đạo giao. Vì 

142  “Văn”   là  nét  chữ  khắc  trên  ấn.  Trong  thư  gởi  cho  ông  Đinh  Phước  Bảo  (Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4), tổ Ấn Quang đã giảng: “Trong quyển 

 bảy của bộ [Phật Học] Đại Từ Điển, trang 1029, phía dưới từ ngữ ‘ấn hoại thành 

 văn’ (ấn nát nhưng dấu khắc trên ấn đã hiện) chú rằng: “Đúc sáp thành ấn, in trên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 317

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sao nói A Di Đà Phật và Bồ Tát, thánh chúng  “đến mà chẳng đến” ? Đến 

và đi là nói theo mặt Sự, trên mặt Sự quả thật có chuyện ấy. Nói theo 

mặt Lý thì chẳng có đến hay đi. Chư Phật, Bồ Tát biến hiện trong tâm 

của  chúng  sanh,  chúng sanh  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới, 

mà thế giới Cực Lạc cũng là do tự tánh của chúng sanh biến hiện, duy 

tâm Tịnh Độ, hoàn toàn chẳng rời ngoài cái tâm. A Di Đà Phật đến tiếp 

dẫn  là  do  tín  nguyện  hạnh  của  chính  mình  cảm  ứng.  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh là năng cảm, còn Phật, Bồ Tát ứng hiện là sở cảm. Tâm thức của 

hành nhân vãng sanh, chứ không phải thân thể vãng sanh. Thân thể là 

Ngã Sở (cái thuộc về Ngã), tâm thức mới là Ngã. 

  (Giải) Thiện nam nữ giả, bất luận xuất gia, tại gia, quý, tiện, lão, 

 thiếu,  lục  thú,  tứ  sanh,  đản  văn  Phật  danh,  tức  đa  kiếp  thiện  căn 

 thành thục. Ngũ Nghịch, Thập Ác giai danh “thiện” dã. 

(解) 善男女者 。不論出家在家 。貴賤老少 。六趣四 

生。但聞佛名。即多劫善根成熟。五逆十惡。皆名善也。 

( Giải:  “Thiện  nam  nữ”:  Bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  sang,  hèn, 

 già, trẻ, sáu nẻo, tứ sanh, chỉ nghe được danh hiệu Phật thì đã là thiện 

 căn trong nhiều kiếp chín muồi. Kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng đều gọi 

 là “thiện” cả)

Đoạn này ý nói hễ người nào vãng sanh thì đều là do thiện căn trong 

nhiều kiếp đã chín muồi, chẳng cần biết là tại gia hay xuất gia, sang, hèn, 

già,  trẻ,  sáu  nẻo,  cho  đến  bốn  loài  Noãn,  Thai,  Thấp,  Hóa,  đều  gọi  là 

 “thiện” . Chẳng hạn như trong cuốn Vật Do Như Thử (loài vật còn như 

thế) có chép chuyện súc sanh vãng sanh rất nhiều. Đàm Hư đại sư kể: 

 bùn đất”, chưa đích xác! Ở đây là nói về kim nê, dùng ấn [đúc hay khắc bằng] sáp 

 áp vào kim nê đang nóng chảy. Do kim nê chưa nguội nên còn mềm mại có thể đóng 

 ấn vào được. Tuy đã bị ấn sáp đóng xuống thành vết, nhưng vì sức nóng của kim nê 

 nên ấn sáp bị chảy tan. Tuy ấn sáp bị chảy tan, nhưng mỗi một nét khắc trên mặt ấn 

 sáp đã đều hiện rõ trên kim nê. Như vậy thì ấn bị hoại, nhưng nét khắc trên mặt ấn 

 đã hình thành, [hai chuyện này xảy ra] cùng một lúc. Nếu hiểu là [đem ấn sáp] in 

 trên bùn đất thì làm sao ấn có thể bị hư hoại cho được?”  Kim Nê là một hợp chất do 

thủy ngân hòa lẫn với bột vàng (hoặc kim loại khác) đem nung nóng thành chất bột 

sền sệt. Do ấn vừa in xuống, nét khắc liền hiện, có thể ví dụ sự việc xảy ra đồng thời, 

giống như chúng sanh vừa cảm, Phật liền ứng nên hòa thượng Tịnh Không mới nói: 

 “Văn  thành  ấn  hoại  là  tỷ  dụ  công  phu  niệm  Phật  thành  tựu.  Công  phu  trong  một 

 niệm, niệm đến mức thuần nhất bèn cảm ứng đạo giao”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 318

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Vào đầu thời Dân Quốc, khi lão pháp sư Đế Nhàn trụ trì ngôi chùa nhỏ 

mang tên Đầu Đà, có một con gà trống niệm Phật vãng sanh, nó cũng 

đáng gọi là  “thiện nam tử” .  “Văn”  là Văn Huệ, nghe rồi tin lại còn phát 

nguyện  cầu  sanh,  dùng  một  chữ  Văn  để  đại  diện,  tức  là  do  thiện  căn 

trong nhiều kiếp chín muồi. Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn đã 

giảng rất thấu triệt: Vương tử A Xà Thế và năm trăm vị trưởng giả, trong 

đời quá khứ đã từng cúng dường bốn trăm ức Phật, thiện căn, phước đức 

chẳng nhỏ. Đời này lại gặp Phật Thích Ca, dùng thân phận cư sĩ để nghe 

Phật giảng kinh, thuyết pháp, mong mỏi trong tương lai chính mình sẽ 

thành Phật giống hệt như A Di Đà Phật, nhưng chỉ khởi lên ý niệm ấy, 

chứ hoàn toàn chẳng phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Cúng dường bốn 

trăm ức Phật, nhưng thiện căn vẫn chưa chín muồi! Nói cách khác, trong 

đời này nghe đến danh hiệu A Di Đà Phật mà có thể tin, có thể nguyện, 

buông xuống hết thảy, cầu sanh Tịnh Độ, thiện căn của người đó chắc 

chắn  vượt trội vương  tử  A  Xà  Thế.  Loại  người này  không nhiều, hiện 

thời chúng ta khuyên người ta niệm Phật, người ta không tin tưởng, đấy 

là chuyện bình thường! Kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác trong đời quá khứ có 

thiện căn, trong đời này chưa gặp được Phật pháp, tạo tội Ngũ Nghịch, 

Thập  Ác,  lúc  lâm  chung  gặp  thiện  duyên,  được  thiện  tri  thức  chỉ  dạy, 

khuyên  lơn,  khích  lệ,  vừa  nghe  liền  tin  tưởng,  lập  tức  tiếp nhận,  niệm 

Phật cầu sanh, như ông Trương Thiện Hòa đời Đường chẳng hạn, đấy 

chính là thiện căn trong nhiều kiếp nhiều đời đã chín muồi. Tiêu chuẩn 

thiện - ác ấy chẳng thể dùng quan niệm thông thường để so lường được, 

mà phải dựa trên nhân duyên trong nhiều đời trước đã tạo ra nhân lành. 

 (Giải)  A  Di  Đà  Phật  thị  vạn  đức  hồng  danh,  dĩ  danh  triệu  đức, 

 khánh vô bất tận. Cố tức dĩ chấp trì danh hiệu vi Chánh Hạnh, bất tất 

 cánh thiệp quán tưởng, tham cứu đẳng hạnh, chí giản dị, chí trực tiệp 

 dã.  Văn  nhi  tín,  tín  nhi  nguyện,  nãi  khẳng  chấp  trì.  Bất  tín,  bất 

 nguyện, dữ bất văn đẳng, tuy vi viễn nhân, bất danh Văn Huệ. 

(解) 阿彌陀佛。是萬德洪名。以名召德。罄無不盡。

故即以執持名號為正行。不必更涉觀想參究等行。至簡

易。至直捷也。聞而信。信而願。乃肯執持。不信不願。

與不聞等。雖為遠因。不名聞慧。  

( Giải: A Di Đà Phật là danh hiệu rộng lớn có đủ muôn đức. Dùng 

 danh  để  vời  đức,  trọn  chẳng  còn  sót  gì.  Vì  thế,  liền  lấy  chấp  trì  danh 

 hiệu làm Chánh Hạnh, chẳng cần phải dính dáng những hạnh như quán 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 319

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tưởng, tham cứu v.v.. Đơn giản, dễ dàng nhất, thẳng chóng nhất. Nghe 

 rồi tin, tin rồi nguyện, bèn chịu chấp trì. Chứ chẳng tin, chẳng nguyện 

 thì cũng giống như chẳng nghe; tuy tạo thành cái nhân xa, nhưng chẳng 

 thể gọi là Văn Huệ). 

Vãng sanh được kiến lập trên nền tảng ba thứ chẳng thể nghĩ bàn: 

Một là tâm tánh chẳng thể nghĩ bàn, hai là cái tâm niệm Phật chẳng thể 

nghĩ  bàn,  ba  là  danh  hiệu  có  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  “A  Di  Đà 

 Phật thị vạn đức hồng danh, dĩ danh triệu đức, khánh vô bất tận” (A Di

Đà Phật là danh hiệu rộng lớn có đủ muôn đức. Dùng danh để vời đức 

trọn chẳng còn sót gì): Biến công đức của A Di Đà Phật thành công đức 

của chính mình, vì A Di Đà Phật là tự tánh Di Đà, Tây Phương thế giới 

là duy tâm Tịnh Độ. Tâm tánh của chính mình và tâm tánh của Phật là 

một, chẳng hai. Do “hết thảy pháp sanh từ tâm tưởng” nên phải chuyên 

tưởng Di Đà thì mới có thể biến Di Đà thành chính mình, khí phận giao 

tiếp với nhau, thật sự có thể cảm ứng đạo giao. Tu Tịnh Độ lấy chấp trì 

danh hiệu làm Chánh Hạnh, đơn giản, dễ dàng, thẳng chóng nhất, chẳng 

cần phải quán tưởng, tham cứu. Tất cả hết thảy kinh luận hãy nên buông 

xuống hết, trọn chẳng cần đến pháp môn thứ hai, tâm lập tức thanh tịnh. 

Nghe  rồi  tin,  tin  rồi  nguyện,  đầy  đủ  ba  món  tư  lương.  Nếu  chẳng  tin, 

chẳng nguyện thì giống như chẳng nghe. Hễ có một pháp thế gian hay 

xuất thế gian nào không buông xuống được thì điều đó cho thấy lòng tin 

chẳng thật, nguyện chẳng thiết tha. Dầu niệm Phật cho nhiều cũng chẳng 

thể vãng sanh. Trong tâm, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, trọn chẳng để 

cho bất cứ một pháp nào khác xen tạp trong tâm chính mình. Nếu chẳng 

được vậy thì chỉ là gieo được cái nhân xa mà thôi. Cổ nhân nói  “buông

 xuống  thân,  tâm,  thế  giới,  nhất  tâm  chuyên  niệm”   chính  là  nhằm  bồi 

dưỡng cho thiện căn chưa chín muồi của chúng ta được chín muồi, đấy 

là chuyện chúng ta có thể làm được. Đương nhiên, trong ấy vẫn có một 

nhân tố trọng yếu tức là nhân duyên. Chúng ta gặp được sách Yếu Giải 

của Ngẫu Ích đại sư, giảng thấu triệt, tường tận như thế này, dẫu thiện 

căn,  phước đức  còn  kém  một  chút  thì cũng có thể khiến cho thiện căn, 

phước đức được chín muồi sớm hơn. 

 (Giải)  Chấp trì, tắc niệm niệm ức Phật danh hiệu.  Cố thị Tư Huệ. 

 Nhiên hữu sự trì, lý trì. Sự trì giả, tín hữu Tây Phương A Di Đà Phật, 

 nhi vị đạt “thị tâm tác Phật, thị tâm thị Phật”, đản dĩ quyết chí nguyện 

 cầu  sanh  cố,  như  tử  ức  mẫu,  vô  thời  tạm  vong.  Lý  trì  giả,  tín  Tây 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 320

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Phương A Di Đà Phật thị ngã tâm cụ, thị ngã tâm tạo, tức dĩ tự tâm sở 

 cụ sở tạo hồng danh, vi hệ tâm chi cảnh, linh bất tạm vong dã. 

(解) 執持。則念念憶佛名號。故是思慧。然有事持理

持。事持者。信有西方阿彌陀佛。而未達是心作佛。是心

是佛。但以決志願求生故。如子憶母。無時暫忘。理持

者。信西方阿彌陀佛。是我心具。是我心造。即以自心所

具所造洪名。為繫心之境。令不暫忘也。  

( Giải: Chấp trì là niệm niệm nhớ tới danh hiệu Phật, cho nên là Tư 

 Huệ; nhưng có Sự Trì và Lý Trì. Sự Trì là tin có A Di Đà Phật ở Tây 

 Phương,  nhưng  chưa  thấu  đạt  “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”, 

 nhưng do quyết chí nguyện cầu vãng sanh, như con nhớ mẹ, không lúc 

 nào tạm quên. Lý Trì là tin A Di Đà Phật ở Tây Phương tâm ta sẵn đủ, 

 là do tâm ta tạo, liền dùng hồng danh tâm ta sẵn đủ, tâm ta tạo ấy để 

 làm cảnh hệ niệm khiến cho chẳng tạm quên vậy). 

Tách rời Văn - Tư - Tu thì mới có thể giảng Sự và Lý rất rõ ràng, 

chứ  trên  thực  tế,  Tam  Huệ  Văn  -  Tư  -  Tu  và  ba  món  tư  lương  Tín  - 

Nguyện - Hạnh đều ở trong một niệm. Một câu Phật hiệu đầy đủ ba món 

tư lương, mà cũng đầy đủ Tam Học Giới - Định - Huệ và Tam Huệ Văn 

- Tư - Tu. Tam Học, Tam Huệ, Tam Tư Lương mở rộng ra chính là toàn 

bộ hết thảy pháp do đức Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi 

chín năm, các pháp ấy đều nằm gọn trong một câu danh hiệu. 

Chấp trì danh hiệu có Sự Trì và Lý Trì khác biệt. Sự Trì là thật sự 

tin tưởng có thế giới Cực Lạc, có A Di  Đà Phật, nhưng chưa thấu đạt 

 “tâm này làm Phật, tâm này là Phật” , chỉ có cái tâm cầu nguyện được 

vãng sanh hết sức khẩn thiết, như con nhớ mẹ, không lúc nào quên mất. 

Đấy là Sự Trì. 

Lý Trì là tin tâm ta sẵn có A Di Đà Phật, Phật do tâm ta tạo. Y báo 

và chánh báo trang nghiêm trong mười phương vô lượng vô biên các cõi 

Phật đều do tự tánh biến hiện. Hiểu rõ Lý là giải ngộ, ngộ rồi bèn bắt đầu  

tu thì có thể chứng ngộ. 

Bất luận Sự Trì hay Lý Trì, biểu hiện bề ngoài đều giống nhau: Tinh 

tấn không lười biếng, tín tâm kiên định. Những phần tử lưng chừng giữa 

bậc thượng trí và kẻ hạ ngu là những kẻ khó độ nhất! Cổ nhân khuyên 

lơn chúng ta hãy học theo kẻ ngu; học theo người trí chẳng dễ, học theo 

kẻ  ngu  thì  còn  có  thể  làm  được.  Ai  chịu  học  làm  kẻ  ngu  thì  người  ấy 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 321

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chính là  “thiện  nam tử,  thiện  nữ  nhân”   như  trong  kinh  này  đã  nói,  hết 

thảy đều bỏ được, một bộ kinh A Di Đà, một câu A Di Đà Phật, những 

thứ khác hoàn toàn chẳng cần đến. Đấy chính là ngu mà không ai có thể 

bằng được! 

 (Giải)  Nhất  nhật  chí  thất  nhật  giả,  khắc  kỳ  biện  sự  dã.  Lợi  căn 

 nhất nhật tức bất loạn. Độn căn thất nhật phương bất loạn. Trung căn 

 nhị, tam, tứ, ngũ, lục nhật bất định. Hựu lợi căn năng thất nhật bất 

 loạn.  Độn  căn  cẩn  nhất  nhật  bất  loạn.  Trung  căn  lục,  ngũ,  tứ,  tam, 

 nhị nhật bất định. 

(解) 一日至七日者。尅期辦事也。利根一日即不亂。

鈍根七日方不亂。中根二三四五六日不定。又利根能七日

不亂。鈍根僅一日不亂。中根六五四三二日不定。  

( Giải: “Từ một ngày cho đến bảy ngày” là định thời hạn hòng tu tập 

 thành tựu. Bậc lợi căn trong một ngày liền chẳng loạn. Độn căn thì bảy 

 ngày  mới  chẳng  loạn.  Bậc  trung  căn  thì  hai,  ba,  bốn,  năm,  sáu  ngày 

 không chừng. Lại nữa, bậc lợi căn có thể bất loạn suốt bảy ngày. Bậc 

 độn căn chỉ có thể bất loạn trong một ngày. Bậc trung căn thì sáu, năm, 

 bốn, ba, hai ngày không chừng). 

Pháp môn Niệm Phật có thể định thời hạn mong chứng đắc từ một 

ngày cho đến bảy ngày.  Quý vị nghĩ xem, pháp môn nào có thể thành 

công trong vòng bảy ngày? Do vậy, ngay cả vị tổ sư khai sơn của Pháp 

Tướng Tông là Khuy Cơ đại sư cũng khen ngợi pháp này là pháp Đại 

Thừa đốn pháp đến cùng cực. Ngài viết một bản chú giải cho kinh Di Đà 

có tựa đề là [A Di Đà Kinh] Thông Tán Sớ nhằm tán dương Tịnh Độ. Do 

niệm Phật bảy ngày có thể thành tựu, hàng lợi căn trong một ngày liền 

đắc nhất tâm bất loạn, còn kẻ độn căn phải mất bảy ngày mới chẳng loạn. 

Trung  căn  thì hai,  ba,  bốn,  năm,  sáu  ngày  không  nhất  định. Hễ  có  thể 

nhất tâm bất loạn thì liền sanh tử tự tại. Tịnh Tông đả Phật thất chính là 

căn cứ trên đoạn kinh văn này. Thật sự đả Phật thất niệm Phật thì như 

trong  quá  khứ  thầy  Lý  đã  từng  bảo  chúng  tôi:  Đài  Trung  Liên  Xã  tuy 

thành lập bốn mươi mấy năm, nhưng chỉ cử hành tinh tấn Phật thất hai 

lượt. Thầy Lý đích thân chủ trì. Người tham gia tinh tấn Phật thất không 

được quá mười người. Vị thầy chủ trì phải chỉ dạy, uốn nắn tình trạng tu 

tập của từng người [tham dự]. Đông người sẽ chiếu cố không xuể, hễ hơi 

sơ sểnh sẽ chuốc lấy ma chướng. Trong hai lần ấy, cũng có mấy người bị 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 322

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ma dựa, thế gian gọi là “bệnh thần kinh”. Thầy Lý bỏ thời gian cả một 

năm  để  kềm  cặp  mới  khiến  cho  người  ấy  trở lại bình  thường.  Từ  đấy, 

không còn đả tinh tấn Phật thất nữa, chỉ cử hành pháp hội Phật thất. Ma 

chướng đưa đến là [do chính người ấy] có mong cầu, cầu thần thông, cầu 

cảm ứng, tâm chẳng thanh tịnh. Kinh Di Đà nói bảy ngày, còn kinh Vô 

Lượng Thọ nói:  “Trai giới thanh tịnh, nhất tâm thường niệm, thập trú 

 dạ bất tuyệt giả” (trai giới thanh tịnh, nhất tâm thường niệm, mười ngày 

đêm  chẳng  dứt),  tức  là  nói  [định  kỳ  hạn  Niệm  Phật  cầu  chứng  trong] 

mười ngày. Cổ Âm Vương Kinh cũng nói mười ngày. Kinh Đại Tập nói 

bảy thất, tức bốn mươi chín ngày. Kinh Ban Châu Tam Muội nói chín 

mươi  ngày,  tức  ba  tháng.  Kinh  Văn  Thù  Bát  Nhã  cũng  nói  chín  mươi 

ngày.  Các  kinh  nói  số  ngày  hạn  định  để  cầu  chứng  đắc  dài  ngắn  khác 

nhau, kinh A Di Đà nói thời gian ngắn nhất, đơn giản, dễ dàng nhất, ai 

cũng có thể làm được. Huống chi kinh Vô Lượng Thọ còn nói:  “Trú dạ 

 thường niệm, nguyện dục vãng sanh A Di Đà Phật thanh tịnh Phật quốc, 

 thập nhật,  thập  dạ, nãi  chí nhất nhật,  nhất  dạ, bất đoạn tuyệt  giả, thọ 

 chung  giai  đắc  vãng  sanh  kỳ  quốc”   (Ngày  đêm  thường  niệm,  nguyện 

muốn  vãng  sanh  cõi  Phật  thanh  tịnh  của  A  Di  Đà  Phật,  từ  mười  ngày 

mười đêm cho đến một ngày một đêm chẳng đoạn tuyệt, khi hết tuổi thọ 

đều được sanh về nước ấy). Nói chung, chỉ cần nhất tâm, bất luận thời 

gian dài hay ngắn, đều có thể vãng sanh; còn phẩm vị cao hay thấp tùy 

thuộc công phu Niệm Phật sâu hay cạn. Nói “sâu hay cạn” là nói tới sự 

tương ứng, tương ứng với hạnh và nguyện của A Di Đà Phật thì là sâu. 

Nói đơn giản hơn nữa là tương ứng với Định và Huệ. Công phu sâu là 

tâm định, huệ khai, đoạn phiền não, phá vô minh, phẩm vị tự nhiên cao. 

Công phu niệm Phật cạn là Định và Huệ yếu ớt, có thể khuất phục phiền 

não, nhưng chưa thể đoạn được phiền não, phẩm vị ắt thấp, [chuyện này] 

chẳng khó hiểu gì! 

 (Giải)  Nhất  tâm  diệc  nhị  chủng,  bất  luận  Sự  Trì,  Lý  Trì,  trì  chí 

 phục trừ phiền não, nãi chí Kiến Tư tiên tận, giai Sự nhất tâm. Bất 

 luận Sự Trì, Lý Trì, trì chí tâm khai, kiến bổn tánh Phật, giai Lý nhất 

 tâm. Sự nhất tâm bất vị Kiến Tư sở loạn, Lý nhất tâm bất vị nhị biên 

 sở loạn, tức Tu Huệ dã. 

(解) 一心亦二種。不論事持理持。持至伏除煩惱。乃

至見思先盡。皆事一心。不論事持理持。持至心開。見本

性佛。皆理一心 。事一心不為見思所亂。理一心不為二邊 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 323

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

所亂。即修慧也。

( Giải: Nhất tâm cũng có hai thứ. Bất luận Sự Trì hay Lý Trì, trì đến 

 mức khuất phục, trừ diệt phiền não, cho đến trừ hết Kiến Hoặc hay Tư 

 Hoặc trước, đều là Sự nhất tâm. Bất luận là Sự Trì hay Lý Trì, trì đến 

 mức  tâm  khai  ngộ,  thấy  vị  Phật  nơi  bổn  tánh,  đều  là  Lý  nhất  tâm.  Sự 

 nhất tâm chẳng bị Kiến Hoặc, Tư Hoặc nhiễu loạn, Lý nhất tâm chẳng 

 bị nhị biên nhiễu loạn. Đấy chính là Tu Huệ vậy). 

Nhất tâm cũng gồm hai thứ. Bất luận Sự Trì hay Lý Trì, nhân giống 

nhau, quả cũng giống nhau. Ví như chúng ta là phàm phu tuy nghe nói 

 “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà” , nhưng chẳng hiểu rõ tâm tánh là gì. 

Nếu hoàn toàn hiểu rõ thì là minh tâm kiến tánh, là bậc Pháp Thân đại sĩ. 

Chữ   “thượng  trí”  chỉ  Pháp  Thân  đại  sĩ,  bậc  Bồ  Tát  từ  Sơ  Trụ  trở  lên 

trong  Viên  Giáo  bèn  thuộc  về  Lý  Trì,  còn  những  ai  chưa  chứng  Pháp 

Thân thì đều gọi là Sự Trì. Trong Bát Thức Quy Củ Tụng, Huyền Trang 

đại sư đã viết:  “Ngu giả nan phân Thức dữ Căn”  (kẻ ngu chẳng phân 

biệt được Thức và Căn). Chữ  “ngu giả”  chỉ bậc A La Hán. Bất luận Sự 

Trì  hay  Lý  Trì  đều  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  nhất  tâm  trì  danh, 

nhân  giống  hệt  nhau.  Đẳng  Giác  và  phàm  phu  bình  đẳng.  Nhân  bình 

đẳng, quả cũng bình đẳng: Sanh về Tây Phương đều chứng trọn vẹn ba 

thứ  Bất  Thoái.  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  là  Lý  Trì,  Oánh  Kha  là  Sự  Trì;  sư 

Oánh Kha giống hệt Văn Thù và Phổ Hiền. Luận trên công phu thì chẳng 

cần biết là Sự Trì hay Lý Trì, chế phục phiền não, chẳng cho nó khởi tác 

dụng, thường gọi là “công phu thành phiến”, thuộc về công phu Sự nhất 

tâm ở mức độ cạn. Nếu đoạn được Kiến Hoặc và Tư Hoặc, thì chính là 

công phu Sự nhất tâm ở mức độ sâu. 

Nói theo Giáo Hạ, Kiến Hoặc có tám mươi tám phẩm trong tam giới, 

Tư  Hoặc  có  tám  mươi  mốt  phẩm.  Người  đoạn  được  mấy  phẩm  là  Sự 

nhất tâm ở mức độ cạn. Nếu đoạn được hoàn toàn thì là Sự nhất tâm viên 

mãn. Do vậy, trong Sự nhất tâm cũng có ba bậc chín phẩm. Bất luận trì 

theo  cách  nào, chỉ  luận định theo công phu đoạn phiền não sâu hay cạn, 

chẳng cần biết là Sự Trì hay Lý Trì. 

 “Trì  chí  tâm  khai, kiến  bổn tánh Phật” (Trì đến mức tâm khai ngộ, 

thấy vị Phật trong bổn tánh):  “Khai”  là khai ngộ, niệm đến mức đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh.  “Kiến tánh”  chính là  “kiến bổn tánh Phật” 

(thấy được vị Phật trong bổn tánh). Phá một phẩm vô minh, chứng một 

phần  Pháp  Thân,  thấy  một  phần  bổn  tánh,  thì  gọi  là  Lý  nhất  tâm.  Vô 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 324

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

minh  có  bốn  mươi  mốt  phẩm;  bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo  phá  một 

phẩm vô minh, thấy một phần “bổn tánh Phật”; đủ thấy [người đạt được] 

Lý  nhất  tâm  như  trong  Tịnh  Tông  đã  nói  chính  là  bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát 

trong Viên Giáo hoặc Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo. Lý nhất tâm cũng 

có bốn mươi mốt phẩm, từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác, phẩm vị được nâng 

cao dần dần. 

Đắc Sự nhất tâm sẽ chẳng bị Kiến Tư phiền não loạn động, tâm định. 

Tam-muội là Định, Niệm Phật tam-muội chính là an định, tâm định nơi 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, định nơi A Di Đà Phật. Ngoài A Di Đà 

Phật  và  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  ra,  buông  hết  mọi  thứ  xuống, 

chẳng bị lay động bởi lục trần, pháp thế gian thường gọi [người đạt cảnh 

giới  này]  là   “bát  phong  xuy  bất  động”   (tám  gió  thổi  chẳng  động)143. 

Tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần trong thế gian đều chẳng động 

tâm mà pháp xuất thế gian cũng chẳng động tâm. Đắc Sự nhất tâm thì 

tham, sân, si, mạn, nghi đều chẳng còn. 

Đắc  Lý  nhất  tâm  thì   “chẳng  bị  nhị  biên  làm  loạn” .  Từ  ngữ   “nhị 

 biên” ở đây ý nói hết thảy pháp đều là tương đối. Người thế gian sống 

trong không gian tương đối, hễ nói là lớn ắt phải có nhỏ, nói là dài ắt 

phải có ngắn, nói là đúng ắt phải có sai. Hết thảy pháp đều là hai bên đối 

lập. Nếu chứng được Lý nhất tâm thì hai bên cũng không còn nữa. Hai 

bên không lập thì trung đạo cũng chẳng còn. Tâm thanh tịnh, một niệm 

chẳng  sanh,  đó  gọi  là   “khai  khẩu  tiện  thác,  động  niệm  tức  quai” (mở 

miệng  liền  sai,  dấy  niệm  liền  trái).  Tất  cả  hết  thảy  vọng  tưởng,  chấp 

trước đều chẳng có. Đấy gọi là Tu Huệ. Nếu niệm Phật mà chẳng thể thụ 

dụng  thì  chẳng được  coi là  “chân  tu”.  Người khác  khen  ngợi  ta,  trong 

143 “Bát phong” chỉ cho tám thứ dễ khiến cho tâm bị lay động nhất, tức Xưng (khen 

ngợi), Cơ (chê bai), Khổ, Lạc, Lợi, Suy, Đắc, Thất.  “Bát phong xuy bất động” chính

là  một  câu  trong  bài  thơ  của  Tô  Đông  Pha  trong  khi  tịnh  tọa,  cảm  thấy  cảnh  giới 

chứng ngộ của mình rất cao, liền cao hứng viết:  “Khể thủ Thiên Trung Thiên, hào 

 quang  chiếu  đại  thiên,  bát  phong  xuy  bất  động,  đoan  tọa  tử  kim  liên”   (Kính  lạy 

Thiên  Trung  Thiên,  hào  quang  chiếu  đại  thiên,  tám  gió  thổi  chẳng  động,  ngồi  yên 

trên sen vàng). Làm xong bài thơ ấy, Tô Đông Pha vô cùng đắc ý, sai tiểu đồng cấp 

tốc vượt sông đưa cho thiền sư Phật Ấn bình phẩm. Ngài Phật Ấn xem xong, cười 

khan, chẳng nói gì. Tiểu đồng van nài xin Sư cho biết ý kiến. Sư đề ngay hai chữ 

 “phóng thí”   (thả  rắm),  bảo  đem  về.  Tiểu  đồng  về  báo  lại,  Tô  Đông  Pha  nổi  giận 

đùng đùng, liền gọi người chèo thuyền ngay sang sông để cật vấn Sư sao lại thô lỗ 

đến mức ấy, chẳng biết thưởng thức thơ Thiền ra sao cả! Đến chùa chỉ thấy cửa đã 

khóa chặt, Sư đề trên cổng hai câu thơ:  “Bát phong xuy bất động, nhất thí đả quá 

 giang” (Tám gió thổi chẳng động, một rắm vượt sông ngay). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 325

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tâm  rất  vui  vẻ,  tự  cảm  thấy  đắc  ý.  Người  khác  hủy  báng  ta,  tâm  sanh 

phẫn nộ, đều thuộc về phiền não. Vì sao người ta có thể biết trước lúc 

mất, tự tại vãng sanh? Nói toạc ra thì chẳng có gì khác cả, đối với pháp 

thế gian lẫn xuất thế gian người ấy chẳng động tâm. Chúng ta hễ hơi gặp 

thử  thách  một  chút,  trong  tâm  liền  chán  chường.  Tuy  hằng  ngày  niệm 

Phật, nhưng chỉ có thể nói là kết duyên với Tây Phương thế giới mà thôi, 

đời này chẳng mong chi vãng sanh được! Người vãng sanh chẳng động 

tâm, họ bỏ thế gian này xuống, nó đâu có liên can gì với mình, tôi mượn 

cái thân thể này để niệm Phật vãng sanh Cực Lạc thế giới. Không những 

hủy  báng  hay  khen  ngợi  chẳng  dính  dáng  gì  đến  tôi,  mà  đánh  tôi  hay 

chửi tôi cũng chẳng ăn nhằm gì hết. Ngay cả thân thể cũng không màng 

đến, huống hồ là vật ngoài thân? Đấy là công phu tối thiểu để được vãng 

sanh Tây Phương. Do vậy, trông thấy vinh hoa phú quý, tâm trọn chẳng 

có mảy may hâm mộ, đấy mới là  “chẳng bị Kiến Tư làm loạn” . 

Nói theo đường lối tu tập thông thường thì  đừng  nói  là  đoạn  Kiến  

Tư, chế ngự Kiến Tư cũng hết sức khó khăn, phải nhờ vào Định. Do vậy, 

gọi là Định Cộng Giới. Trong Định có Giới, trong Giới không có Định. 

Định  có  thể  chế  phục  Kiến  Tư,  nhưng  chẳng  thể  đoạn  Kiến Tư.  Công 

phu chế phục càng sâu thì tầng cấp sanh lên cõi trời càng cao. Trời có 

hai mươi tám tầng. Sanh lên trời chẳng thể thoát tam giới, muốn thoát 

tam giới thì phải đoạn Kiến Tư phiền não. Tứ Thiền Bát Định được gọi 

là Thiền Định thế gian. Pháp môn Tịnh Độ nói đến chuyện mang theo 

nghiệp, vượt khỏi tam giới theo chiều ngang, hễ có công phu chế phục 

được phiền não bèn có thể vãng sanh. Chế phục phiền não cần phải có 

Định; do vậy, gọi là Niệm Phật tam-muội. Niệm Phật tam-muội là Định, 

mà cũng thường được gọi là “công phu thành phiến”, đấy chính là điều 

kiện tối thiểu để vãng sanh. Người thật sự cầu nguyện vãng sanh phải 

thật sự buông xuống thế giới này, hết thảy những thứ tạp nhạp dù là thế 

gian hay xuất thế gian đều là chướng ngại, chẳng cần phải bận lòng! 

 (Giải)  Bất  vị  Kiến  Tư  loạn,  cố  cảm  biến  hóa thân  Phật,  cập  chư 

 thánh chúng hiện tiền, tâm bất phục khởi, Sa Bà giới trung, tam hữu 

 điên đảo, vãng sanh Đồng Cư, Phương Tiện, nhị chủng Cực Lạc thế 

 giới. 

(解)不為見思亂。故感變化身佛。及諸聖眾現前。心不

復起。娑婆界中。三有顛倒。往生同居方便。二種極樂世

界。  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 326

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải:  Chẳng  bị  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  làm  loạn,  nên  cảm  được 

 thân biến hóa của Phật và các vị thánh hiện tiền. Do tâm chẳng còn dấy 

 lên ý niệm điên đảo thuộc về ba cõi trong thế giới Sa Bà, nên người ấy 

 sẽ sanh vào hai cõi Đồng Cư và Phương Tiện trong thế giới Cực Lạc). 



Đoạn văn chú giải này nói tới quả báo thù thắng nhất của sự niệm 

Phật. Trong phần kinh văn ở trên có một đoạn ghi:  “Kỳ nhân lâm mạng 

 chung thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng hiện tại kỳ tiền. Thị nhân 

 chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc 

 quốc độ”  (Khi người ấy lâm chung, A Di Đà Phật và các thánh chúng 

hiện ra trước mặt. Khi người ấy mất, tâm chẳng điên đảo, liền được sanh 

về cõi nước Cực Lạc của A Di Đà Phật). Khi người ấy lâm chung, A Di 

Đà Phật và các vị thánh chúng đến trước mặt tiếp dẫn.  “Bất vị Kiến Tư 

 sở loạn”  (chẳng bị Kiến Hoặc, Tư Hoặc nhiễu loạn), câu này trọng yếu 

nhất. Nếu chẳng đạt tiêu chuẩn này, sẽ chẳng thể vãng sanh. Lúc bình 

thường, đối với pháp thế gian và Phật pháp luôn có thể chẳng khởi tâm, 

chẳng  động  niệm,  tức  là  chẳng  bị  cảnh  giới  nhiễu  loạn,  sẽ  quyết  định 

vãng  sanh.  Công  phu  này  là  “năng  cảm”  (chủ  thể  tạo  ra  sự  cảm  ứng), 

Phật  đến  tiếp dẫn  là “sở  cảm”  (điều được  cảm  ứng).  Trong  tâm  chẳng 

còn có [những vọng niệm thuộc về]  “tam hữu”  của thế giới Sa Bà nữa. 

 “Tam hữu”  là Dục Giới Hữu, Sắc Giới Hữu, và Vô Sắc Giới Hữu. Nói 

cách khác, hết thảy cảnh duyên trên trời hay trong cõi người đều chẳng 

động  tâm  thì  sẽ  có  thể  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  và  cõi 

Phương Tiện Hữu Dư. 

 (Giải) Bất vị Nhị Biên loạn, cố cảm thụ dụng thân Phật, cập chư 

 thánh chúng hiện tiền, tâm bất phục khởi sanh tử, Niết Bàn nhị kiến 

 điên  đảo,  vãng  sanh  Thật  Báo,  Tịch  Quang  nhị  chủng  Cực  Lạc  thế 

 giới. 

(解) 不為二邊亂。故感受用身佛。及諸聖眾現前。心

不復起生死涅槃二見顛倒。往生實報寂光二種極樂世界。  

( Giải:  Chẳng  bị  Nhị  Biên  nhiễu  loạn  nên  cảm  được  thân  thụ  dụng 

 của Phật và các vị thánh hiện tiền, tâm chẳng còn khởi lên hai món kiến 

 giải điên đảo sanh tử và Niết Bàn nên sanh về hai cõi Thật Báo và Tịch 

 Quang của thế giới Cực Lạc). 



Người vãng sanh được thấy Hóa Thân  hay  là  Báo  Thân, A  Di  Đà  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 327

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật trọn chẳng phân biệt, đấy là do hạnh nguyện của chúng sanh niệm 

Phật cảm thành. Chúng sanh có cảm, Phật sẽ có ứng. Cảm ứng đạo giao, 

pháp vốn sẵn như thế. Điều này cũng cho thấy  “sanh thì quyết định sanh, 

 đi thì thật sự chẳng đi” . Niệm đến Lý nhất tâm thì đức Phật hiện ra tiếp 

dẫn khi lâm chung là Báo Thân Phật.  “Tâm bất phục khởi sanh tử, Niết 

 Bàn nhị kiến điên đảo” (Tâm chẳng còn khởi lên hai món kiến giải điên 

đảo là sanh tử và Niết Bàn), sanh tử là một bên, còn Niết Bàn là bên kia, 

người ta thường có ý niệm phân biệt ấy, ngỡ thế giới Sa Bà là bên này, 

còn Cực Lạc là bên kia. Niệm đến Lý nhất tâm thì những ý niệm ấy đều 

chẳng còn nữa, tâm thật sự thanh tịnh, có thể sanh về cõi Thật Báo và 

Thường Tịch Quang của Tây Phương. 

 (Giải) Đương tri chấp trì danh hiệu, ký giản dị, trực tiệp, nhưng 

 chí đốn, chí viên, dĩ niệm niệm tức Phật cố, bất lao quán tưởng, bất tất 

 tham cứu, đương hạ viên minh, vô dư, vô khiếm. 

(解) 當知執持名號。既簡易直捷。仍至頓至圓。以念

念即佛故。不勞觀想。不必參究。當下圓明。無餘無欠。  

( Giải: Hãy nên biết rằng: Chấp trì danh hiệu tuy đơn giản, dễ dàng, 

 thẳng chóng, mà lại viên đốn tột bậc, bởi mỗi niệm chính là Phật, chẳng 

 nhọc  công  quán  tưởng,  chẳng  cần  phải  tham  cứu,  mà  ngay  trong  khi 

 niệm Phật ấy bèn viên minh, chẳng thừa, chẳng thiếu). 



Một câu Phật hiệu là pháp môn đại tổng trì của toàn thể Phật pháp, 

không chỉ là hết thảy pháp do Phật Thích Ca đã nói trong một đời Ngài 

mà thậm chí vô lượng pháp môn của mười phương ba đời hết thảy chư 

Phật đều chẳng lìa khỏi một câu A Di Đà Phật. Do vậy, A Di Đà Phật là 

pháp môn thù thắng bậc nhất để mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

độ chúng sanh thành tựu Phật đạo. Phải là pháp “đơn giản, dễ dàng ai 

cũng có thể tu được” thì mới có thể gọi là  “bậc nhất” .  “Chí viên, chí

 đốn” ,    “đốn” (頓)  là  nhanh  chóng  siêu  thoát,  từ  địa  vị  phàm  phu  liền 

thành Phật.  “Chí viên”  là viên mãn đến cùng cực. Khi tôi mới học Phật, 

các đồng tham đạo hữu thảo luận pháp, có nêu ra một câu hỏi: “Nếu một 

chúng sanh tạo tội cực nặng lập tức phải đọa vào tam đồ, Phật có năng 

lực siêu độ kẻ ấy ngay lập tức hay chăng? Nếu không có năng lực thì vạn 

đức vạn năng chỉ là mỹ từ ca ngợi Phật, chứ không phải là thật”. Sau khi 

đọc kinh Tịnh Độ, tôi mới biết đức Phật quả thật có năng lực ấy. Quán 

Kinh nói kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác lâm chung mười niệm hoặc một niệm 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 328

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đều có thể vãng sanh, đã vãng sanh sẽ chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, 

nhanh chóng đến cực điểm, viên mãn đến cực điểm. Vấn đề là có tin hay 

không!  Kinh  Đại  Thừa  nói   “hết  thảy  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh” ,  niệm 


niệm tưởng Phật thì Phật sẽ hiện tiền. Phàm phu nghĩ đến tham, sân, si, 

mạn, đọa trong tam  ác đạo. Tâm tham nặng nề sẽ biến thành ngạ quỷ, 

tâm sân hận nặng nề sẽ đọa địa ngục, tâm ngu si nặng nề sẽ biến thành 

súc sanh. Người niệm Phật niệm niệm duyên theo Phật, khởi lên sự cảm 

ứng  đạo  giao  với  Tây  Phương  Cực  Lạc,  sẽ  có  hy  vọng  sanh  về  Tây 

Phương. 

 (Giải) Thượng thượng căn, bất năng du kỳ khổn. Hạ hạ căn diệc 

 năng trăn kỳ vực. Kỳ sở cảm Phật, sở sanh độ, vãng vãng thắng tấn, 

 diệc bất nhất khái. Khả vị: Hoành cai bát giáo, thụ triệt ngũ thời. Sở dĩ 

 triệt để bi tâm, vô vấn tự thuyết, thả thâm thán kỳ nan tín dã. 

(解) 上上根。不能踰其閫。下下根亦能臻其域。其所

感佛。所生土。往往勝進。亦不一概。可謂橫該八教。豎

徹五時。所以徹底悲心。無問自說。且深歎其難信也。 

( Giải: Bậc thượng thượng căn chẳng thể vượt ngoài cửa ải này, mà 

 kẻ hạ hạ căn cũng có thể đạt đến cảnh giới ấy, [do công phu tu tập của 

 mỗi người mà] đối với  mỗi tầng cấp công phu cảm được đức Phật và 

 cõi nước sẽ sanh về lại càng thù thắng hơn, cũng chẳng nhất loạt giống 

 nhau144.  Có  thể  nói  là [pháp  môn  Tịnh  Độ]  theo  chiều ngang  bao trùm 

 tám giáo, theo chiều dọc thấu triệt năm thời. Do vậy, [đức Phật] vì tâm 

 bi triệt để, chẳng ai hỏi mà tự nói, lại còn khen ngợi sâu xa pháp này 

 khó tin). 



Khổn (閫) có nghĩa là phạm vi. Chữ  “thượng thượng căn”  chỉ Đẳng 

Giác Bồ Tát, như ngài Văn Thù, ngài Phổ Hiền, phát nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ trong hội Hoa Nghiêm.  “Hạ hạ căn”  là chúng sanh trong địa 

ngục, bao gồm chín pháp giới chẳng còn sót, đều bình đẳng phổ độ, bình 

đẳng thành tựu. Còn như công phu tu học của mỗi người tuy sâu hay cạn 

[khác nhau], nhưng hễ sanh về Tây Phương đều được bổn nguyện và oai 

thần của A Di Đà Phật gia trì, thân thể, tướng hảo, quang minh, trí huệ, 

thần thông, đức năng đều giống như A Di Đà Phật, thật chẳng thể nghĩ 

144 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của pháp sư Viên Anh trong A Di Đà 

Kinh Yếu Giải Giảng Ký. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 329

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

bàn. Có thể nói là  “hoành cai bát giáo, thụ triệt ngũ thời”  (theo chiều 

ngang trùm khắp tám giáo, theo chiều dọc thấu triệt năm thời). Các vị 

đại  đức  thuở  xưa  đã  chia  giáo  pháp  trong  cả  một  đời  Phật  Thích  Ca 

thành  “hóa nghi tứ giáo”  và  “hóa pháp tứ giáo” . Trong hóa pháp (giáo

pháp được phân loại theo nội dung giảng dạy) có Tạng, Thông, Biệt và 

Viên,  trong  hóa  nghi  (phương  thức  giáo  hóa  chúng  sanh)  thì  có  Đốn, 

Tiệm, Bí Mật, Bất Định.  “Thụ triệt ngũ thời” : Những giáo pháp do đức 

Phật đã nói trong bốn mươi chín năm được chia thành “năm thời” (năm 

giai đoạn hóa độ)  là  Hoa  Nghiêm,  A  Hàm,  Phương  Đẳng,  Bát  Nhã  và 

Pháp Hoa - Niết Bàn. Một câu A Di Đà Phật gồm trọn năm thời tám giáo 

chẳng thừa, chẳng thiếu. Do tâm bi triệt để, đức Phật nói pháp môn này, 

không ai hỏi mà tự nói, quả thật khó tin. 

 (Giải) Vấn: Quán Kinh chuyên minh tác quán, hà vị bất lao quán 

 tưởng? 

  

 Đáp:  Thử  nghĩa  tức  xuất  Quán  Kinh.  Bỉ  kinh  nhân  thắng  quán 

 phi phàm phu tâm lực sở cập, cố ư đệ thập tam, biệt khai liệt tượng chi 

 quán, nhi chướng trọng giả, do bất năng niệm bỉ Phật, cố ư đệ thập 

 lục,  đại  khai  xưng  danh  chi  môn.  Kim  kinh  nhân  mạt  thế  chướng 

 trọng giả đa, cố chuyên chủ đệ thập lục quán. Đương tri nhân căn tuy 

 độn, nhi trượng lục bát xích chi tượng thân, Vô Lượng Thọ Phật chi 

 danh  tự,  vị  thường  bất  “tâm  tác,  tâm  thị”.  Cố  quán  liệt  giả,  bất  lao 

 thắng quán, nhi xưng danh giả, tịnh bất lao quán tưởng dã. 

(解) 問。觀經專明作觀。何謂不勞觀想。答。此義即

出觀經。彼經因勝觀非凡夫心力所及。故於第十三。別開

劣像之觀。而障重者。猶不能念彼佛。故於第十六。大開

稱名之門。今經因末世障重者多。故專主第十六觀。當知

人根雖鈍。而丈六八尺之像身。無量壽佛之名字。未嘗不

心作心是。故觀劣者。不勞勝觀。而稱名者。並不勞觀想

也。 

( Giải: Hỏi: Quán Kinh chuyên giảng về cách quán tưởng, sao [ở đây] 

 lại nói “chẳng phải nhọc công quán tưởng?” 

  

 Đáp: Nghĩa này vốn lấy từ Quán Kinh. Kinh ấy do thấy tâm lực của 

 phàm  phu  chẳng  thể  kham  nổi  phép  Quán  thù  thắng  nên  trong  phép 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 330

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Quán  thứ  mười  ba  đã  dạy  riêng  cách  quán  tượng  Phật  thấp  kém145. 

 Nhưng kẻ chướng nặng vẫn chẳng thể niệm đức Phật ấy [bằng phương 

 pháp Quán Tưởng Niệm Phật] nên trong phép Quán thứ mười sáu, mở 

 rộng môn xưng danh. Do trong đời Mạt, kẻ chướng nặng đông đảo mà 

 kinh này chuyên chú nơi phép Quán thứ mười sáu. Hãy nên biết rằng: 

 Căn tánh của con người tuy chậm lụt, nhưng thân tướng tượng Phật cao 

 trượng sáu hoặc tám thước và danh hiệu Vô Lượng Thọ Phật chưa bao 

 giờ chẳng phải là “tâm này làm Phật, tâm này là Phật”. Vì thế, người 

 quán tượng Phật thấp kém thì chẳng nhọc sức tu tập pháp quán tưởng 

 thù  thắng,  còn  người  xưng  danh  thì  chẳng  cần  phải  mất  công  quán 

 tưởng). 



Đây là lời vấn đáp do đại sư đặt ra nhằm phá trừ nỗi ngờ vực của 

chúng ta. Có người hỏi:  “Quán Kinh chuyên nói cách Quán Tưởng Niệm 

 Phật,  vì  sao  lại  chẳng  nhọc  công  quán  tưởng?”   Hãy  nên  biết  rằng  [ý 

nghĩa] “chẳng nhọc công quán tưởng” rút từ Quán Kinh. Từ phép Quán 

thứ nhất là phép Quán mặt trời lặn giống như cái trống treo cho đến phép 

quán thứ mười hai đều là Quán Tưởng Niệm Phật, chúng ta do tâm lực 

phàm  phu  sẽ  chẳng  thể  quán  thành  tựu  được.  Đơn  giản  nhất  là  phép 

Quán  đầu  tiên,  khi  mặt  trời  lặn  xuống  bên  núi,  [trông  giống]  như  cái 

trống treo, mở mắt thấy mặt trời, nhắm mắt cũng thấy mặt trời, là cách 

Quán đơn giản nhất. Từ đấy trở đi, mỗi tầng sau phức tạp hơn tầng trước, 

trọn  chẳng  phải  là  những  điều  chúng  sanh  trong  thời  Mạt  Pháp  có  thể 

thực hiện được. Trí Giả đại sư tu Quán thành công, Ngài sống vào đời 

Đường, vẫn còn thuộc thời kỳ Tượng Pháp. Pháp Quán thứ mười ba là 

Quán  Tượng  Niệm  Phật,  quán  thân  tử  kim  cao  một  trượng  sáu,  tượng 

bằng đất đắp hay gỗ khắc đều được, hằng ngày nhìn tượng Phật, in vào 

trong óc. Trong nhà người tu hành có phòng thờ Phật, người ấy có đại 

phước báo, chẳng cần phải làm việc, cuộc sống có người chăm sóc, cung 

phụng, hằng ngày nhìn tượng Phật. Hễ rời khỏi tượng Phật, công phu bị 

gián đoạn. Phép Quán thứ mười sáu, tức phép Quán sau cùng, là trì danh 

145 Gọi là “quán tượng thấp kém” (quán liệt tượng) vì tượng dù có to cách mấy vẫn 

chẳng thể sánh bằng chân thân của Phật. Hơn nữa, trong cách quán này, chỉ dạy quán 

thân Phật cao một trượng sáu, tức là quán Ứng Thân, thua xa vẻ đẹp thù thắng của 

Báo Thân nên gọi là “liệt tượng” (tượng kém hèn). Hơn nữa, tượng trong thế gian dù 

đẹp cách mấy vẫn không có cách nào diễn tả một phần vẻ đẹp thù thắng của ba mươi 

hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ (tùy hình hảo) nơi Liệt Ứng Thân nên gọi là “kém 

hèn”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 331

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

niệm Phật, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ đều có thể niệm Phật, chẳng 

bị hạn chế bởi hoàn cảnh, công phu chẳng gián đoạn. Trong thời kỳ Mạt 

pháp, chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng, chẳng thể quán tưởng thành 

tựu được, [mà cũng] không có phước báo quán tượng. Do vậy, đức Phật 

mở  ra  pháp  môn  Niệm  Phật,  đơn  giản,  dễ  hành,  thù  thắng  khôn  sánh. 

Những người chỉ dựa vào một câu Phật hiệu mà thành tựu thì trong Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục và Vãng Sanh Truyện chỗ nào cũng có. Quán tưởng, 

quán tượng, trì danh đều là  “tâm tác, tâm thị” .  “Tâm tác”  là  “thị tâm 

 tác Phật”  (tâm này làm Phật),  “tâm thị”  là  “thị tâm thị Phật” (tâm này

là Phật), đạo lý tương đồng. 

( Giải)  Vấn:  Thiên  Kỳ,  Độc  Phong  chư  Tổ,  giai  chủ  tham  “niệm 

 Phật giả thị thùy”. Hà vị bất tất tham cứu? 

  

 Đáp:  Thử  nghĩa  tức  xuất  Thiên  Kỳ  chư  Tổ.  Tiền  Tổ  nhân  niệm 

 Phật nhân bất khế Thích Ca triệt để bi tâm, cố bàng bất cam, trực hạ 

 cật vấn, nhất mãnh đề tỉnh, hà chỉ trường dạ phục đán. Ngã bối chí 

 kim nhật, do bất khẳng tử tâm niệm Phật, khổ dục chấp xao môn ngõa 

 tử, hướng ốc lý đả thân sanh gia nương, tắc ư chư Tổ thành ác nghịch, 

 phi thiện thuận dã. 

(解) 問。天奇毒峰諸祖。皆主參念佛者是誰。何謂不

必參究。答。此義即出天奇諸祖。前祖因念佛人不契釋迦

徹底悲心。故傍不甘。直下詰問。一猛提醒。何止長夜復

旦。我輩至今日。猶不肯死心念佛。苦欲執敲門瓦子。向

屋裡打親生爺娘。則於諸祖成惡逆。非善順也。  

( Giải: Hỏi: Các vị Tổ Thiên Kỳ và Độc Phong đều chủ trương tham 

 cứu câu “người niệm Phật là ai?”, sao lại bảo là chẳng cần phải tham 

 cứu? 

  

 Đáp: Nghĩa này phát xuất từ ngài Thiên Kỳ và các vị Tổ khác. Các 

 Tổ đời trước do thấy người niệm Phật chẳng khế hợp tâm bi triệt để của 

 Phật Thích Ca, nên ở bên cạnh chẳng đành lòng, phải vặn hỏi ngay câu 

 ấy để mạnh mẽ đánh thức [người niệm Phật], chứ đâu phải chỉ là muốn 

 làm cho họ chấm dứt đêm dài bất giác, sáng suốt trở lại? Bọn chúng ta 

 cho đến nay vẫn chẳng chịu chết lòng niệm Phật, cứ khổ sở muốn cầm 

 hòn ngói gõ cửa ấy để chọi cha mẹ ruột đang ở trong nhà, như vậy là đã 

 trở thành kẻ ác nghịch đối với chư Tổ, chứ có phải là kẻ vâng thuận đâu! )

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 332

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 



Thiên Kỳ và Độc Phong đều là các vị tổ sư trong Thiền Tông. Thiên 

Kỳ là Bổn Thụy thiền sư, Độc Phong là Bổn Thiện thiền sư146. Hai ngài

chủ trương tham cứu câu  “người niệm Phật là ai?”  Cổ nhân gọi đó là 

Thiền Tịnh Song Tu. Đại sư thật sự có kiến địa, đã hiểu rõ thấu triệt ý Tổ 

nên mới có thể nói ra những lời này. Người ta thường chỉ nghe rồi bèn 

hiểu nghĩa theo mặt chữ, chứ thật sự chẳng biết  “ý nằm ngoài lời” , nghe

lầm ý nghĩa lời nói [của chư Tổ nhà Thiền]. Các vị ấy trông thấy người 

niệm  Phật  chẳng  có  niềm  tin  thật  sự,  nguyện  thiết  tha,  chẳng  thể  chết 

sạch lòng mong ngóng, khiêm hư sát đất niệm Phật cầu được vãng sanh, 

cô phụ bi tâm triệt để của Phật Thích Ca. 

 “Cố bàng bất cam”  là trông thấy cảnh ấy chẳng đành lòng. Đức Thế 

Tôn đã đem pháp môn tu hành thành Phật của chính mình giãi bày hết cả 

ra, hoàn toàn nói ra, chẳng giấu diếm mảy may nào. Như trong phần trên 

đã nói, các kinh điển Đại Thừa như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa giống như 

trăng mười bốn, còn kinh này do đức Phật tuyên dạy bằng lòng Bi triệt 

để thì mới là trăng rằm. Các vị Tổ như Thiên Kỳ trông thấy mọi người 

tuy y giáo phụng hành, nhưng chẳng biết  “tâm này làm Phật, tâm này là 

 Phật”  nên mới nói ra câu ấy, hỏi người niệm Phật là ai. Ngữ Lục [của 

ngài  Thiên  Kỳ]  chép  như  thế  này:  Ngài  Thiên  Kỳ  dạy  đại  chúng,  nói: 

 “Suốt ngày niệm Phật, chẳng biết toàn thể là Phật. Nếu chẳng biết thì 

 chỉ khán câu người niệm là ai?”  Vặn hỏi thẳng thừng bằng câu ấy để 

mạnh mẽ lay tỉnh, hy vọng nhờ câu nói ấy mọi người sẽ đột nhiên khai 

ngộ, chứ trọn chẳng phải là bảo quý vị hãy kiếm xem người niệm Phật là 

146 Ngài Thiên Kỳ Bổn Thụy là danh tăng tông Lâm Tế sống vào đời Minh, không rõ 

năm  sanh  và  năm  mất,  họ  Giang,  tự  là  Thiên  Kỳ,  người  Chung  Lăng,  phủ  Nam 

Xương, được người đời gọi là Quỳnh Tuyệt Lão Nhân. Năm hai mươi tuổi, Sư tham 

yết ngài Vô Thuyết Năng ở Kinh Môn, được thế độ xuất gia. Không lâu sau, sang đất 

Thục  tham  yết  các  bậc  kỳ  túc.  Về  sau,  đến  Cao  Phong,  tham  yết  ngài  Bảo  Phong 

Minh Tuyên, được ấn khả, trở thành người nối pháp đời thứ 29 của dòng Thiền Nam 

Nhạc. Sư còn để lại tác phẩm Quỳnh Tuyệt Lão Nhân Thiên Kỳ Trực Chú Vân Đậu 

Hiển Hòa Thượng Tụng Cổ và Thiên Đồng Hòa Thượng Tụng Cổ. 

Ngài  Độc  Phong  Bổn  Thiện  cũng  sống  vào  đời  Minh,  tổ  quán  tại  Phụng  Dương, 

nhưng Sư được sanh ra tại Lôi Dương (Quảng Đông), họ Ngô, ưa thích Phật học từ 

nhỏ, xuất gia năm mười bảy tuổi. Thoạt đầu cầu pháp với hòa thượng Nguyên Minh, 

được thầy dạy quán công án chữ Vô. Năm Chánh Thống thứ 8, Sư tham học với ngài 

Vô Tế tại đất Mân, nghe tiếng chuông bèn tỉnh ngộ. Về sau lần lượt tham học với các 

vị  Mông  Ẩn,  Sở  Sơn,  Nguyệt  Khê,  được  ngài  Nguyệt  Khê  ấn  khả.  Từ  đấy,  Sư  bế 

quan dụng công. Sau đấy, Sư được thỉnh làm tổ khai sơn chùa Tam Tháp ở Tây Hồ 

và nhiều ngôi chùa khác ở vùng Giang Nam. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 333

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ai! Tự mình niệm Phật mà còn hỏi người niệm Phật là ai thì chẳng phải 

là nói giỡn ư? 

 “Hà chỉ trường dạ phục đán” :  “Trường dạ phục đán”  là nói tỷ dụ, 

chúng sanh từ vô thỉ đến nay do một niệm bất giác, tạo sanh tử luân hồi 

[ví như ở mãi trong đêm dài, nên nói là  “trường dạ” ]. Tổ sư dùng một 

câu nói để mạnh mẽ đánh thức họ, phá vô minh, thấy được bổn tánh, thì 

gọi  là   “phục  đán”   (trời  sáng  trở  lại).  [ “Hà  chỉ  trường  dạ  phục  đán” 

nghĩa  là]  đâu  phải  chỉ nhằm  phá  mê,  khai  ngộ!  Nếu  chỉ nhằm  phá  mê 

khai ngộ thì có phải là không bằng tham cứu hay sao? Đây chính là trực 

tiếp chỉ dạy hành giả hãy cầu sanh Tịnh Độ. Người thật sự thấy tánh giác 

ngộ,  không  một  ai  chẳng  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã 

Minh,  Long  Thọ đều  là những  bậc đại  Bồ  Tát  minh  tâm  kiến  tánh  mà 

vẫn cầu sanh về Tịnh Độ, vì cầu sanh Tịnh Độ sẽ thành tựu nhanh chóng. 

Chẳng  sanh  về  Tịnh  Độ  thì  sau  khi  minh  tâm  kiến  tánh,  kinh  Hoa 

Nghiêm nói tu đến khi thành Phật phải mất vô lượng kiếp, đó là lời thật. 

Đức  Thế  Tôn  nói  “thành  Phật  phải  mất  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp”  là  nói 

quyền biến, chứ nói nhiều hơn sợ chúng sanh sẽ ngã lòng. Người thật sự 

hiểu  rõ,  có  ai  muốn đi theo  con đường  oan  uổng?  Như  chúng  ta  là  kẻ 

chưa phá được một phẩm Kiến Tư phiền não nào, sau khi sanh về Tây 

Phương, chẳng đầy bốn kiếp sẽ thành Phật. Bởi lẽ, A Di Đà Phật thành 

Phật đến nay chưa đầy mười kiếp, nhưng trong kinh dạy:  “Chúng sanh

 sanh giả, giai thị A Bệ Bạt Trí, kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ, kỳ số 

 thậm đa”  (Chúng sanh sanh về đó, đều là bậc Bất Thoái Chuyển, trong 

ấy có nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, số ấy rất đông). Đủ thấy rằng: Số 

lượng  thượng  thiện  nhân  chiếm  quá  nửa,  đều  là  thành  tựu  trong  vòng 

mười kiếp, chiếm đại đa số trong những người sống tại Tây Phương. Vì 

thế, sanh về Tây Phương thành Phật chẳng lâu hơn bốn kiếp. 



Hiện thời, chúng ta vẫn chẳng chịu dứt hết tâm niệm mong ngóng, 

khiêm  hư  sát  đất  niệm  Phật,  vẫn  mong  nghiên  cứu  những  kinh  điển 

thuộc pháp môn khác, chính là lầm lẫn rất lớn.  “Xao môn chi ngõa”  tức 

là vật dùng để gọi cửa, tục gọi là  “xao môn chuyên”  (viên gạch để gõ 

cửa). Trước thời Kháng Chiến còn có thói quen: Nhà người giàu sang có 

đến mấy lớp cửa, gọi cửa bên ngoài, người bên trong không nghe tiếng, 

nên  khách  phải  dùng  một  viên  đá  nhỏ  để  đập  cửa.  Do  bi  tâm  triệt  để, 

Phật Thích Ca dạy chúng ta hãy niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, người học 

Phật vốn phải tuân theo lời thầy dạy bảo mà chuyên tâm niệm Phật, chứ 

không phải là dốc sức tham cứu  trong  khi  niệm  Phật. Nay  thì  học  trò  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 334

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hiểu lầm ý thầy, sẽ giống như dùng hòn gạch gõ cửa để ném chủ nhà vậy. 

 (Giải)  Tấn  vấn:  Thử  tại  khẳng  tâm giả  tắc  khả,  vị  khẳng  giả  hà 

 đắc tương ứng? 

 Viết: Y! Chánh duy vị khẳng. Sở dĩ, yếu nhĩ khẳng tâm tương ứng. 

 Nhữ đẳng chánh tín vị khai, như sanh ngưu bì, bất khả khuất chiết. 

 Đương tri hữu mục giả, cố vô nhật hạ nhiên đăng chi lý, nhi vô mục 

 giả,  diệc  hà  tất  ư  nhật  trung  khổ  mịch  đăng  cự.  Đại  Thế  Chí  Pháp 

 Vương  Tử  vân:  “Bất  giả  phương  tiện,  tự  đắc  tâm  khai”.  Thử  Nhất 

 Hạnh tam-muội trung, đại hỏa tụ ngữ dã. Cảm hữu xúc giả, ninh bất 

 bị thiêu? 

(解) 進問。此在肯心者則可。未肯者何得相應。曰

噫。正唯未肯。所以要你肯心相應。汝等正信未開。如生

牛皮。不可屈折。當知有目者。固無日下燃燈之理。而無

目者。亦何必於日中苦覓燈炬。大勢至法王子云。不假方

便。自得心開。此一行三昧中。大火聚語也。敢有觸者。

寧不被燒。  

( Giải:  Lại  hỏi  cao  hơn  nữa,  điều  này  đối  với  người  chịu  dốc  lòng 

 niệm Phật thì được, chứ đối với người chưa chịu thì làm sao [tâm người 

 ấy] tương ứng [với tâm Phật] cho được? 

  

 Đáp: Ôi chao! Chính là vì kẻ chưa chịu [dốc lòng niệm Phật, mà nói 

 những lời ấy]. Do vậy, tôi [nói những lời ấy] nhằm làm cho các ông chịu 

 bằng lòng [niệm Phật] hòng được tương ứng. Cái tâm chánh tín của các 

 ông chưa sanh khởi, nó giống như miếng da trâu tươi, không thể xếp hay 

 bẻ gập lại được. Hãy nên biết rằng: Người có mắt thì lẽ nào lại thắp đèn 

 dưới ánh mặt trời? Còn kẻ không có mắt, cũng chẳng phải khổ sở tìm 

 kiếm đèn đuốc giữa ban ngày! Đại Thế Chí Pháp Vương Tử nói: “Chẳng 

 cần đến phương tiện nào khác mà tâm tự được khai ngộ”. Câu nói này 

 là một đống lửa to trong Nhất Hạnh tam-muội, có  ai  dám chạm vào mà  

 chẳng bị nó đốt ư? )

 “Khẳng  giả”   là  người  chịu   “tử  tâm  niệm  Phật”   (“chết  lòng  niệm 

Phật”, ý nói: Đã dứt sạch mọi ý niệm mong ngóng, so lường, tâm nguội 

lạnh như đã chết, chuyên tâm niệm Phật). Nếu có kẻ chẳng chịu như vậy 

thì sao? Người đã chịu niệm Phật thì cần gì quở trách, chỉ vì những kẻ 

không chịu chết lòng niệm Phật nên tổ sư mới giáo huấn họ bằng  những  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 335

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

câu như thế. 

 “Đương tri hữu mục giả, cố vô nhật hạ nhiên đăng chi lý, nhi vô mục 

 giả, diệc hà tất ư nhật trung khổ mịch đăng cự”  (Người có mắt thì lẽ nào 

lại thắp đèn dưới ánh mặt trời? Còn kẻ không có mắt, cũng chẳng phải 

khổ sở tìm kiếm đèn đuốc giữa ban ngày): Từ ngữ  “hữu mục giả”  (kẻ có 

mắt)  nhằm  sánh  ví  những  người  đã  sanh  lòng  chánh  tín,  chân  tâm, 

nguyện thiết tha, nhất tâm trì danh.  “Vô mục giả”  (kẻ không có mắt) là 

kẻ chưa sanh lòng chánh tín, điều khẩn yếu nhất là phải “chết lòng sát 

đất” niệm Phật. Trong Tịnh Tông, mười người vãng sanh hết tám chín vị 

là lòng chánh tín chưa phát sanh, giống những ông bà cụ ăn chay chẳng 

hiểu biết gì, đối với sự thực lẫn lý luận họ đều chẳng hiểu gì hết, nhưng 

họ có thể thành công. Hãy nên biết rằng: Pháp môn Niệm Phật là pháp 

môn đại trí huệ vô thượng, có vô lượng phước huệ và diệu nghĩa, cần gì 

phải tìm cầu lý luận và phương pháp khác. [Hễ tìm cầu] sẽ giống như 

giữa ban ngày lại đi kiếm đèn, đuốc! Đại sư lại trích dẫn một đoạn văn tự 

từ kinh Lăng Nghiêm nhằm chứng minh ý nghĩa “chẳng cần phải tham 

cứu”:  “Nhược chúng sanh tâm, ức Phật, niệm Phật, hiện tiền đương lai, 

 tất định kiến Phật, khứ Phật bất viễn, bất giả phương tiện, tự đắc tâm 

 khai”  (Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì trong hiện tại hoặc 

trong tương lai, nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa, chẳng nhờ vào 

phương tiện nào khác mà tâm tự được khai ngộ).  “Bất giả phương tiện” 

là chẳng cần nhờ vào những pháp môn khác như tham cứu, quán tưởng 

v.v..., chỉ một câu Phật hiệu là được rồi! Giống như đống lửa lớn, có kẻ 

nào dám chạm vào, làm sao chẳng bị thiêu đốt! 

 (Giải) Vấn: Lâm chung Phật hiện, ninh bảo phi ma? 

  

 Đáp: Tu tâm nhân bất tác Phật quán, nhi Phật hốt hiện, phi bổn 

 sở kỳ, cố danh ma sự. Niệm Phật kiến Phật, dĩ thị tương ứng, huống 

 lâm chung phi trí ma thời, hà tu nghi lự? 

(解) 問。臨終佛現。寧保非魔。 

答。修心人不作佛觀。而佛忽現。非本所期。故名魔

事。念佛見佛。已是相應。況臨終非致魔時。何須疑慮。 

( Giải: Hỏi:  Lâm chung Phật hiện,  há bảo đảm chẳng phải là ma ư? 

  

 Đáp:  Người  tu  tâm  chẳng  quán  Phật  mà  Phật  đột  nhiên  hiện,  vốn 

 không  phải  là  điều  người  ấy  mong  mỏi,  nên  gọi  là  ma  sự.  Niệm  Phật 

 thấy Phật,  tức là tương ứng,  huống chi lâm chung chẳng phải là lúc ma  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 336

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 đến, cần gì phải nghi ngờ, lo lắng nữa?). 



Kinh Địa Tạng nói người đời khi lâm chung, thấy người nhà quyến 

thuộc đã mất của chính mình [hiện đến đón tiếp] thì đấy chẳng phải là 

thật, mà đều là oan gia trái chủ mạo nhận người nhà đến đón, hòng tiếp 

đón, dẫn dắt người ấy vào ác đạo để trả thù. Người niệm Phật khi lâm 

chung Phật đến tiếp dẫn, có phải là do ma biến hiện hay không? Đại sư 

nói:  “Người  tu  tâm  chẳng  quán  Phật  mà  Phật  đột  nhiên  hiện  ra,  vốn 

 không phải là điều người ấy mong mỏi, nên gọi là ma sự” . Chữ  “người 

 tu tâm”  phần nhiều chỉ người tham Thiền, người ấy bình thường chẳng 

niệm Phật, hễ niệm Phật một tiếng phải súc miệng hai ba ngày. Nếu [kẻ 

ấy]  khi  lâm  chung  Phật  đến  tiếp  dẫn  thì  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  điều 

người ấy mong mỏi, sợ là ma sự! Người niệm Phật không giống như vậy, 

niệm Phật thấy Phật là chuyện tương ứng. Lâm chung Phật đến tiếp dẫn 

là do bổn nguyện của Phật. Kinh Lăng Nghiêm nói có năm mươi thứ Ấm 

Ma,  trong  mỗi  thứ  lại  có  bao  nhiêu  đó  loại,  thời  thời  khắc  khắc  vây 

quanh  bên  thân  người  tu  hành,  nhưng  đối  với  người  niệm  Phật  thì  ma 

cũng chẳng thể làm gì được! 

( Giải) Vấn: Thất nhật bất loạn, bình thời da? Lâm chung da? 

  

 Đáp: Bình thời dã. 

 Vấn: Thất nhật bất loạn chi hậu, phục khởi Hoặc tạo nghiệp, diệc 

 đắc sanh da? 

 Đáp: Quả đắc nhất tâm bất loạn chi nhân, vô cánh khởi Hoặc tạo 

 nghiệp chi sự. 

 Vấn:  Đại  Bổn  thập  niệm,  Bảo  Vương  nhất  niệm,  bình  thời  da? 

 Lâm chung da? 

 Đáp: Thập niệm thông nhị thời. Thần triêu thập niệm, thuộc bình 

 thời. Thập niệm đắc sanh dữ Quán Kinh thập niệm xưng danh đồng, 

 thuộc lâm chung thời. Nhất niệm tắc đản ước lâm chung thời. 

 Vấn: Thập niệm, nhất niệm tịnh đắc sanh, hà tu thất nhật? 

 Đáp: Nhược vô bình thời thất nhật công phu, an hữu lâm chung 

 thập niệm, nhất niệm. Túng Hạ Hạ Phẩm nghịch ác chi nhân, tịnh thị 

 túc nhân thành thục, cố cảm lâm chung ngộ thiện hữu, văn tiện tín 

 nguyện. Thử sự vạn trung vô nhất, khởi khả kiểu hãnh, Tịnh Độ Hoặc 

 Vấn xích thử tối tường. Kim nhân bất khả bất độc. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 337

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

(解) 問。七日不亂。平時耶。臨終耶。 

答。平時也。 

問。七日不亂之後。復起惑造業。亦得生耶。 

答。果得一心不亂之人。無更起惑造業之事。 

問。大本十念。寶王一念。平時耶。臨終耶。 

答。十念通二時。晨朝十念。屬平時。十念得生。與觀

經十念稱名同。屬臨終時。一念。則但約臨終時。 

問。十念一念並得生。何須七日。 

答。若無平時七日工夫。安有臨終十念一念。縱下下品

逆惡之人。並是夙因成熟。故感臨終遇善友。聞便信願。

此事萬中無一。豈可僥倖。淨土或問。斥此最詳。今人不

可不讀。  

( Giải:  Hỏi:  Bảy  ngày  chẳng  loạn  là  lúc  bình  thường  hay  lúc  lâm 

 chung? 

 Đáp: Lúc bình thường. 

 Hỏi:  Sau  khi  đã  đắc  bảy  ngày  chẳng  loạn,  lại  dấy  phiền  não,  tạo 

 nghiệp thì cũng được vãng sanh ư? 

 Đáp: Nếu là người thật sự đạt được nhất tâm bất loạn thì không còn 

 có chuyện dấy lên phiền não, tạo nghiệp nữa! 

 Hỏi:  Mười  niệm  trong  kinh  Đại  Bổn  và  một  niệm  trong  luận  Bảo 

 Vương là nói về lúc bình thường hay lúc lâm chung? 

 Đáp: “Mười niệm” là nói chung cả hai thời điểm ấy. Mười niệm vào 

 lúc sáng sớm thuộc lúc bình thường. Mười niệm được vãng sanh [trong 

 lời  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ]  giống  như 

 “mười  niệm  xưng  danh”  [được  nói  trong  chương  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh] 

 của Quán Kinh, đều thuộc về lúc lâm chung. Còn một niệm [như trong 

 luận Bảo Vương nói] thì thuộc về lúc lâm chung. 

 Hỏi: Mười niệm và một niệm đều được vãng sanh thì cần gì phải bảy 

 ngày [nhất tâm bất loạn]? 

 Đáp: Nếu  lúc  bình  thường  không có công phu bảy ngày  [nhất tâm  

 bất loạn] thì làm sao có mười niệm hay một niệm lúc lâm chung được? 

 Dẫu là kẻ nghịch ác thuộc Hạ Hạ Phẩm, đều là do cái nhân trong đời 

 trước đã chín muồi nên cảm vời khi lâm chung gặp thiện hữu, vừa nghe 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 338

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nói [về pháp môn Tịnh Độ] liền tín nguyện. Chuyện này trong một vạn 

 trường hợp chẳng có được một, há nên cầu may ư? Sách Tịnh Độ Hoặc 

 Vấn  bài  xích  quan  điểm  cầu  may  này  tường  tận  nhất,  người  đời  nay 

 chẳng thể không đọc!). 

Chúng ta lúc bình thường đả Phật thất, định thời hạn cầu chứng đắc, 

cầu nhất tâm bất loạn. Có kẻ hoài nghi, sau khi đắc nhất tâm bất loạn thì 

phiền não lại dấy lên, tạo nghiệp, thì phải nên làm sao? Đại sư cởi gỡ 

mối nghi, dạy: Nếu thật sự đạt được nhất tâm bất loạn thì sẽ vĩnh viễn 

đạt được, chẳng bị mất đi; chứ không phải là do sức trấn định yếu ớt, 

chẳng thể chống chọi những dụ dỗ, mê hoặc! Nếu tâm lại loạn thì là do 

trước đó hoàn toàn chưa đạt được nhất tâm bất loạn. 

Lại  có  người  hỏi:  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  mười  niệm,  kinh  Bảo 

Vương147 nói một niệm, rốt cuộc là nói về lúc bình thường hay lúc lâm 

chung?  Đại  sư  trả  lời:   “Thập niệm thông  nhị  thời” (Mười niệm  là  nói 

chung cả hai thời điểm ấy). Người công việc bận rộn đối với thời khóa 

buổi sáng dùng cách Thập Niệm, mỗi ngày thực hiện khóa sáng không 

thiếu sót thì cũng phù hợp với lời dạy “nhất hướng chuyên niệm”  trong

kinh Vô Lượng Thọ. Lúc lâm chung, tâm niệm Phật khẩn thiết, tâm sám 

hối sâu nặng, có sức mạnh rất lớn, cho nên khi lâm chung từ một niệm 

cho đến mười niệm sẽ được vãng sanh, giống như trường hợp của ông 

Trương Thiện Hòa. 

Nếu có kẻ nói mười niệm hay một niệm đều được vãng sanh thì lúc 

bình thường cần gì phải niệm Phật? Đại sư nói, nếu không có công phu 

bảy ngày lúc bình thường, làm sao có một niệm hay mười niệm lúc lâm 

chung cho được? Có những người đến lúc cuối cùng mười niệm quyết 

định vãng sanh, nhưng cơ duyên này chẳng nhiều! Có kẻ khi lâm chung 

nghiệp chướng hiện tiền, chẳng thể niệm Phật được! Chẳng thể chết tốt 

lành chính là phước mỏng, lúc bình thường phải tu phước. Lâm chung 

chợt gặp được Phật pháp, nghe xong liền phát tâm cầu nguyện vãng sanh, 

147 Ở đây chắc là người ghi lại lời giảng đã chép lầm, vì Bảo Vương Kinh là tên gọi 

tắt  của  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh;  đây  là  một  bộ  kinh  giảng  về 

duyên khởi, lực dụng, và phép tu trì Lục Tự Đại Minh Chú (tức thần chú  “Om, mani

 padme hum”), hoàn toàn chẳng nói gì tới chuyện vãng sanh hay pháp môn Tịnh Độ. 

Bảo Vương được Tổ Ngẫu Ích nhắc tới ở đây chính là sách Niệm Phật Tam Muội 

Bảo Vương Luận do pháp sư Phi Tích chùa Thảo Đường núi Tử Các soạn vào đời 

Đường. Trong cuốn A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh cũng 

giảng chữ Bảo Vương ở đây là Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 339

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chính  là  do  thiện  căn,  phước  đức  nhiều đời  nhiều  kiếp hiện  tiền,  hoàn 

toàn  chẳng  phải  là  ngẫu  nhiên.  Do  vậy,  chúng  ta  chẳng  thể  ôm  lòng  

mong được may mắn như thế. Huống chi lúc lâm chung gặp được thiện 

duyên thì phải có đủ ba điều kiện:  

- Thứ nhất, khi lâm chung thần trí sáng suốt. 

- Thứ hai, gặp thiện tri thức, khuyên người ấy niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. 

- Thứ ba, người ấy vừa nghe liền có thể tiếp nhận, đồng thời đầy đủ 

ba món tư lương Tín - Nguyện - Hạnh. 

Dẫu là kẻ ác nghịch Hạ Hạ Phẩm, do túc nhân chín muồi, nên cảm 

được [quả báo] lúc lâm chung gặp thiện hữu. Chuyện này trong một vạn 

trường hợp chưa có được một. Sách Tịnh Độ Hoặc Vấn trong bộ Tịnh 

Độ Thập Yếu đã giảng chuyện này rất tường tận, hy vọng mọi người hãy 

xem thì mới chẳng mang lòng cầu may nữa! 

 (Giải) Vấn: Tây Phương khứ thử thập vạn ức độ, hà đắc tức sanh? 

 Đáp: Thập vạn ức độ, bất xuất ngã hiện tiền nhất niệm tâm tánh 

 chi ngoại. Dĩ tâm tánh bổn vô ngoại cố, hựu trượng tự tâm chi Phật 

 lực tiếp dẫn, hà nan tức sanh? Như kính trung chiếu sổ thập tằng sơn 

 thủy, lâu các, tằng số uyển nhiên, thật vô viễn cận, nhất chiếu câu liễu, 

 kiến  vô  tiên  hậu.  “Tùng  thị  Tây  Phương,  quá  thập  vạn  ức  Phật  độ, 

 hữu thế giới danh viết Cực Lạc”, diệc như thị. “Kỳ độ hữu Phật, hiệu 

 A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp”, diệc như thị. “Kỳ nhân lâm mạng 

 chung thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng, hiện tại kỳ tiền. Thị 

 nhân chung thời tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di Đà Phật 

 Cực  Lạc  quốc  độ”,  diệc  như  thị.  Đương  tri,  tự  tự  giai  Hải  Ấn  tam-

 muội, Đại Viên Kính Trí chi linh văn dã. 

(解) 問。西方去此十萬億土 。何得即生。答。十萬億  

土。不出我現前一念心性之外。以心性本無外故 。又仗自 

心之佛力接引。何難即生。如鏡中照數十層山水樓閣。層

數宛然。實無遠近。一照俱了。見無先後。從是西方。過

十萬億佛土。有世界名曰極樂。亦如是。其土有佛。號阿

彌陀。今現在說法。亦如是。其人臨命終時。阿彌陀佛與

諸聖眾。現在其前。是人終時。心不顛倒。即得往生阿彌

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 340

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

陀佛極樂國土。亦如是。當知。字字皆海印三昧。大圓鏡

智之靈文也。  

(Giải:  Hỏi:  Tây  Phương  cách  đây  mười  vạn  ức  cõi,  làm  sao  sanh 

 ngay sang ấy được? 

 Đáp: Mười vạn ức cõi chẳng ngoài một niệm tâm tánh hiện tiền của 

 ta, bởi tâm tánh vốn chẳng ở bên ngoài. Hơn nữa, cậy vào Phật lực từ 

 trong tâm tánh tiếp dẫn, khó gì mà chẳng sanh ngay [sang cõi Cực Lạc]? 

 Giống  như  trong  gương  chiếu  mấy  chục  tầng  núi,  sông,  lầu  gác,  tầng 

 nào tầng nấy rành rành, quả thật chẳng có gần hay xa, hễ vừa soi liền 

 trọn đủ, chẳng thấy có trước hay sau. “Cách đây mười vạn ức cõi Phật 

 có thế giới tên là Cực Lạc”, cũng giống như vậy. “Cõi ấy có Phật, hiệu 

 A Di Đà nay hiện đang thuyết pháp” cũng giống như vậy. “Khi ấy người 

 lâm chung, A Di Đà Phật và các thánh chúng hiện ra trước mắt. Người 

 ấy khi lâm chung, tâm chẳng điên đảo, liền được sanh về cõi nước Cực 

 Lạc của A Di Đà Phật”, cũng giống như vậy. Hãy nên biết rằng từng 

 chữ [trong kinh A Di Đà] đều là Hải Ấn tam-muội, là kinh văn thiêng 

 liêng giảng về Đại Viên Kính Trí). 

Ở đây là nghi vấn “khoảng cách giữa Tây Phương và cõi này xa xôi, 

làm sao đến ngay được?” Kinh Đại Thừa giảng mười pháp giới đều là 

vật được biến hiện trong tâm tánh. Tâm tánh là Năng Biến (chủ thể có 

công năng biến hiện), mười phương các cõi Phật là Sở Biến (vật được 

biến hiện). Tâm tánh có thể biến hiện vô lượng, cõi nước được biến hiện 

(Sở Biến) cũng vô lượng vô biên. Đức Phật nói Tây Phương Cực Lạc thế 

giới cách thế giới Sa Bà chỉ có mười vạn ức cõi Phật, nếu đem so với 

tâm tánh vô lượng thì khoảng cách ấy rất ngắn. Do vậy, kinh nói người 

niệm Phật vãng sanh Tây Phương chỉ trong khoảng khảy ngón tay liền 

đến nơi. A Di Đà Phật cũng là A Di Đà Phật trong tự tánh của chúng ta, 

trọn  chẳng  phải  là  ở  ngoài  tự  tánh  lại  có  một  vị  A  Di  Đà  Phật.  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới cũng do tự tánh biến hiện ra. Hơn nữa, do công 

đức của bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, tiếp dẫn, vãng 

sanh đâu có khó khăn gì? Nếu hiểu rõ ràng đạo lý căn bản này thì tất cả 

đạo lý trong kinh Đại Thừa hay Tiểu Thừa hễ vừa tiếp xúc đều liền hiểu 

ngay. Lại giống như đem một tấm gương soi sơn thủy bên ngoài, chẳng 

thể nào vì ở gần mà chiếu trước, ở xa bèn chiếu sau. Vật hiện bóng trong 

gương quả thật chẳng có xa gần. Chư Phật, Bồ Tát tột cùng hư không, 

trọn khắp pháp giới, hễ nghĩ đến nơi đâu liền lập tức đến được nơi đó. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 341

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Kinh Hoa Nghiêm giảng chuyện này rất rõ ràng, do vì chúng ta có vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  khế  nhập  tình  huống  này. 

Nếu không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì xa gần lớn nhỏ đều 

chẳng còn nữa! 

Kinh chép:  “Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  A  Di  Đà  Phật  dữ  chư 

 thánh chúng, hiện tại kỳ tiền, thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức 

 đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc quốc độ”  (Người ấy khi mạng sắp 

hết, A Di Đà Phật và các thánh chúng hiện ra trước mắt, người ấy khi 

lâm chung tâm chẳng điên đảo, liền được sanh về cõi nước Cực Lạc của 

A Di Đà Phật). Đó gọi là vãng sanh; Phật và thánh chúng chẳng đến mà 

đến, chẳng đi mà đi. Nói  “đến, đi”  là dựa theo mặt Sự, nói  “chẳng đến, 

 chẳng đi”  là luận trên mặt Lý. 

 “Đương tri, tự tự giai Hải Ấn tam-muội, Đại Viên Kính Trí chi linh 

 văn dã” : Từng chữ, từng câu trong kinh này đều là Hải Ấn tam-muội. 

Chữ  “hải”  sánh ví sự rộng lớn, cảnh giới bên ngoài đều chiếu xuống mặt 

biển, tỷ dụ tâm tánh, tâm tánh trọn đủ hết thảy pháp giới, hình dung sâm 

la vạn tượng và các cảnh sắc đều soi bóng trong biển cả. Nói theo mặt 

Sự,  ánh  sáng  tròn  vẹn  của  tấm  gương  tròn  lớn  chiếu  khắp,  y  báo  và 

chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới,  không  pháp  nào  chẳng 

hiện. Hải Ấn tam-muội biểu thị Thể của tâm tánh, còn Đại Viên Kính Trí 

biểu thị Dụng của tâm tánh. Dụng là không gì chẳng biết, không pháp 

nào chẳng hiện, nói rõ từng chữ từng câu trong kinh này đều là lời văn 

thiêng liêng diễn tả Hải Ấn tam-muội và Đại Viên Kính Trí. Hai câu này 

nhằm tổng kết, nói rõ địa vị cao vòi vọi và tánh chất trọng yếu của bản 

kinh này trong toàn bộ Phật pháp. Kinh A Di Đà là tinh hoa của kinh Vô 

Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ là kinh A Di Đà được giảng chi tiết. Do 

vậy, tôi đề nghị mọi người chuyên niệm kinh Vô Lượng Thọ. Căn tánh 

con người hiện thời yếu hèn, nếu chỉ nhìn vào văn tự thì kinh A Di Đà 

giống như thần thoại, tiểu thuyết, chẳng nếm được ý vị. 

 (Giải) Vấn: Trì danh phán Hành Hạnh, tắc thị Trợ Hạnh, hà danh  

 Chánh Hạnh? 

 Đáp: Y nhất tâm thuyết Tín Nguyện Hạnh, phi tiên hậu, phi định 

 tam. Cái vô Nguyện Hạnh, bất danh Chân Tín. Vô Hạnh Tín, bất danh 

 Chân Nguyện. Vô Tín Nguyện, bất danh Chân Hạnh. Kim toàn do tín 

 nguyện trì danh, cố Tín Nguyện Hạnh tam, thanh thanh viên cụ. Sở dĩ, 

 danh “đa thiện căn, phước đức, nhân duyên”. Quán Kinh “xưng Phật 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 342

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 danh cố, niệm niệm trung trừ bát thập ức kiếp sanh tử chi tội”, thử chi 

 vị dã. Nhược phước thiện bất đa, an năng trừ tội như thử chi đại. 

(解) 問。持名判行行。則是助行。何名正行。答。依

一心說信願行。非先後。非定三。蓋無願行。不名真信。

無行信。不名真願。無信願。不名真行。今全由信願持

名。故信願行三。聲聲圓具。所以名多善根福德因緣。觀

經稱佛名故。念念中除八十億劫生死之罪。此之謂也。若

福善不多。安能除罪如此之大。  

( Giải:  Hỏi: Trì danh được phán định thuộc về Hành Hạnh, thì nó là 

 Trợ Hạnh, chứ sao lại bảo là Chánh Hạnh? 

 Đáp: Dựa theo nhất tâm để nói về Tín - Nguyện - Hạnh thì không có 

 trước sau, không nhất định phải tách ra thành ba thứ. Bởi lẽ, không có 

 Nguyện và Hạnh thì chẳng gọi là Chân Tín. Không có Hạnh và Tín thì 

 chẳng  gọi  là  Chân  Nguyện.  Không  có  Tín  và  Nguyện  thì  chẳng gọi  là 

 Chân  Hạnh.  Nay  hoàn  toàn  do  tín  nguyện  mà  trì  danh  nên  trong  mỗi 

 tiếng niệm Phật đều đầy đủ trọn vẹn ba món Tín - Nguyện - Hạnh. Do 

 vậy, gọi là “nhiều thiện căn, phước đức, nhân duyên”. Quán Kinh bảo 

 “do xưng niệm danh hiệu Phật nên trong mỗi niệm trừ được tội trong 

 tám mươi ức kiếp sanh tử” chính là nói về điều này. Nếu phước thiện 

 chẳng nhiều thì làm sao trừ được tội to lớn như thế?)

 “Trì  danh  phán  Hành  Hạnh”   (Trì  danh  được  phán  định  thuộc  về 

Hành Hạnh) chính là lời phán định của Ngẫu Ích đại sư.  “Tín Nguyện” 

được phán định thuộc về Huệ Hạnh, còn  “Hạnh”  được phán định thuộc 

về Định Hạnh. Do vậy, trong niệm Phật có cả Định lẫn Huệ. Không ít 

người chẳng thèm đổ công sức nơi Tịnh Tông, chẳng hiểu biết mảy may 

gì, bảo Niệm Phật là Tiểu Thừa! Thật ra, Niệm Phật là phép Đại Thừa 

nhất trong các pháp Đại Thừa. Hễ hiểu lý thì niệm một câu Phật hiệu là 

Đại Thừa, nhưng chẳng hiểu lý mà niệm một câu Phật hiệu thì vẫn là Đại 

Thừa! Thành tựu của người ấy hết thảy Đại Thừa Bồ Tát đều chẳng thể 

sánh bằng, cực viên, cực đốn. Tín Nguyện là Huệ, trì danh là Hạnh, là 

học Định và Huệ cân bằng, từng câu Phật hiệu đều đầy ắp Định - Huệ, 

mà còn là viên Định, viên Huệ. 

 “Y nhất tâm thuyết Tín - Nguyện - Hạnh, phi tiên hậu, phi định tam” 

(Nếu dựa trên nhất tâm để luận Tín - Nguyện - Hạnh thì chẳng phải là 

trước  sau,  không  nhất  định  phải  tách  rời  thành  ba  thứ):  Nhằm  nói 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 343

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phương tiện để người nghe sẽ do đó mà thấy được đường lối tu hành nên 

nói  “tín, nguyện, hạnh” . Ba món tư lương này nếu xét trong một tâm thì 

trong  một  niệm,  một  câu  Phật  hiệu  tương  ứng  với  Tín,  tương  ứng  với 

Nguyện,  tương  ứng với  Hạnh,  một  tức  là  ba,  ba  tức  là  một.  Đó  gọi  là 

 “tương ứng” . Nếu trong khi niệm Phật hiệu mà không có tín nguyện, sẽ 

chẳng  đầy  đủ  ba  món  tư  lương,  tức  là  chẳng  tương  ứng.  Không  có 

Nguyện và Hạnh thì chẳng gọi là Chân Tín, không có Tín và Hạnh chẳng 

phải là Chân Nguyện, không có Tín và Nguyện thì chẳng phải là Chân 

Hạnh. Nếu nhất tâm trì danh, nhất tâm chính là chân tâm, chân tâm chính 

là Tín - Nguyện - Hạnh trọn đủ viên mãn. Người nhất tâm niệm Phật thì 

ít mà người tam tâm, nhị ý niệm Phật lại nhiều. Do vậy, người niệm Phật 

đông đảo, người vãng sanh ít ỏi. A Lại Da Thức, Mạt Na Thức, Ý Thức 

là  “tam tâm” . Mạt Na là Ý Căn, thức thứ sáu là Ý Thức, đấy là  “nhị ý” . 

Nếu  phàm  phu  dùng  cái  tâm   “tam  tâm  nhị  ý”   để  niệm  Phật,  trì  chú, 

nghiên cứu giáo lý thì đều chẳng tương ứng. 

Lục  Tổ  đại  sư  nói:   “Nào  ngờ  tự  tánh  vốn  sẵn  đầy  đủ,  nào  ngờ  tự 

 tánh  có  thể  sanh  ra  vạn  pháp” .  Trong  kinh  này,  tự  tánh  được  gọi  là 

 “nhất tâm” . Mỗi một câu Phật hiệu đầy đủ trọn vẹn ba món tư lương, 

Tam  Học,  Tam  Huệ.  Do  vậy,  gọi  là nhiều  thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

duyên. Quán Kinh dạy:  “Do xưng danh hiệu Phật nên trong mỗi niệm 

 trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử” . Nếu thiện căn, phước đức 

không nhiều, làm sao có thể trừ tội nhiều như thế được? Đọc kinh này 

xong, nếu cảm thấy lời này dường như quá lố, thì hãy quan sát xem khi 

niệm Phật, ta dùng tâm tư thái độ nào. Nếu dùng tam tâm nhị ý để niệm 

thì sẽ chẳng có hiệu quả rõ ràng. 

 (Giải) Vấn: Lâm chung mãnh thiết, năng trừ đa tội, bình nhật chí 

 tâm xưng danh, diệc trừ tội phủ? 

 Đáp: Như nhật xuất, quần ám tiêu. Xưng hồng danh, vạn tội diệt. 

 Vấn: Tán tâm xưng danh diệc trừ tội phủ? 

 Đáp: Danh hiệu công đức bất khả tư nghị, ninh bất trừ tội? Đản 

 bất định vãng sanh, dĩ du du tán thiện, nan địch vô thỉ tích tội cố! 

 Đương tri tích tội, giả sử hữu thể tướng giả, tận hư không giới bất 

 năng dung thọ. Tuy bách niên trú dạ, Di Đà thập vạn, nhất nhất thanh 

 diệt bát thập ức kiếp sanh tử, nhiên sở diệt tội, như trảo thượng thổ. Vị 

 diệt tội, như đại địa thổ. Duy niệm chí nhất tâm bất loạn, tắc như kiện 

 nhân đột vi nhi xuất, phi phục tam quân năng chế nhĩ. Nhiên xưng 

 danh tiện vi thành Phật chủng tử, như kim cang chung bất khả hoại. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 344

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Phật thế, nhất lão nhân cầu xuất gia, ngũ bách thánh chúng giai vị 

 “vô thiện căn”. Phật ngôn: “Thử nhân vô lượng kiếp tiền, vị hổ bức, 

 thất thanh xưng nam-mô Phật. Kim thử thiện căn thành thục, trị ngã 

 đắc  đạo,  phi  Nhị  Thừa  đạo  nhãn  sở tri  dã”.  Do  thử  quán  chi,  Pháp 

 Hoa minh “quá khứ Phật sở, tán loạn xưng danh, giai dĩ thành Phật”, 

 khởi bất tín tai? 

(解) 問。臨終猛切。能除多罪。平日至心稱名。亦除

罪否。答。如日出。群闇消。稱洪名。萬罪滅。問。散心

稱名亦除罪否。答。名號功德。不可思議。寧不除罪。但

不定往生。以悠悠散善。難敵無始積罪故。當知積罪。假

使有體相者。盡虛空界。不能容受。雖百年晝夜。彌陀十

萬。一一聲。滅八十億劫生死。然所滅罪。如爪上土。未

滅罪。如大地土。唯念至一心不亂。則如健人突圍而出。

非復三軍能制耳。然稱名便為成佛種子。如金剛終不可

壞。佛世一老人求出家。五百聖眾皆謂無善根。佛言。此

人無量劫前為虎偪。失聲稱南無佛。今此善根成熟。值我

得道。非二乘道眼所知也。由此觀之。法華明過去佛所。

散亂稱名。皆已成佛。豈不信哉。  

( Giải:  Hỏi: Khi lâm chung mạnh mẽ, thiết tha, có thể trừ được nhiều 

 tội, chứ lúc bình thường chí tâm xưng danh thì cũng trừ được tội ư? 

 Đáp: Như mặt trời mọc, mọi tối tăm đều tiêu. Xưng hồng danh, vạn 

 tội diệt. 

 Hỏi: Tâm tán loạn xưng danh cũng trừ được tội ư? 

 Đáp:  Công  đức  xưng  danh  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  lẽ  nào  chẳng  trừ 

 được tội? Nhưng không nhất định được vãng sanh, bởi lẽ điều lành hờ 

 hững tán loạn sẽ khó thể chống lại tội lỗi tích tập từ vô thỉ. Hãy nên biết 

 rằng tội lỗi đã tích tập nếu có thể tướng thì cùng tận cõi hư không chẳng 

 thể chứa đựng được. Dẫu suốt cả trăm năm, mỗi ngày đêm niệm Di Đà 

 mười vạn tiếng, mỗi một tiếng diệt tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử, 

 nhưng tội đã diệt giống như đất đọng trên móng tay, còn tội chưa diệt 

 giống như đất trong đại địa. Chỉ trừ niệm Phật đến nhất tâm bất loạn sẽ 

 giống như người mạnh mẽ đột phá vòng vây xông ra, ba quân chẳng còn 

 có thể khống chế người ấy; nhưng xưng danh sẽ là hạt giống thành Phật, 

 như kim cang trọn chẳng thể hủy hoại. Trong thời đức Phật, một cụ già 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 345

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 xin xuất gia, năm trăm vị thánh nhân đều nói cụ không có thiện căn. Đức 

 Phật dạy: “Trong vô lượng kiếp trước, người này bị hổ đuổi, lạc giọng 

 xưng  nam-mô  Phật,  đến  nay  thiện  căn  ấy  chín  muồi,  gặp  ta,  đắc  đạo, 

 đạo nhãn của Nhị Thừa chẳng thể biết được!” Do đây có thể thấy rằng 

 kinh Pháp Hoa nói người trong quá khứ, ở chỗ Phật, tán loạn xưng danh 

 đều đã thành Phật, há chẳng tin ư?)

Có người hỏi: Khi lâm chung, ý niệm dũng mãnh, tâm nguyện khẩn 

thiết,  trì danh  dễ  đạt  đến  nhất  tâm,  chứ  lúc  bình  thường  trong  tâm  tản 

mạn,  chẳng  thể  tập  trung  sức  mạnh  tinh  thần,  chẳng  sốt  sắng  như  lúc 

trong lúc khẩn yếu gặp nguy nan, tâm hời hợt hờ hững mà cũng có thể 

trừ được tội hay chăng? Đại sư dùng tỷ dụ để trả lời, như mặt trời mọc 

lên, hết thảy tối tăm đều chẳng còn. Niệm hồng danh Phật thì hết thảy tội 

chướng đều tiêu diệt. Nhưng cần phải chú ý câu hỏi của người này: Lúc 

bình thường chí tâm xưng danh cũng có thể trừ tội hay chăng? Chí tâm 

chính là nhất tâm, đương nhiên trừ được tội. 

Lại hỏi: Tâm tán loạn xưng danh cũng trừ được tội hay chăng? Tâm 

tán loạn ở đây chẳng phải là nhất tâm. Đại sư đáp: Dùng tâm tán loạn, 

tam  tâm  nhị  ý  để  niệm  Phật  thì  cũng  trừ  được  tội,  nhưng  chẳng  chắc 

chắn sẽ vãng sanh, tùy theo lúc lâm chung có thể chí tâm hay không? Do 

vậy, bình thường dùng chí tâm để niệm Phật thì lâm chung nhất định sẽ 

được  vãng  sanh,  có  nắm  chắc  vãng  sanh  hay  không  chẳng  cần  phải 

người nào khác, chính mình phải tự biết. Nếu thật sự chí tâm xưng niệm 

thì cần phải mất bao lâu mới đạt được hiệu nghiệm? Trong Vãng Sanh 

Truyện, trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, ước chừng ba năm, người ngồi 

mất, đứng qua đời rất đông. Trong thời gần đây, người ba năm thành tựu 

cũng chẳng ít. Lão pháp sư Đàm Hư nói: Cụ Đế Nhàn có một vị đồ đệ 

làm  thợ  đóng  đai  thùng,  niệm  Phật  ba  năm,  biết  trước  lúc  mất,  đứng 

vãng sanh. Chúng ta niệm mấy chục năm, một chút tin tức cũng không 

có, đại khái đều là do dùng cái tâm tán loạn để niệm Phật. 

Nếu  có  người  nói:  “Niệm  Phật  ba  năm  sẽ  chết  thì  pháp  môn  này 

chẳng thể học được!” Đủ thấy người ấy vẫn còn có rất nhiều tham ái đối 

với  thế  giới  Sa  Bà.  Tín  nguyện  đã  không  thật,  hạnh  cũng  chẳng  khẩn 

thiết,  chỉ  đành  mặc  kệ  họ.  Nếu  thật  sự  muốn  được  vãng  sanh  thì  phải 

buông  xuống  vạn  duyên,  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  nắm  chắc  một  câu 

Phật hiệu, những chuyện khác hãy tùy duyên tùy phận là xong. Từ đời 

đời  kiếp  kiếp  trong  vô  lượng  kiếp  đến  nay  chúng  ta  đều  niệm  Phật, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 346

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhưng  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  thể  thành  tựu,  chính  mình  chẳng  tìm  ra 

nguyên nhân. Đại sư nói:  “Dĩ du du tán thiện, nan địch vô thỉ tích tội 

 cố” (Bởi lẽ, điều lành hờ hững tán loạn sẽ khó thể chống lại tội lỗi tích 

tập từ vô thỉ) . “Tội lỗi tích tập từ vô thỉ”  chính là tham, sân, si, mạn, tập 

khí,  vọng  tưởng,  chấp  trước.  Nếu  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  tập  khí  ấy 

chẳng thể hiện hành, tâm vô nhị dụng, khuất phục phiền não, công phu 

thành phiến. Từ khuất phục phiền não cho đến đoạn phiền não thì gọi là 

Sự  nhất  tâm,  có  chín  phẩm,  khuất  phục  là  Hạ  Hạ  Phẩm,  sanh  vào  cõi 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Đoạn  được  phiền  não  thì  là  Thượng  Thượng 

Phẩm,  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Nếu  chẳng  thể  khuất  phục 

phiền não, ý niệm tham, sân, si vẫn thường khởi lên thì phải đau đáu sám 

hối, tự thẹn trách sâu xa. Được vãng sanh hay không là do chính mình 

quyết định. 

Tội nghiệp đã tích tụ từ vô lượng kiếp đến nay nếu có thể tướng thì 

tận  hư  không  khắp  pháp  giới  đều  chẳng  thể  chứa  đựng  được.  Nếu  có 

người  niệm  Phật,  mỗi  ngày  niệm  mười  vạn  tiếng,  ngày  đêm  không 

ngừng, niệm liên tiếp cả trăm năm chẳng gián đoạn, mỗi một tiếng diệt 

được trọng tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử thì tội đã diệt giống như 

đất bám trên móng tay, tội chưa diệt như đất trên đại địa. Lời này là thật, 

trọn chẳng phải khoa trương! Nếu sanh về Tây Phương thì vấn đề này 

liền được giải quyết, chẳng thể sanh về Tây Phương sẽ phiền phức rất 

lớn, tùy theo nghiệp mà lưu chuyển trong sáu nẻo luân hồi. Nghiệp nào 

mạnh  sẽ  lôi  đi  trước,  thác  sanh  vào  đường  nào  là  do  chính  mình  nghĩ 

tưởng đến đường đó. Người có ý niệm Ngũ Giới mạnh mẽ, tuân thủ nhân 

luân đạo đức, sẽ bảo đảm giữ được thân người. Ý niệm Thập Thiện, từ, 

bi, hỷ, xả mạnh mẽ thì đời sau sanh vào cõi trời, nhưng loại người như 

vậy đã ít lại càng ít hơn, còn kẻ tạo tham, sân, si, mạn thì nhiều, tương 

lai đọa lạc trong tam đồ. Thời gian trong tam đồ quá dài, thật đáng sợ! 

Kinh Lăng Nghiêm và kinh Địa Tạng giảng tình hình trong địa ngục rất 

tường tận. Địa ngục như bẫy ngầm, trong thế gian có rất nhiều, hễ chẳng 

cẩn thận sẽ rớt xuống đó. 

Trong nhiều đời nhiều kiếp đã tạo vô lượng vô biên ác nghiệp, như 

bị ba quân tầng tầng lớp lớp bao vây, chỉ có một phương pháp là đột phá 

vòng vây, nhờ vào công phu niệm Phật, đới nghiệp vãng sanh là có thể 

xông ra khỏi vòng vây. Quan trọng nhất là nhất tâm, “bất loạn” là chẳng 

bị hết thảy hoàn cảnh nhiễu loạn, tám gió chẳng thể thổi động được. Đã 

bất  loạn  đối  với  pháp  thế  gian  mà  đối  với  Phật  pháp  vẫn  chưa  buông 

xuống được, vừa tham Thiền vừa  học  Mật  thì  tương  lai  vẫn  luân  hồi  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 347

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trong sáu nẻo, lại còn chẳng đạt được ba đường lành. 

 “Xưng danh”  là hạt giống kim cang thành Phật. Khi Phật tại thế, có 

một cụ già xin xuất gia, các vị A La Hán đệ tử Phật đều có thần thông, 

có thể thấy được năm trăm đời, quán thấy cụ già ấy trong cả năm trăm 

đời  chẳng  có  thiện  căn  nên  chẳng  chấp  thuận  lời  cụ  cầu  thỉnh,  cụ  già 

khóc lóc không chịu ra đi. Cuối cùng, đức Phật gọi cụ già ấy lại, bảo các 

đệ tử: “Cụ già này trong vô lượng kiếp trước, từng làm tiều phu, ở trên 

non bị hổ đuổi, cọp dồn đến nỗi phải trèo lên cây, trong lúc kinh hãi, gào 

to một tiếng  “nam-mô Phật” . Do nhân duyên ấy, đời này gặp Phật đắc 

độ. Huệ nhãn của hàng Thanh Văn Nhị Thừa chẳng thấy được [điều này]. 

Trong kinh Pháp Hoa đã nêu lên một câu chuyện, há chẳng đáng tin ư? 

Từ  xưa  đến  nay,  thời  đại  lâu  xa,  người  thuở  ấy  tuy  vô  tâm  niệm  một 

tiếng Phật hiệu, đến nay gặp duyên thành tựu. Chúng ta tùy duyên tùy 

phận, dùng câu Phật hiệu này để kết duyên niệm Phật cùng chúng sanh. 

 (Giải)  Phục  nguyện  truy  tố  trí  ngu,  ư  thử  giản  dị  trực  tiệp,  vô 

 thượng viên đốn pháp môn, vật thị vi nan, nhi triếp sanh thoái ủy, vật 

 thị vi dị, nhi mạn bất sách cần, vật thị vi thiển, nhi vọng trí miểu khinh, 

 vật  thị  vi  thâm,  nhi  phất  cảm  thừa  nhậm.  Cái  sở  trì  chi  danh  hiệu, 

 chân thật bất khả tư nghị; năng trì chi tâm tánh, diệc chân thật bất 

 khả tư nghị, trì nhất thanh, tắc nhất thanh bất khả tư nghị. Trì thập, 

 bách, thiên, vạn, vô lượng, vô số thanh, thanh thanh giai bất khả tư 

 nghị dã. 

(解) 伏願緇素智愚。於此簡易直捷。無上圓頓法門。

勿視為難。而輒生退諉。勿視為易。而漫不策勤。勿視為

淺。而妄致藐輕。勿視為深。而弗敢承任。蓋所持之名

號。真實不可思議。能持之心性。亦真實不可思議。持一

聲。則一聲不可思議。持十百千萬無量無數聲。聲聲皆不

可思議也。  

( Giải: Kính xin kẻ áo thâm, người áo trắng, kẻ trí, người ngu, đối với 

 pháp  môn  đơn  giản,  dễ  dàng,  thẳng  chóng,  vô  thượng  viên  đốn  này, 

 đừng nghĩ là khó rồi liền sanh lòng thoái thác, đừng thấy là dễ dàng rồi 

 chần chừ chẳng siêng gắng, đừng ngỡ là nông cạn để rồi đến nỗi lầm 

 lạc  coi  thường,  đừng  nghĩ  pháp  này  quá  sâu  đến  nỗi  chẳng  dám  đảm 

 đương.  Bởi  lẽ,  danh  hiệu  được  trì  chân  thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  tâm 

 tánh trì niệm danh hiệu ấy cũng chân thật chẳng thể nghĩ bàn. Trì một 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 348

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tiếng  thì  một  tiếng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  trì  mười,  trăm,  ngàn,  vạn,  vô 

 lượng vô số tiếng thì mỗi tiếng đều chẳng thể nghĩ bàn). 

Ở đây, đại sư buốt lòng rát miệng khuyên dạy chúng ta.  “Truy” (緇)

chỉ người xuất gia mặc áo nhuộm thâm,  “tố” (素) chỉ người tại gia. Tại 

Ấn  Độ  vào  thời  cổ,  người  ngoài  đời  mặc  y  phục  màu  trắng.  “Trí”  là

người có học, hoặc kẻ thông minh có tài trí.  “Ngu”  là những ngu phu 

ngu phụ không biết chữ. Pháp môn trì danh niệm Phật này ai cũng có thể 

niệm được, đơn giản, dễ dàng, chính là pháp môn vô thượng viên đốn; 

nhưng cũng đừng nên nghĩ pháp này quá dễ dàng, khởi tâm coi thường. 

Rất nhiều người nghĩ kinh A Di Đà là nông cạn, coi thường, chẳng chịu 

tu học. Năm 1982, tôi đến Mỹ, có nhiều đồng tu bảo tôi: “Ở nước Mỹ, 

ngàn vạn phần đừng giảng pháp môn Niệm Phật kẻo bị người ta chê cười. 

Mọi người đều giảng Thiền, giảng Mật”. Do vậy, thoạt đầu tôi đến Mỹ 

thường giảng khẩu đầu Thiền, nhằm hàng phục những kẻ học Thiền, sau 

đấy tôi lại giảng Mật vì tôi theo học dưới tòa của Chương Gia đại sư ba 

năm,  hiểu  biết  nội  dung  Mật  Tông  khá  nhiều,  bọn  họ  dùng  cách  nào 

cũng không gạt tôi được! Sau đấy, tôi mới đem pháp môn Tịnh Độ giới 

thiệu cho họ. Bọn họ không tiếp nhận mà cũng chẳng dám nói một câu 

nào phản đối. Đồng thời, tôi lại mang từ Đài Loan sang bộ băng thâu âm 

bài  giảng  A  Di  Đà Kinh  Sớ  Sao  nhiều  tới ba trăm  ba  mươi  cuốn,  mọi 

người chẳng dám chê kinh Di Đà là nông cạn nữa. Cũng chớ nên nghĩ 

pháp môn này quá sâu. Trên thực tế, pháp môn này là cảnh giới nơi quả 

địa Phật, chỉ có Phật với Phật mới có thể hiểu rốt ráo, chứ chúng sanh 

trong chín pháp giới chẳng thể thấu hiểu được. Chín giới bao gồm Đẳng 

Giác Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát ắt phải được Phật gia trì thì mới có thể 

thấu hiểu  được.  Nhưng trên  mặt  Sự,  pháp  này  hết sức  dễ dàng, không 

một pháp môn nào vừa dễ dàng vừa đơn giản bằng niệm Phật. Thực hiện 

được bốn chữ  “tín nguyện trì danh”  thì sẽ thành công. Trong tâm chỉ có 

A Di Đà Phật, trừ điều này ra, bất cứ suy tưởng gì cũng đều chẳng có. 

Đấy là tín nguyện trì danh. 

Lại nữa, danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn, tâm tánh trì danh 

cũng chẳng thể nghĩ bàn. Tín nguyện trì danh là chân tâm, mà cũng là 

nhất tâm, công đức của nó chẳng thể nghĩ bàn. Chân tâm là Năng Cảm, 

còn Phật, Bồ Tát là Sở Cảm. Nói theo mặt Lý, A Di Đà Phật là đức hiệu 

của Chân Như bổn tánh hư không pháp giới. Nói theo mặt Sự thì là danh 

hiệu  bổn  nguyện  công  đức  của  A  Di  Đà  Phật.  “Trì  một  tiếng  thì  một 

 tiếng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  trì  mười,  trăm,  ngàn,  vạn,  vô  lượng,  vô  số 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 349

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tiếng thì mỗi tiếng đều chẳng thể nghĩ bàn” . Đối với đoạn văn này, cổ 

đức nói nó bao gồm ba thứ trọng yếu:  

1) Đức Phật được niệm là “cảnh yếu”. 

2) Cái tâm niệm Phật là “tâm yếu”. 

3) Năng và Sở chẳng hai, tâm và Phật giống hệt như nhau là “pháp 

môn yếu”. 

[Ở đây]  “yếu”  có nghĩa là  “diệu” , huyền diệu tột bực chẳng thể nghĩ 

bàn. Ba thứ tâm, cảnh và pháp môn đều chẳng thể nghĩ bàn. Tác phẩm 

Yếu Giải của đại sư cũng chẳng thể nghĩ bàn. Chẳng trách Ấn Quang đại 

sư đề cao tột bậc sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Nếu học Phật mà 

nắm được cương lãnh, y giáo phụng hành, những lợi ích đạt được trước 

khi vãng sanh hoàn toàn chẳng thể do tu các pháp môn khác mà đạt được. 

Thân  tâm  thanh  tịnh,  cái  thấy  rõ  là  mạnh  khỏe,  sống  lâu,  hạnh  phúc, 

sung sướng sẽ ngay lập tức đạt được. Người đời mong cầu mãnh liệt mà 

chẳng được, còn người niệm Phật sẽ có thể cầu được. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn, nhược 

 hữu chúng sanh, văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ 

 quốc độ. 

 (Giải) “Ngã kiến” giả, Phật nhãn sở kiến, cứu tận minh liễu dã. 

 “Thị lợi” giả, hoành xuất ngũ trược, viên tịnh tứ độ, trực chí bất thoái 

 vị tận, thị vi “bất khả tư nghị công đức chi lợi” dã. 

(經) 舍利弗。我見是利。故說此言。若有眾生。聞是

說者。應當發願。生彼國土。 

(解) 我見者。佛眼所見。究盡明了也。是利者。橫出

五濁。圓淨四土。直至不退位盡。是為不可思議功德之利

也。 

( Chánh kinh: Này  Xá  Lợi  Phất! Ta thấy điều lợi ấy nên nói lời này. 

 Nếu có chúng sanh nghe nói như vậy, hãy nên phát nguyện sanh về cõi 

 nước ấy. 

 Giải: “Ngã kiến” là mắt Phật thấy thấu suốt đến cùng tận. “Thị lợi” 

 là  [những  điều  lợi  như]  vượt  khỏi  cõi  Ngũ  Trược  theo  chiều  ngang, 

 thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ, đạt thẳng đến các địa vị Bất Thoái 

 viên mãn. Đấy là “điều lợi chẳng thể nghĩ bàn về mặt công đức” vậy). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 350

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Đây là lần thứ hai đức Phật khuyên người nghe hãy nên phát nguyện. 

Câu  “ngã kiến thị lợi”  này khẩn yếu nhất. Thích Ca Mâu Ni Phật chính 

mắt thấy được điều lợi ích thù thắng này, thấy y báo và chánh báo trang 

nghiêm trong Tây Phương thế giới, người vãng sanh bất luận là ai, dẫu là 

chúng sanh từ ác đạo [sanh về Cực Lạc] cũng đều chứng trọn vẹn ba thứ 

Bất  Thoái.  Hết  thảy  các  cõi  Phật  không  có  điều  này,  do  điều  này  nên 

Phật mới khuyến khích chúng ta hãy nên vãng sanh. Trong lời chú giải, 

đại sư lại nói:  “Ngã kiến (ta thấy) là mắt Phật thấy thấu suốt đến cùng 

 tận” . Trong mười pháp giới, con người thường nghĩ mình rất thông minh, 

thấy chuyện gì cũng đều thấy rất thấu triệt, nhưng chẳng thể sánh bằng 

chư thiên; chư thiên thấy rõ ràng hơn chúng ta. Thiên nhãn chẳng bằng 

huệ nhãn của A La Hán. Huệ nhãn của A La Hán chẳng bằng pháp nhãn 

của Bồ Tát. Pháp nhãn của Bồ Tát chẳng bằng Phật nhãn. Đức Phật ngũ 

nhãn viên minh, thấy gì cũng đều rốt ráo viên mãn. Đức Phật thấy [do 

pháp  môn  Niệm  Phật  mà  chúng  sanh]   “vượt  khỏi  đời  ngũ  trược  theo 

 chiều ngang, thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ, cho đến chứng đắc 

 trọn vẹn các địa vị Bất Thoái” , đấy là điều lợi chẳng thể nghĩ bàn về mặt 

công đức. 

1)  Lục  đạo  phàm  phu  muốn  thoát  ly  tam  giới  hết  sức  khó  khăn. 

Chúng ta hãy quán sát kỹ càng, bao nhiêu người tu hành trong thế gian 

có trí huệ và công phu tu hành rất cao, rốt cuộc đều chẳng thoát khỏi tam 

giới, là vì lẽ nào? Do Kiến Tư phiền não chẳng dễ gì đoạn được! Đức 

Phật  dạy  lục  đạo  luân  hồi  là  do  Kiến  Tư  phiền  não  mà  có,  chỉ  cần  có 

Kiến Tư là sẽ chẳng ra khỏi luân hồi. Tiểu Thừa Tứ Quả A La Hán đoạn 

được Kiến Tư, vượt thoát luân hồi. So với Tứ Quả, Tam Quả chưa đoạn 

sạch phiền não nên không thể vượt thoát lục đạo. Công phu, trí huệ của 

các vị ấy tốt đẹp, tu hành trong Tứ Thiền Thiên, đoạn được Kiến Tư mới 

thoát khỏi tam giới. Nhằm nói cho thuận tiện, đức Phật đã quy nạp các 

phiền não thành mười loại lớn, tức năm loại Kiến Hoặc và năm loại Tư 

Hoặc. Kiến Hoặc là kiến giải sai lầm, thứ nhất là Thân Kiến, coi thân là 

Ngã, sai rồi, thân là cái ta có. Chẳng hạn như y phục, y phục là thứ ta có, 

hoàn toàn chẳng phải là ta. Thứ hai là Biên Kiến, chấp trước vào hai bên, 

nói  theo  cách  bây  giờ  là   “tương  đối  luận” ,  chúng  ta  luôn  sống  trong 

không  gian  tương  đối,  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  chân  thật.  Nếu  nói  tới 

chân thật thì là Nhất Chân pháp giới. Ngoài Nhất Chân pháp giới, mười 

pháp giới đều là tương đối. Ngoài ra, còn có hai thứ thường được gọi là 

 “thành kiến” : Một là đối với quả, chẳng phải là quả mà coi là quả; hai là 

đối với nhân,  chẳng phải là nhân mà tính là nhân.  Ở đây,  nói riêng  biệt  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 351

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

từng điều như sau:  

Thứ ba là Kiến Thủ Kiến, chẳng phải quả mà coi là quả.  “Kiến” (見)

là kiến giải chủ quan.  “Thủ” (取) là chấp trước, chấp trước ý kiến chủ 

quan không chính xác của chính mình, như các tôn giáo khác cho rằng 

sanh lên trời là “vĩnh sanh” (sự sống đời đời). Trên thực tế, tuy chư thiên 

thọ mạng rất dài, vẫn có lúc kết thúc, hoàn toàn chẳng rốt ráo. Đó chính 

là thành kiến. Trời vốn là hữu lậu, họ ngộ nhận cõi trời là diệu quả. Đây 

chính là “chẳng phải quả mà ngỡ là quả”. 

Thứ  tư  là  Giới  Cấm  Thủ  Kiến,  chẳng  phải  nhân  mà  coi  là  nhân. 

 “Giới” (戒) là tánh giới148, chẳng hạn như giết, trộm, dâm,  “cấm” (禁) là

ngăn cấm, như uống rượu, ăn thịt. Gìn giữ giới cấm vốn là thiện pháp, vì 

sao lại xếp vào loại “chẳng phải là chánh kiến”? Lỗi ở chỗ chấp trước 

giữ  chặt.  Có  một  loại  ngoại  đạo  tu  hành  giỏi  giang,  đắc  Thiên  Nhãn 

Thông, thấy trâu, chó sanh lên trời bèn tưởng học theo lối sống của trâu 

và chó sẽ được sanh lên trời, chẳng hề biết trâu, chó sanh lên trời là do 

nguyên nhân nào. Lâu dần trở thành một thứ tà môn ngoại đạo, đây gọi 

là “chẳng phải nhân mà coi là nhân”. 

Thứ năm là Tà Kiến. Phàm là tri kiến bất chánh như chẳng tin luân 

hồi, chẳng tin vào nhân quả báo ứng, chẳng tin vào Thánh Ngôn Lượng, 

đều  thuộc  về  đại  tà  kiến,  chướng  ngại  lợi  ích  thù  thắng  của  bản  thân. 

Chính  mình  không  tin  thì  cũng  được  đi,  lại  còn  khuyên  người  khác 

chẳng  tin,  tạo  tội  Vô  Gián  địa  ngục.  Trong  tám  nạn  có  Thế  Trí  Biện 

Thông, phần nhiều là phần tử trí thức cao cấp, họ còn có những luận điệu 

thiên chấp, tà vạy, tương lai dẫn dắt người khác cùng vào địa ngục, thật 

là đáng thương! 

Tư Hoặc cũng gồm năm loại lớn là tham, sân, si, mạn, nghi. Nghi ở 

đây là chuyên hoài nghi thánh giáo. Năm thứ này cộng với năm thứ Kiến 

Hoặc vừa nói trên đây, được gọi chung là “Kiến Tư Nhị Hoặc”. Người 

Tiểu Thừa đoạn được Kiến Tư Nhị Hoặc, Phật nói [điều ấy] giống như 

“cắt đứt dòng chảy rộng bốn mươi dặm”, hết sức khó khăn! Trong kinh 

nói đoạn được Kiến Hoặc bèn chứng Sơ Quả Tu Đà Hoàn của Tiểu Thừa, 

phải sanh tử trong cõi trời và nhân gian bảy lần thì mới đoạn được Tư 

Hoặc. Con người tuổi thọ ngắn ngủi, cõi trời tuổi thọ dài, tốn một thời 

gian dài bao lâu mới đoạn được? Quả thật không có cách nào tính toán 

148 Tánh giới: Những điều cần phải tránh phạm vì bổn tánh của những hành vi ấy dẫn 

đến phiền não, đau khổ, ác quả. Dù thọ giới hay không, hễ phạm phải những điều ấy 

đều dẫn đến quả báo xấu ác. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 352

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

được! Trong kinh nói “để thành Phật, phải mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp”, 

nhưng [thời gian ấy] phải tính từ ngày đoạn được Kiến Hoặc. Hễ đoạn 

được  Kiến  Hoặc  thì  là  thánh  nhân;  tuy  chưa  ra  khỏi  tam  giới,  nhưng 

chẳng  đọa  trong  tam  đồ.  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả  Tu  Đà  Hoàn  gọi  là  Nhập 

Lưu,  tức  là  “dự  vào  hàng  thánh  nhân”.  Phương  pháp  tu  học  của  Tiểu 

Thừa chẳng xảo diệu như Đại Thừa, nhất là [so sánh giữa Tiểu Thừa với] 

Thiền  Tông.  Thiền  Tông  tuy  hay  khéo,  nhưng  người  đạt  được  sự  hay 

khéo ấy cũng phải là bậc thượng căn lợi trí, chứ không phải những kẻ 

thông thường mà hòng học được. Do vậy, kém xa Tịnh Tông! 

Trong phần trước, tôi nói tới cõi trời, kinh Phật giảng tường tận nhất. 

Ở đây, tôi bổ sung đại lược. Chẳng hạn như Tứ Thiền Thiên, Tứ Không 

Thiên đều ở trong tam giới, tuy thọ mạng rất dài, nhưng vẫn có sanh tử. 

Có người tưởng hễ sanh lên trời thì sẽ sống đời đời, ngỡ khái niệm ấy 

tương tự như chuyện nhập Niết Bàn trong Phật pháp. Cần biết rằng: Các 

tầng trời Tứ Thiền, Tứ Không vẫn có sanh diệt, hoàn toàn chẳng phải là 

rốt ráo. Đức Phật nói có hai mươi tám tầng trời, nhân của mỗi tầng khác 

nhau,  quả  cũng  khác  nhau.  Chỉ  tu  Thập  Thiện  thượng  phẩm  sẽ  có  thể 

sanh vào trời Tứ Vương Thiên và Đao Lợi Thiên. Nếu lại muốn sanh lên 

trời Dạ Ma mà chỉ tu Thập Thiện thì không được, còn phải có công năng 

Thiền Định. Dục Giới có tài, sắc, danh, ăn uống, ngủ nghỉ. Từ Sơ Thiền 

trở lên, không những chẳng có Ngũ Dục về mặt Sự,  mà ý niệm [tham 

luyến Ngũ Dục] cũng chẳng có. Nếu vẫn còn có ý niệm, thì công năng 

Thiền Định ấy đáng gọi là “chưa đắc Định”, chẳng thể sanh lên trời Sơ 

Thiền, chỉ có thể sanh lên bốn tầng trời phía trên của Dục Giới. Nếu hiểu 

rõ sự thật này thì Thiền quả thật là khó tu. Nếu vẫn còn ý niệm Ngũ Dục 

thì còn chưa sanh lên được [các cõi trời] thuộc Sắc Giới, há có phần sanh 

vào Tứ Thiền, Tứ Không ư? Tứ Thiền Bát Định là Thiền Định thế gian, 

Định của hàng phàm phu mà còn chưa đạt được, làm sao đắc công năng 

Thiền Định của Thanh Văn, Bồ Tát? Nhà Phật nói bậc thượng căn lợi trí 

có thể đoạn phiền não mới có đủ tư cách học Thiền; chứ kẻ không thể 

khuất phục phiền não thì học Thiền sẽ là chuyện nói xuông! Tịnh Tông 

đới nghiệp vãng sanh, không cần đoạn phiền não, chỉ cần tạm thời khuất 

phục  phiền  não  bèn  có  thể  vãng  sanh.  Phật  nhãn  đích  thân  thấy  được 

điều  này,  do  vậy  nói:   “Ngã  kiến  thị  lợi,  cố  thuyết  thử  ngôn”   (Ta  thấy 

được điều lợi ấy nên nói lời này). Hết thảy chư Phật độ chúng sanh liễu 

sanh tử, thoát tam giới, trong một đời viên mãn vô thượng Bồ Đề, chỉ có 

pháp môn Niệm Phật này. Nếu chẳng chịu tiếp nhận thì dù tinh tấn nơi 

Phật pháp, chẳng biết đến đời nào mới có thể đắc độ! Đời này có duyên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 353

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

gặp  gỡ  Phật  pháp,  chính  là  thiện  căn,  phước  đức  sâu  dày  từ  vô  lượng 

kiếp [cảm nên]; nếu bỏ lỡ đời này, chắc là vô lượng kiếp sau mới lại gặp 

gỡ pháp môn này. Sanh tử luân hồi khổ lắm, sao lại đành chịu tội oan 

uổng như vậy? 

2) Thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ: Lợi ích này quá thù thắng, 

hàng Bồ Tát thông thường và Biệt Giáo đều chẳng có được điều lợi ích 

này. Quả vị Phật trong Biệt Giáo vẫn chưa thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi 

Tịnh Độ. Thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ là cảnh giới của bậc Bồ 

Tát từ Bát Địa [trong Viên Giáo] trở lên. Hàng Sơ Địa trong Biệt giáo 

bằng với Sơ Trụ trong Viên Giáo, quả vị Phật trong Biệt Giáo bằng với 

địa vị Nhị Hạnh Bồ Tát trong Viên Giáo, so với Bát Địa Bồ Tát của Viên 

Giáo thua xa lắm. Người niệm Phật đới nghiệp vãng sanh, sanh về Tây 

Phương liền thanh tịnh trọn vẹn bốn cõi Tịnh Độ, đây đúng là pháp khó 

tin. Quả báo thù thắng như thế là do bổn nguyện oai thần của A Di Đà 

Phật gia trì. 

3)  “Trực  chí  bất thoái  vị  tận”   (Đạt  thẳng  đến  các  địa  vị  Bất Thoái 

viên mãn):  “Tận”  có nghĩa là viên mãn. Ba thứ Bất Thoái đạt đến viên 

mãn sẽ là Đẳng Giác Bồ Tát. Sanh về Tây Phương liền đạt được những 

lợi ích này ngay trong một đời. Do vậy, tôi thường khuyên các đồng tu 

tụng niệm công khóa sáng tối thì buổi sáng tụng bốn mươi tám nguyện 

để biết rõ nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn của A Di Đà Phật, kiến lập tín 

tâm đối với Tịnh Tông. nguyện lực cũng sẽ nhờ đó mà tăng thêm. Bốn 

mươi tám nguyện giống như hiến pháp của Tây Phương thế giới, chỉ cần 

sanh về Tây Phương thì đều hưởng sự thụ dụng giống hệt như A Di Đà 

Phật. Chúng ta sanh về Tây Phương sẽ hưởng thụ [oai thần, phước đức, 

thiện căn của] A Di Đà Phật. 

 (Giải) Phục thứ, thị lợi ước mạng chung thời, tâm bất điên đảo nhi  

 ngôn, cái uế độ tự lực tu hành sanh tử quan đầu, tối nan đắc lực. 

(解) 復次是利。約命終時。心不顛倒而言。蓋穢土自

力修行。生死關頭。最難得力。  

( Giải: Lại nữa, điều lợi này luận theo lúc lâm chung, tâm chẳng điên 

 đảo; bởi lẽ, trong uế độ, đối với cửa ải lâm chung thì tự lực tu hành sẽ 

 khó đủ sức để vượt qua nhất). 

Lời giải thích trong đoạn trước đã nêu rõ lợi ích do vãng sanh Tây 

Phương thế giới, nêu lên điều lợi ích chung do sanh về Tây Phương của 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 354

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hết thảy chúng sanh trong mười phương thế giới. Còn những điều được 

nói trong đoạn này chỉ hạn cuộc trong chúng sanh trên địa cầu, đặc biệt 

là loài người. Thông thường, ai nấy đều mong cuộc sống tốt đẹp, mong 

sanh trong gia đình giàu có, cả đời hưởng phước, nhưng nơi cửa ải lâm 

chung, phải theo nghiệp mà thọ báo, chính mình chẳng thể làm chủ được. 

Người niệm  Phật  khi  lâm  chung, tâm  chẳng điên  đảo, đầu óc tỉnh  táo, 

Phật đến tiếp dẫn thì chính là người có phước đức lớn. Do vậy, tổ sư, đại 

đức  dạy  chúng  ta  trì  giới  niệm  Phật,  phước  huệ  song  tu.  Lão  pháp  sư 

Viên Anh tuổi già trụ tại Viên Minh Tinh Xá ở Thượng Hải, từ năm hai 

mươi lăm tuổi, Ngài dốc sức nơi kinh Lăng Nghiêm, từng sáng lập một 

học viện chuyên nghiên cứu kinh Lăng Nghiêm, giảng đường của Ngài 

mang tên là Tam Cầu Đường, tức là “cầu phước, cầu huệ, cầu sanh Tịnh 

Độ”. Ngài giáo hóa tuân theo kinh Lăng Nghiêm, nhưng hạnh thì hành 

theo  kinh  Di  Đà.  Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  là  phước  huệ  song  tu.  Tín 

nguyện trì danh thì phước lẫn huệ đều nằm trong đó. 

 (Giải) Vô luận ngoan tu cuồng huệ, ma la vô công, tức ngộ môn 

 thâm viễn, thao lý tiềm xác chi nhân, thảng phân hào tập khí vị trừ, vị 

 miễn tùy cường thiên trụy. 

(解) 無論頑修狂慧。麼羅無功。即悟門深遠。操履潛

確之人。儻分毫習氣未除。未免隨強偏墜。  

( Giải: Những kẻ tu hành ương bướng, trí huệ ngông cuồng, buồn tủi 

 không có kết quả thì đừng nói làm gì! Ngay cả những người ngộ giải sâu 

 xa, tu tập cẩn thận, tinh nghiêm, mà nếu còn chút tơ tóc tập khí chưa trừ 

 thì vẫn chưa tránh khỏi tình trạng “[lúc lâm chung], nghiệp nào mạnh 

 sẽ lôi thần thức của người ấy đi trước” khiến cho người ấy bị đọa lạc). 

 “Ngoan tu”   là  những  người  thông  minh  trong  thế  gian tu  trì chẳng 

đúng pháp, tự cậy thông minh, tu mù, luyện đui.  “Cuồng huệ”  là những 

người thiên tư thông minh, đối với kinh điển Đại Thừa cũng có thể thông 

hiểu, có thể nói những điều tốt lành, nói đến mức hoa trời rơi tán loạn, 

chỉ  có  điều  hành  trì  thiếu  sót,  rớt  vào  hạng  có  tâm  tư  thái  độ  ngông 

cuồng. Hai loại người này đối trước cửa ải sanh tử hoàn toàn vô dụng, 

chẳng thể liễu sanh thoát tử. Nói  “ma la vô công”  nghĩa là thiếu công 

phu, chẳng có thành tựu. 

 “Ngộ môn thâm viễn, thao lý tiềm xác chi nhân, thảng phân hào tập 

 khí vị trừ, vị miễn tùy cường thiên trụy”  (Những người ngộ giải sâu xa, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 355

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tu tập cẩn thận, tinh nghiêm, mà nếu còn chút tơ tóc tập khí chưa trừ thì 

vẫn chưa tránh khỏi tình trạng “[lúc lâm chung], nghiệp nào mạnh sẽ lôi 

thần  thức  của  người  ấy  đi  trước”  khiến  cho  người  ấy  bị  đọa  lạc),  tình 

huống này đã có tiền lệ trong lịch sử. Như thiền sư Thảo Đường Thanh  

có giải, có hạnh, là bậc đại đức lỗi lạc một thời trong nhà Thiền. Trong 

các tín đồ, có một bà họ Tăng, thường đến cúng dường thiền sư. Sư Thảo 

Đường rất cảm kích, thường mang tâm niệm báo ân. Mất rồi liền thác 

sanh làm con trai bà Tăng, có trí, có phước, tuổi thiếu niên mà đã thỏa 

chí,  làm  đến  Tể  Tướng,  tức  là  Tăng  Lỗ  Công.  “Thao  lý  tiềm  xác  chi 

 nhân”   nghĩa  là  người  trì  giới  tinh  nghiêm.  Mọi  người  đều  biết  câu 

chuyện “hòn đá tam sanh”. Hòn đá tam sanh là câu chuyện được truyền 

tụng  về  cuộc  đời  của  thiền  sư  Viên  Trạch  và  cư  sĩ  Lý  Nguyên.  Lý 

Nguyên từ quan, sống trong chùa của ngài Viên Trạch. Có một hôm, hai 

người bàn bạc, tính sang núi Nga Mi triều bái; Lý Nguyên chủ trương đi 

theo đường thủy, Viên Trạch tính đi theo đường bộ. Cuối cùng, theo ý 

Lý Nguyên đi đường thủy. Đi đến một tiểu trấn, gặp một phụ nữ có thai 

giặt  áo  bên  sông.  Viên  Trạch  vừa  trông  thấy  liền  rơi  nước  mắt  không 

ngừng. Lý cư sĩ hỏi nguyên do, Sư nói:  “Ta sở dĩ chẳng muốn đi theo 

 đường thủy là sợ gặp bà ta. Bà ta mang thai đã ba năm, đợi ta đầu thai. 

 Hôm nay chẳng thể trốn được nữa, ba ngày nữa xin ông hãy đến nhà bà 

 ta, ta thấy ông sẽ cười để làm tin. Mười lăm năm sau, vào ngày Trung 

 Thu tháng Tám sẽ lại gặp nhau tại chùa Linh Ẩn ở Hàng Châu” . Về sau, 

mỗi mỗi đều ứng nghiệm. Sư Viên Trạch có thần thông, có thể biết được 

quá khứ, vị lai, mà vẫn chưa thoát khỏi luân hồi đầu thai, chỉ vì tập khí 

chưa trừ! Trong thế gian, những người làm quan lớn, phát tài lớn đều là 

những bậc đại tu hành trong quá khứ, tập khí chưa trừ, chẳng chịu vãng 

sanh Tây Phương, nhọc nhằn tu luyện nhiều năm để đạt vinh hoa, phú 

quý trong một đời, trở thành tam thế oán, thật chẳng đáng chút nào, đáng 

than thay! 

 (Giải)  Vĩnh  Minh  tổ  sư,  sở  vị  “thập  nhân  cửu  tha  lộ.  Ấm  cảnh 

 nhược hiện tiền, miết nhĩ tùy tha khứ”. Thử thành khả hàn tâm giả dã. 

(解) 永明祖師。所謂十人九蹉路。陰境若現前。瞥爾

隨他去。此誠可寒心者也。  

( Giải:  Tổ sư Vĩnh Minh nói: “Mười người, chín chần chừ.  Ấm cảnh  

 nếu hiện tiền, chớp mắt đi theo nó”. [Nghĩ đến] điều này đúng là lạnh 

 buốt cõi lòng vậy). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 356

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  đại  sư  là  người  sống  dưới  triều  đại  của  Ngô 

Việt Vương Tiền Thục cuối thời kỳ Ngũ Đại. Ngài nối pháp Thiều quốc 

sư tông Thiên Thai, mất vào năm Khai Bảo thứ tám (975) đời Tống Thái 

Tổ, thọ bảy mươi hai tuổi. Theo lịch sử ghi chép, khi chưa xuất gia, Ngài 

làm  một chức quan nhỏ, trông coi việc chi thu thuế khóa, thường giao 

nhận tiền bạc. Ngài lấy tiền từ của công để phóng sanh, bị thượng cấp 

phát giác, tâu lên Văn Mục Vương (Tiền Nguyên Quyền)149, vua phán tội 

tử  hình.  Vua  dặn  riêng  người  hành  hình:  “Nếu  lúc  hành  hình  mà  hắn 

không có lòng sợ hãi thì hãy dẫn đến gặp ta”. Trong lúc bị giải ra pháp 

trường, mặt Sư không đổi sắc, cật vấn, Sư nói: “Tôi dùng một mạng để 

đổi lấy hàng ngàn hàng vạn cái mạng, đáng lắm chứ!” Sau đấy, [giám 

trảm quan] dẫn Sư về gặp Văn Mục Vương. Vua hỏi Sư: “Sau này ông 

muốn  làm  chuyện  gì?”  Sư  nói  muốn  xuất  gia.  Vua  liền  giúp  Sư  thỏa 

nguyện và còn làm hộ pháp cho Sư. Có một hôm, vua cúng Trai Tăng 

một ngàn vị sư, bình đẳng cúng Tăng. Trong Trai Đường có bày ghế chủ 

tọa, mọi người đều khiêm nhượng [không ai ngồi], chợt có một vị xuất 

gia quần áo xốc xếch ngồi nghễu nghện trên ghế chủ tọa. Trai tăng xong, 

mọi người đã giải tán, vua hỏi đại sư Vĩnh Minh: “Buổi trai tăng hôm 

nay có thánh hiền giáng lâm hay không?” Sư đáp: “Có, Định Quang cổ 

Phật đến thọ cúng”. Hỏi: “Vị nào vậy?” Sư nói: “Vị Hòa Thượng ngồi 

ghế chủ tọa”. Vua vừa nghe nói liền sai người đi kiếm, tìm được vị ấy 

trong một hang núi. Thị giả thỉnh vị ấy về cung, tiếp nhận sự cúng dường. 

Hòa Thượng chỉ nói một câu: “Di Đà lắm lời” rồi nhập diệt. Thị giả trở 

về tâu lên Hoàng Đế: “Hòa Thượng đã viên tịch, lâm chung chỉ nói một 

câu Di Đà lắm lời”. Hoàng Đế nghĩ Vĩnh Minh đại sư nhất định là hóa 

thân  của  Phật  Di  Đà,  [hóa  thân  của]  Định  Quang  Phật  tuy  viên  tịch, 

nhưng [hóa thân của Phật] Di Đà vẫn còn, phái người thỉnh ngài Vĩnh 

Minh nhập cung. Nào ngờ lúc ấy có người đến báo: “Vĩnh Minh đại sư 

đã viên tịch”. Chư Phật, Bồ Tát hóa độ chúng sanh trong thế gian này, 

chẳng thể bộc lộ thân phận. Hễ thân phận bị lộ bèn ra đi. Nếu bị lộ thân 

149 Tiền Nguyên  Quyền (887-941) là vua thứ hai  của xứ Ngô  Việt, miếu hiệu Văn 

Mục  Vương,  Tiền  Thục  (Tiền  Hoằng  Thục,  929-988)  là  con  thứ  chín  của  Tiền 

Nguyên Quyền, miếu hiệu là Trung Ý Vương. Do Tổ Vĩnh Minh sanh năm 904, mất 

năm 975, nên nói Ngài là người sống dưới thời Văn Mục Vương cũng được mà bảo 

là Ngài sống dưới thời Tiền Thục cũng không sai; nhưng chúng tôi vẫn nghĩ là cụ 

Lưu  Thừa  Phù  đã  vô  ý  ghi  sai  vì  khi  tổ  Vĩnh  Minh  nhập  diệt  vào  năm  975,  Tiền 

Nguyên Quyền (Văn Mục Vương) đã mất từ năm 941. Chuyện cúng trai tăng này chỉ 

có thể xảy ra vào thời Tiền Thục (Trung Ý Vương). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 357

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phận mà vẫn chẳng nhập diệt thì chính là mạo nhận. Ngài Vĩnh Minh do 

Thiền Tông mà đại triệt đại ngộ, đến tuổi già chuyên tu Tịnh Độ. Ngài 

có nói ra bốn bài Liệu Giản rất nổi tiếng. Bài thứ hai là:  “Hữu Thiền, vô 

 Tịnh Độ. Thập nhân cửu tha lộ150, ấm cảnh nhược hiện tiền, miết nhĩ tùy 

 tha khứ”  (Có Thiền, không Tịnh Độ. Mười người chín chần chừ, nếu ấm 

cảnh hiện tiền, chớp mắt đi theo nó). Đấy là vì thuở ấy Thiền Tông rất 

thịnh hành, mọi người coi rẻ Tịnh Độ; nhằm độ những người học Thiền, 

nên  Ngài  mới  nói:   “Có  Thiền  không  Tịnh  Độ,  mười  người  chín  chần 

 chừ”  nhằm dẫn dắt bọn họ trở về Tịnh Độ. [Ngài nói] Thiền Tịnh Song 

Tu  chính  là  một  cách  nói  phương  tiện  quyền  xảo  bất  đắc  dĩ  dành  cho 

những người tham Thiền. Có những người tu Thiền rất khá, nhằm khỏi 

tổn thương lòng tự tôn của họ, nên Ngài mới nói Thiền cũng rất hay, nếu 

thêm vào một chút Tịnh Độ thì càng hay hơn. Nói thật ra, tu Tịnh Độ có 

thể vãng sanh, chứ tu Thiền rất khó thành tựu. 

Trong câu  “hữu  Thiền,  hữu  Tịnh  Độ”   hãy  chú  ý  chữ  Hữu.  “Hữu 

 Thiền”  là đại triệt đại ngộ,  “hữu Tịnh Độ”  là trong một niệm trọn đủ tin 

sâu, nguyện thiết, chấp trì danh hiệu. Có Thiền, không Tịnh Độ,  mười 

người chín chần chừ. Thiền sư Viên Trạch như đã nói trong phần trước 

chính là hạng người “có Thiền”, có thể biết quá khứ, vị lai, nhưng vẫn 

phải  đầu  thai  luân  hồi,  từ  xưa  đến  nay,  những  người  giống  như  Viên 

Trạch chẳng ít. 

 “Ấm cảnh nhược hiện tiền” : Chữ  “Ấm cảnh”  có hai nghĩa, một là 

trong  Định  có  ma  xuất  hiện,  tức  Ngũ  Ấm  Ma  xuất  hiện.  Kinh  Lăng 

Nghiêm  nói  có  năm  mươi  loại  Ấm  Ma.  Hiện  thời  có  kẻ  bảo  tôi:  “Có 

người khi tịnh tọa, tay rung động không cách nào khống chế được”. Bọn 

họ cho đó là cảnh giới tốt đẹp, đấy chính là vời ma đến. Định là tịnh, 

chẳng  phải  tay  múa,  chân  nhảy.  Nghĩa  thứ  hai  [của  chữ  Ấm  Cảnh]  là 

thân Trung Ấm. Con người chết đi, thần thức rời khỏi thân thể, còn chưa 

đầu thai, trong thời gian ấy gọi là Trung Ấm Thân. Trung Ấm Thân đại 

đa  số  tồn  tại  trong  vòng  bốn  mươi  chín  ngày.  Trong  thời  gian  ấy,  gia 

đình,  quyến  thuộc  tụng  kinh,  niệm  Phật  để  hồi  hướng  thì  người  ấy  sẽ 

150 Chữ  “tha lộ”  thường bị hiểu là  “lạc đường” , hay lầm lối, nhưng trong Ấn Quang 

Văn Sao (Tăng Quảng, Tục Biên, Tam Biên), tổ Ấn Quang nhiều lần giảng chữ “tha” 

ở  đây  là   “tha  đà”   (thần  chừ,  lần  chần).  Do  chỉ  tu  Thiền,  không  tu  Tịnh  Độ  nên 

không thể thoát khỏi tam giới luân hồi, giống như người quanh quẩn mãi trên đường, 

không về được nhà, chứ không phải là “lạc lối”. Vì nếu lạc lối thì có khác nào chê 

trách pháp Thiền là sai bét. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 358

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

được lợi ích; nhưng người ấy sẽ sanh vào chỗ nào vẫn là lưu chuyển theo 

nghiệp,  chính  mình  chẳng  thể  làm  chủ  được.  “Có  Thiền,  không  Tịnh 

 Độ” , không có Phật lực gia trì, hoàn toàn dựa vào Định lực của chính 

mình thì lỡ một mai Định lực mất đi, sẽ bị nghiệp lực khống chế. Nghiệp 

nào mạnh sẽ lôi đi trước, suốt đời tu hành nếu tốt đẹp thì sẽ đổi lấy phú 

quý trong đời sau; còn nếu tu hành không ra gì, sẽ phải lưu chuyển trong 

tam đồ. Quán sát cặn kẽ [sẽ thấy] không vãng sanh Tây Phương phiền 

phức rất lớn! 

 (Giải)  Sơ  Quả  muội  ư  xuất  thai,  Bồ  Tát  hôn  ư  cách  ấm.  Giả  lý 

 khởi  dung  cưỡng  tác  chủ  tể,  kiểu  hãnh,  man  han?  Duy  hữu  tín 

 nguyện trì danh, trượng tha lực cố, Phật từ bi nguyện, định bất đường 

 quyên. Di Đà thánh chúng, hiện tiền ủy đạo, cố đắc vô đảo, tự tại vãng 

 sanh. Phật kiến chúng sanh lâm chung đảo loạn chi khổ, đặc vị bảo 

 nhậm thử sự, sở dĩ, ân cần tái khuyến phát nguyện, dĩ nguyện năng 

 đạo hạnh cố dã. 

(解) 初果昧於出胎。菩薩昏於隔陰。者裏豈容強作主

宰。僥倖顢頇。唯有信願持名。仗他力故。佛慈悲願。定

不唐捐。彌陀聖眾。現前慰導。故得無倒。自在往生。佛

見眾生。臨終倒亂之苦。特為保任此事。所以殷勤再勸發

願。以願能導行故也。  

( Giải: Sơ Quả mê muội khi ra khỏi thai, Bồ Tát hôn trược lúc chuyển 

 từ  thân  Ngũ  Ấm  này  sang  thân  Ngũ  Ấm  khác,  trong  khi  ấy,  há  nó  có 

 dung cho mình gắng gượng làm chủ tể mà còn lơ mơ mong được may 

 mắn hay sao? Chỉ có tín nguyện trì danh là do cậy vào tha lực và thệ 

 nguyện  từ  bi  của  Phật,  nhất  định  chẳng  luống  uổng.  Phật  Di  Đà  và 

 thánh chúng hiện đến trước mặt an ủi, hướng dẫn, nên tâm không điên 

 đảo,  tự  tại  vãng  sanh.  Phật  thấy  chúng  sanh  chịu  khổ  vì  điên  đảo  tán 

 loạn  khi  lâm  chung,  nhằm  đặc  biệt  đảm  bảo  cho  chúng  sanh  chuyện 

 [vãng  sanh]  này,  nên  mới  một  lần  nữa  ân  cần  khuyên  nhủ  hãy  phát 

 nguyện, bởi lẽ, nguyện có thể dẫn đường cho hạnh vậy). 

 “Sơ Quả”  là Tu Đà Hoàn trong Tiểu Thừa, đã đoạn tám mươi tám 

phẩm  Kiến  Hoặc  trong  tam  giới,  dự  vào  dòng  thánh.  Tuy  còn  có  tám 

mươi mốt phẩm Tư Hoặc chưa đoạn, vẫn tu hành trong tam giới, nhưng 

quyết định chẳng đọa vào tam ác đạo. Sống chết bảy lần trong cõi trời, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 359

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cõi người liền thoát khỏi tam giới. Nếu lần thứ bảy sanh vào nhân gian, 

gặp Phật, nhất định chứng quả A La Hán. Nếu không có Phật xuất hiện 

trong cõi đời, vị ấy cũng vượt thoát tam giới, gọi là Độc Giác, tức Bích 

Chi Phật. Sơ Quả đầu thai trong nhân gian, khi nhập thai thì hiểu biết rõ 

ràng, nhưng lúc đẻ ra sẽ quên hết. Trí huệ lẫn công phu đoạn phiền não 

của Bồ Tát đều vượt trỗi Tiểu Thừa, chỉ có điều là vẫn mê khi cách ấm 

(từ thân Ngũ Ấm này chuyển sang thân Ngũ Ấm khác). Trong quá trình 

luân hồi trong sanh tử, Bồ Tát và thánh nhân Sơ Quả còn chẳng thể làm 

chủ được, huống gì là phàm phu? Lẽ đâu lại ôm lòng cầu may, mà phải 

dựa vào bổn nguyện, oai thần của Phật gia trì. 

 “Phật từ bi nguyện”  chính là bốn mươi tám nguyện, nguyện nguyện 

đều  được  thực  hiện  rành  rành.  Người  niệm  Phật  khi  lâm  chung,  trọn 

chẳng giống với những kẻ phàm phu tay chân cuống quít. Phật Di Đà và 

thánh  chúng  hiện  ra  trước  mặt  an  ủi,  hướng  dẫn,  nên  người  ấy  không 

điên đảo, tự tại vãng sanh. Chúng sanh khi lâm chung thường bị khổ vì 

điên đảo, lầm loạn, nên phải thuận theo nghiệp lực, đọa trong đường ác, 

khổ chẳng thể nói được. Nếu khi lâm chung, đầu óc tỉnh táo, người ấy 

tuy không học Phật, chưa cầu vãng sanh thì cũng chẳng đọa tam đồ. Đức 

Phật thấy tình huống ấy đặc biệt rõ rệt, vì chúng ta nói ra pháp môn tín 

nguyện trì danh vãng sanh Tịnh Độ. Trong kinh này đã khuyên lần thứ 

nhất, rồi lại khuyên lần thứ hai, rồi khuyên lần thứ ba, đặc biệt nhắc nhở, 

chỉ  dạy,  một  lần nữa  ân  cần khuyên  chúng  sanh hãy  nên phát  nguyện, 

nhằm  đảm  bảo  chúng  ta  vãng  sanh,  bởi  lẽ,  Nguyện  có  thể  hướng  dẫn 

Hạnh. Có nguyện vọng mạnh mẽ thì mới có thể cảm ứng đạo giao với A 

Di Đà Phật. 

 (Giải) Vấn: Phật ký “tâm tác, tâm thị”, hà bất cánh ngôn tự Phật, 

 nhi tất dĩ tha Phật vi thắng? Hà dã? 

 Đáp: Thử chi pháp môn, toàn tại liễu tha tức tự. Nhược húy ngôn 

 tha Phật, tắc thị Tha Kiến vị vong. Nhược thiên trọng tự Phật, khước 

 thành Ngã Kiến điên đảo. 

(解) 問。佛既心作心是。何不竟言自佛。而必以他佛

為勝。何也。答。此之法門。全在了他即自。若諱言他

佛。則是他見未忘。若偏重自佛。卻成我見顛倒。  

( Giải: Hỏi: Phật đã là “tâm này làm Phật, tâm này là Phật”, thì sao 

 chẳng hoàn toàn nói về tự Phật (vị Phật của chính mình) mà cứ đề cao 

 tha Phật (vị Phật khác) là thù thắng? Vì cớ sao thế? 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 360

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Đáp: Pháp môn này hoàn toàn ở chỗ hiểu rõ Tha chính là Tự. Nếu 

 kiêng  không  nói  tới  vị  Phật  nào  khác  tức  là  chưa  quên  Tha  Kiến  (cái 

 thấy có người khác ngoài ta ra). Nếu thiên trọng tự Phật, sẽ trở thành 

 Ngã Kiến điên đảo). 

Trong  kinh  Phật  thường  nói:   “Thị  tâm  tác  Phật,  thị  tâm  thị  Phật” 

(Tâm này làm Phật, tâm này là Phật). Vậy thì tâm của chính mình đã là 

Phật, cớ sao chẳng nói tới tự tánh Phật (vị Phật ở trong tự tánh) mà lại 

nói A Di Đà Phật ở Tây Phương Cực Lạc thế giới? Đại sư trả lời: Pháp 

môn  này  hoàn  toàn nhằm  hiểu  rõ  Tha  chính  là  Tự.  Tha  và  Tự  là  một, 

không hai. Nói là một, tức là nói theo Thể. Nói theo Tánh thì là một. Nói 

theo Tướng thì là hai.  “Nếu kiêng không nói đức Phật khác thì là chưa 

 quên  Tha  Kiến.  Nếu  thiên  trọng  Tự  Phật  sẽ  trở  thành  Ngã  Kiến  điên 

 đảo” .  Chưa hiểu  rõ  chân  tướng sự  thật,  ắt  phải  phá  trừ  nghi vấn.  Nếu 

không, sẽ có chướng ngại. Dẫu tu trì siêng năng cũng chỉ có thể sanh về 

biên địa nghi thành. Hãy nên biết: Pháp môn này giống như Hoa Nghiêm, 

lại  còn  vượt  trỗi  Hoa  Nghiêm,  vì  [trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đến  phẩm] 

cuối cùng, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Hoa Nghiêm là đại 

pháp viên đốn, kinh này là kinh viên nhất trong các pháp viên, đốn nhất 

trong các pháp đốn. Chỉ có nhất tâm thì mới có thể khế nhập. Nếu có hai 

tâm, sẽ sanh chướng ngại. Nếu có nghi vấn, sẽ biến thành hai tâm, có Tự, 

có Tha, Tự và Tha là hai, [không còn là một nữa]. 

Trong Đàn Kinh, Lục Tổ đại sư đã nói rất khéo. Ngài mới gặp sư Ấn 

Tông,  Ấn  Tông  hỏi  Ngài:  “Nghe  nói  ông  đắc  pháp  ở  núi  Hoàng  Mai, 

bình  thường  Ngũ  Tổ  thuyết  pháp  có nói phương pháp tham  Thiền hay 

không?”  Lục  Tổ  đáp:   “Phật  pháp  chân  chánh  là  một” .  Phật  pháp  là 

pháp môn Bất Nhị; do vậy, hai bên Tự và Tha đều quên sạch, dùng một 

câu A Di Đà Phật để gom vọng niệm về một mối. Những tri kiến, phân 

biệt, chấp trước khác đều chẳng có, chỉ có một câu A Di Đà  Phật. Có 

như thế mới hòng vào được Tây Phương Cực Lạc thế giới, đó cũng là 

Nhất Chân pháp giới, hoàn toàn hiểu rõ “Tha chính là Tự”. Nếu nói là 

Tha  Phật  (đức  Phật  khác,  chẳng  phải  là  đức  Phật  trong  tự  tâm)  thì  là 

chưa quên Tha Kiến. Nếu thiên chấp coi trọng Tự Phật thì là Ngã Kiến 

điên đảo. Kinh Kim Cang dạy:  “Nhược nhạo tiểu pháp giả, trước Ngã 

 Kiến, Nhân Kiến, Chúng Sanh Kiến, Thọ Giả Kiến, tắc ư thử kinh, bất 

 năng  thính,  thọ,  độc,  tụng,  vị  nhân  giải  thuyết”   (Nếu  là  kẻ  thích  pháp 

nhỏ, chấp trước vào Ngã Kiến, Nhân Kiến, Chúng Sanh Kiến, Thọ Giả 

Kiến  sẽ  chẳng  thể  nghe,  nhận,  đọc,  tụng,  vì  người  khác  giải  nói  kinh 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 361

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

này).  Nửa  phần  đầu  kinh  Kim  Cang  nói  về  Tứ  Tướng,  nửa  phần  sau 

giảng về Tứ Kiến. So với phần giảng về Tướng thì phần giảng về Kiến 

càng sâu đậm hơn. Nếu chẳng thể hiểu rõ  “Tha chính là Tự” , chắc là sẽ 

khó khế nhập Nhất Chân pháp giới. 

 (Giải) Hựu Tất Đàn tứ ích, hậu tam ích, sự bất cô khởi. Thảng bất 

 tùng thế giới thâm phát khánh tín, tắc Hân Yếm nhị ích thượng bất 

 năng sanh. Hà huống ngộ nhập lý Phật! Duy tức Sự Trì đạt Lý Trì. Sở 

 dĩ  Di  Đà  thánh  chúng  hiện  tiền,  tức  thị  bổn  tánh  minh  hiển.  Vãng 

 sanh bỉ độ, kiến Phật, văn pháp, tức thị thành tựu huệ thân, bất do tha 

 ngộ. Pháp môn thâm diệu, phá tận nhất thiết hý luận, trảm tận nhất 

 thiết  ý  kiến.  Duy  Mã  Minh,  Long  Thọ,  Trí  Giả,  Vĩnh  Minh  chi  lưu, 

 triệt để đảm hà đắc khứ. Kỳ dư thế trí biện thông, thông Nho, Thiền 

 khách, tận tư độ lượng, dũ thôi dũ viễn. Hựu bất nhược ngu phu phụ 

 lão thật niệm Phật giả, vi năng tiềm thông Phật trí, ám hợp đạo diệu 

 dã.  Ngã  kiến  thị  lợi,  cố  thuyết  thử  ngôn,  phân  minh  dĩ  Phật  nhãn, 

 Phật âm, ấn định thử sự,  khởi cảm vi kháng,  bất thiện thuận nhập dã  

 tai? Nhị Chánh Tông Phần cánh. 

(解) 又悉檀四益。後三益。事不孤起。儻不從世界深

發慶信。則欣厭二益尚不能生。何況悟入理佛。唯即事持

達理持。所以彌陀聖眾現前。即是本性明顯。往生彼土。

見佛聞法。即是成就慧身。不由他悟。法門深妙。破盡一

切戲論。斬盡一切意見。唯馬鳴。龍樹。智者。永明之

流。徹底擔荷得去。其餘世智辯聰。通儒禪客。盡思度

量。愈推愈遠。又不若愚夫婦老實念佛者。為能潛通佛

智。暗合道妙也。我見是利。故說此言。分明以佛眼佛

音。印定此事。豈敢違抗。不善順入也哉。二正宗分竟。 

( Giải:  Lại  nữa,  trong  bốn  món  lợi  ích  Tất  Đàn,  ba  thứ  lợi  ích  sau 

 chẳng thể tự nó khởi lên được. Nếu chẳng từ [môn Tất Đàn thứ nhất là] 

 Thế Giới [Tất Đàn] phát khởi sâu xa lòng vui mừng, tin tưởng thì hai 

 thứ lợi ích là ưa thích cõi Cực Lạc và chán nhàm cõi Sa Bà sẽ chẳng thể 

 sanh được, huống gì là ngộ nhập lý Phật? Chỉ do Sự Trì mà đạt đến Lý 

 Trì, cho nên Phật Di Đà và thánh chúng hiện tiền chính là do bổn tánh 

 đã hiện rõ ra. Sanh về cõi kia, thấy Phật, nghe pháp chính là thành tựu 

 huệ thân (cái thân kết tinh bằng trí huệ), chứ chẳng phải do cái gì khác 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 362

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 mà ngộ [được huệ thân ấy]. Pháp môn sâu mầu, phá sạch hết thảy hý 

 luận, chặt sạch hết thảy ý kiến. Chỉ có những vị như Mã Minh, Long Thọ, 

 Trí Giả, Vĩnh Minh mới triệt để gánh vác pháp này được. Còn những kẻ 

 Thế Trí Biện Thông khác, những kẻ thông hiểu cả Nho lẫn Thiền, tận hết 

 sức  suy  lường,  càng  suy  nghĩ  càng  xa  cách  hơn,  hóa  ra  chẳng  bằng 

 những  ông  những  bà  ngu  muội,  thật  thà  niệm  Phật,  mà  có  thể  ngầm 

 thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu. “Ta thấy điều lợi ấy nên nói lời này”, 

 dùng Phật nhãn, Phật âm để nói ấn định rành rành chuyện này, há dám 

 trái nghịch, chống đối, chẳng khéo thuận vâng theo hòng chứng nhập ư? 

 Phần thứ hai là Chánh Tông Phần [đến đây là] hết)

Thích Ca Mâu Ni Phật dùng bốn món Tất Đàn làm chỗ căn cứ hòng 

định  đặt  việc  giáo  hóa.  “Tất  Đàn”  có  nghĩa  là  “thí  trọn  khắp”.  Trong 

phần trước tôi đã giải  thích cặn kẽ.  Bốn món  lợi ích  Tất  Đàn  này  nếu 

dùng  để  bàn  luận  sự  niệm  Phật  vãng  sanh  trong  Tịnh  Tông  thì  chúng 

chính là tổng cương lãnh tiếp dẫn chúng sanh, Phật pháp Đại Thừa hay 

Tiểu Thừa đều chẳng thể lìa khỏi nguyên tắc này. Chúng ta là phàm phu 

nghiệp chướng sâu nặng, đi theo con đường này sẽ ổn thỏa, thích đáng 

nhất. Nhất tâm dùng Sự Trì, chẳng hiểu Lý cũng không sao. Có nhiều 

ông cụ, bà cụ ăn chay, niệm Phật vãng sanh, biết trước lúc mất. Hỏi họ 

kinh điển Tịnh Độ, họ không hiểu, sanh về Tây Phương họ sẽ hiểu hết. 

Sự Trì khẩn thiết, tâm định, tín nguyện kiên cố, khi Phật đến tiếp dẫn, 

trước  hết  sẽ  dùng  Phật  quang  chiếu  đến,  nghiệp  chướng  của  người  ấy 

tiêu trừ, khai trí huệ. Từ Sự Trì mà đạt đến Lý Trì. Do vậy, Phật Di Đà 

và  thánh  chúng  hiện  tiền,  thấy  Phật  tức  là  bổn  tánh  sáng  ngời,  trí  huệ 

hiện tiền, một là vì công đức niệm Phật, hai là do được Phật quang gia trì, 

những  pháp  môn  khác  chẳng  có  điều  này.  Sanh  về  Tây  Phương,  hằng 

ngày ở cùng một chỗ với A Di Đà Phật, sáu trần trong Tây Phương đều 

thuyết pháp không ngừng. Thấy Phật, nghe pháp, thành tựu thân trí huệ, 

thân trí huệ chính là Báo Thân. Cảnh giới này giống như cảnh giới của 

bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Trong thế gian tu những pháp môn 

thông thường để đạt đến cảnh giới này thì phải mất một A-tăng-kỳ kiếp. 

Trong A-tăng-kỳ kiếp thứ hai mới bắt đầu chứng được quả vị Sơ Trụ Bồ 

Tát của Viên Giáo. Chúng sanh trong chín pháp giới rất khó dùng trí huệ 

và năng lực của chính mình để thấu hiểu tột cùng sự lý của Tây Phương 

thế  giới,  chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể  thấu  hiểu  rốt  ráo.  Chỗ  mầu 

nhiệm là đới nghiệp vãng sanh, chưa đoạn một phẩm phiền não nào, mà 

sanh về Tây Phương liền chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái,  mầu nhiệm ở  

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 363

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

chỗ này. 

 “Phá sạch hết thảy hý luận, chặt đứt hết thảy mọi ý kiến” . Hai câu

này  nói  về  những  kẻ  tu  hành  theo  đường  lối  thông  thường.  Chữ   “hý

 luận”  chỉ Giáo Hạ, chữ  “ý kiến”  chỉ Tông Môn. Pháp môn này là nhất 

tâm chấp trì danh hiệu, chẳng cần phải phân biệt, suy lường, cho nên phá 

sạch hết thảy mọi hý luận.  “Hý luận”  là các thứ phê bình của Giáo Hạ 

đối với Tịnh Tông, bất luận họ nói như thế nào cũng chẳng liên quan gì! 

 “Chặt đứt hết thảy mọi ý kiến” :  “Ý kiến”  là phân biệt. Pháp môn mầu 

nhiệm  viên đốn  rất sâu vô  thượng này  chỉ  có những vị như Mã  Minh, 

Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh Minh mới hòng triệt để gánh vác được. Các vị 

Mã Minh và Long Thọ đều là người Ấn Độ, đều cầu sanh Tịnh Độ. Tại 

Trung  Quốc,  ngài  Long  Thọ  được  xưng  là  Tổ  của  tám  tông  phái  Đại 

Thừa. Trí Giả và Vĩnh Minh là người Trung Quốc. Trí Giả là tổ sư tông 

Thiên Thai, còn ngài Vĩnh Minh từ Thiền trở về Tịnh, là tổ sư đời thứ 

sáu của  Tịnh  Tông.  Các  Ngài  chẳng  có ý  kiến  phân  biệt,  ngay  lập  tức 

gánh  vác.  Những  kẻ  học  thức  thông  minh  tài  trí  khác  và  những  Thiền 

khách thông thạo Nho học tận hết sức suy lường, càng suy tưởng càng 

sai lệch. Hàng Đẳng Giác Bồ Tát nếu chẳng được gia trì bởi oai thần của 

Phật cũng chẳng hiểu rõ. Kẻ thông minh tài trí đâm ra chẳng bằng ngu 

phu ngu phụ! Kẻ hạ ngu chẳng phân biệt, chấp trước, thật thà niệm Phật, 

bỏ sạch ý niệm vọng tưởng, chấp trước của chính mình, đắc Niệm Phật 

tam-muội. Công phu sâu thì sẽ đạt đến Lý nhất tâm bất loạn, khai trí huệ, 

tương  ứng  với  trí  huệ  nơi  quả  địa  Như  Lai,  thầm  hợp  chỗ  nhiệm  mầu 

trong đạo. Do vậy, những người thuộc căn tánh bậc trung đâm ra thua kẻ 

hạ ngu. Đức Phật trông thấy lợi ích thù thắng như vậy, nên đem sự thật 

muôn vàn chân thật, xác thực này buốt lòng rát miệng khuyên dạy chúng 

ta vãng sanh, chúng ta há dám trái nghịch, chống đối? Nếu khéo thuận 

theo  ý nguyện  giáo huấn  của  Phật  thì  sẽ  giống  hệt  như  các  đại  sư  Mã 

Minh, Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh Minh hoàn toàn tiếp nhận, y giáo phụng 

hành, là học trò tốt của đức Phật. Lợi ích Tứ Tất Đàn thù thắng viên mãn 

rốt ráo nhất chúng ta đều đạt được trong hiện tiền. Phần Chánh Tông của 

kinh này đến đây là hết. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Chánh Tông Phần 

 364

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

4.3. Lưu Thông Phần  

 (Giải)  Tín  nguyện  trì  danh  nhất  pháp,  viên  thâu,  viên  siêu  nhất 

 thiết  pháp  môn.  Thụ  dữ  nhất  thiết  pháp  môn  hồn  đồng.  Hoành  dữ 

 nhất thiết pháp môn huýnh dị, ký vô vấn tự thuyết, thùy kham xướng 

 mộ  lưu  thông.  Duy  Phật  dữ  Phật,  nãi  năng  cứu  tận  chư  pháp  Thật 

 Tướng. Thử kinh duy Phật cảnh giới, duy Phật Phật khả dữ lưu thông 

 nhĩ. 

(解) 信願持名一法。圓收圓超一切法門。豎與一切法

門渾同。橫與一切法門迥異。既無問自說。誰堪倡募流

通。唯佛與佛。乃能究盡諸法實相。此經唯佛境界。唯佛

佛可與流通耳。

( Giải: Một pháp tín nguyện trì danh gồm thâu trọn vẹn và vượt trỗi 

 trọn vẹn hết thảy pháp môn. Theo chiều dọc, nó giống như những pháp 

 môn khác. Theo chiều ngang, pháp này hoàn toàn khác với hết thảy các 

 pháp môn, đã do đức Phật không ai hỏi mà tự nói thì ai mới có thể đề 

 xướng, lưu thông? Chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu cùng tận 

 Thật Tướng của các pháp. Kinh này chỉ là cảnh giới Phật, chỉ có Phật 

 và Phật mới có thể lưu thông mà thôi). 



Đại  sư  phân  chia  khoa  mục  của  kinh  này  khác  với  cách  phân  chia 

của  cổ  đức.  Ngài  xếp  đoạn  “sáu  phương  Phật”  vào  phần  Lưu  Thông, 

những vị khác đều xếp đoạn này vào phần Chánh Tông. Vì sao Ngài chia 

như thế, đại sư đã giảng rõ, chúng ta hãy đọc đoạn chú giải này.  “Tín

 nguyện  trì  danh  nhất  pháp,  viên  thâu  viên  siêu  nhất  thiết  pháp  môn” 

(Một pháp tín nguyện trì danh gồm thâu trọn vẹn và vượt trỗi trọn vẹn 

hết thảy pháp môn).  “Viên thâu”  (gồm thâu trọn vẹn) tức là luận định 

kinh này theo chiều dọc, từ cạn đến sâu thì kinh này giống với hết thảy 

các kinh khác. Hết thảy các pháp môn khác đều có thứ tự từ sâu đến cạn, 

như ba bậc chín phẩm trong bốn cõi, lại còn có Sự Trì và Lý Trì.  “Viên

 siêu”  là luận định theo chiều ngang, liễu sanh tử, xuất tam giới, chứng 

đại Bồ  Đề,  hoàn  toàn  khác với  hết thảy  pháp  môn.  Trong những pháp 

môn  khác  phải  tiến  từ  từ  theo  thứ  tự:  Đoạn  Kiến  Tư  phiền  não,  nhập 

dòng thánh; đoạn Trần Sa phiền não, đạt đến cảnh giới Bồ Tát; đoạn hết 

thảy Vô Minh, chứng Pháp Thân đại sĩ. Những kinh luận thông thường 

đều nói như thế; còn kinh này thì không cần đoạn phiền não, chỉ dựa vào 

tín nguyện trì danh, đới nghiệp vãng sanh, vượt khỏi tam giới theo chiều 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 365

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ngang,  khác  hẳn  hết  thảy  các  pháp  môn  khác.  Huống  chi  sanh  về  Tây 

Phương Tịnh Độ, tuy có bốn cõi sai biệt, nhưng hễ sanh về một cõi thì 

hết thảy cõi đều sanh; các pháp môn khác chẳng có chuyện này! Kinh 

này  đã  là  kinh  không  ai  hỏi  mà  Phật  tự  nói  thì  ai  có  thể  gánh  vác  sứ 

mạng đề xướng, truyền thừa, lưu thông? Kinh Di Đà là cảnh giới thuộc 

quả địa Như Lai, là chân tướng của nhân sinh, vũ trụ, chỉ có chư Phật 

mới có thể hiểu rõ ràng. Hàng Đẳng Giác Bồ Tát đều không có năng lực 

lưu thông. Đối với trách nhiệm lưu thông, chỉ có Phật và Phật mới có thể 

gánh vác.  “Lưu” (流) là lưu truyền muôn đời,  “thông” (通) là thông đạt 

vô ngại. 

4.3.1. Phổ khuyến  

4.3.1.1. Khuyến tín lưu thông  

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả, tán thán A Di Đà Phật, bất 

 khả tư nghị công đức chi lợi. 

  

 (Giải) Bất khả tư nghị, lược hữu ngũ ý: Nhất, hoành siêu tam giới, 

 bất sĩ đoạn Hoặc. Nhị, tức Tây Phương hoành cụ tứ độ, phi do tiệm 

 chứng. Tam, đản trì danh hiệu, bất giả Thiền Quán chư phương tiện. 

 Tứ, nhất thất vi kỳ, bất tạ đa kiếp, đa sanh, đa niên nguyệt. Ngũ, trì 

 nhất  Phật  danh,  tức  vị  chư  Phật  hộ  niệm,  bất  dị  trì  nhất  thiết  Phật 

 danh. Thử giai đạo sư đại nguyện hạnh chi sở thành tựu. Cố viết “A 

 Di Đà Phật bất khả tư nghị công đức chi lợi”. 

(經) 舍利弗。如我今者。讚歎阿彌陀佛。不可思議功

德之利。 

(解) 不可思議。略有五意。一橫超三界。不俟斷惑。

二即西方橫具四土。非由漸證。三但持名號。不假禪觀諸

方便 。四一七為期。不藉多劫多生多年月。五持一佛名。 

即為諸佛護念。不異持一切佛名 。此皆導師大願行之所成 

就。故曰阿彌陀佛。不可思議功德之利。 

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Như ta nay khen ngợi A Di Đà Phật 

 công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn của A Di Đà Phật. 

 Giải: “Chẳng thể nghĩ bàn”, nói đại lược gồm năm ý:  

 - Một là vượt thoát tam giới theo chiều ngang, chẳng đợi phải đoạn 

 Hoặc. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 366

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 -  Hai  là  sanh  về  Tây  Phương  liền  trọn  đủ  bốn  cõi,  chẳng  phải  do 

 chứng từ từ. 

 -  Ba,  chỉ  trì  danh  hiệu,  chẳng  cần  phải  dùng  tới  các  phương  tiện 

 Thiền, Quán. 

 - Bốn là lấy bảy ngày làm hạn, chẳng cần đến nhiều kiếp, nhiều đời, 

 nhiều năm tháng. 

 -  Năm  là  trì  danh  hiệu  một  vị  Phật  liền  được  chư  Phật  hộ  niệm, 

 chẳng khác gì trì danh hiệu của hết thảy chư Phật. 

 Những điều này đều do đại nguyện hạnh của đấng Đạo Sư mà thành 

 tựu. Vì thế nói “A Di Đà Phật lợi ích công đức chẳng thể nghĩ bàn” ). 

Đức Phật gọi ngài Xá Lợi Phất, nhắc nhở Ngài hãy đặc biệt chú ý: 

“Tiếp theo đây, ta sẽ nói những lời quan trọng. Như ngày nay, ta khen 

ngợi công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn của A Di Đà Phật”. 

 “Công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn”  là gì vậy? Trong đoạn Yếu 

Giải này, đại sư đã nêu ra tường tận. Nói đại lược thì có năm ý:  

1)  Siêu  thoát  tam  giới  theo  chiều  ngang,  chẳng  đợi  đoạn  Hoặc:

Hãy nên biết: Tam giới chính là lục đạo. Tam giới chia thành Dục Giới, 

Sắc Giới, và Vô Sắc Giới. Dục Giới có Ngũ Dục là “tài, sắc, danh vọng, 

ăn uống, ngủ nghỉ” (tài, sắc, danh, thực, thùy). Nếu chỉ đoạn trên mặt Sự 

thì vô ích. Nếu vẫn còn có ý niệm thì vẫn ở trong Dục Giới, chẳng sanh 

lên  Sắc  Giới  được.  [Sanh  lên  Sắc  Giới  phải]  nhờ  vào  Thiền  Định.  Sơ 

Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ Thiền, tổng cộng mười tám tầng trời. 

Lại tính lên Vô Sắc Giới thì có Tứ Không Định Thiên, rồi lại lên tới Cửu 

Thứ Đệ Định (tên gọi đầy đủ là Diệt Thọ Tưởng Thứ Đệ Định) thì sẽ 

vượt thoát tam giới, thành A La Hán. Đấy là vượt tam giới theo chiều 

dọc.  Pháp môn này của chúng ta chẳng cần phải đoạn Hoặc,  vượt ngang  

ra khỏi tam giới151 nên gọi là  “hoành siêu tam giới” . 

2)  Tây  Phương  có  đủ  cả  bốn  cõi,  chẳng  do  chứng  đắc  dần  dần:

Mười phương hết thảy các cõi Phật đều có bốn cõi, nhưng bốn cõi tách 

biệt, chẳng liên tiếp nhau. Còn bốn cõi Tịnh Độ của Tây Phương ở cùng 

một chỗ, hễ sanh về một thì sẽ sanh về hết thảy, chẳng cần phải tiến từ từ. 

Như trong thế giới Sa Bà, đoạn hết Kiến Tư phiền não liền vượt thoát 

151 Do từ nhân gian mà vượt thoát tam giới, sanh thẳng về Cực Lạc, không phải theo 

thứ  tự  sanh  lên  từng  tầng  trời,  giống  như  con  sâu  đục  ngang  ống  tre  liền  thoát  ra 

được nên gọi là “hoành siêu” hoặc “hoành xuất”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 367

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tam  giới.  Trong  tam  giới  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ,  vượt  thoát  tam 

giới  là  Phương  Tiện  Hữu  Dư  độ.  Lại  tu  hành  phá  một  phẩm  vô  minh, 

chứng  một  phần  Pháp  Thân  liền  sanh  về  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ. 

Đấy là  “tiệm tấn” (tiến từ từ, tiến dần dần). Tuy vãng sanh Tây Phương 

thế giới thuộc Hạ Hạ Phẩm, nhưng cũng viên tịnh tứ độ. 

3)  Chỉ trì danh hiệu, chẳng cần tới các phương tiện Thiền, Quán:

Phương pháp tu hành chỉ dựa vào một câu Nam Mô A Di Đà Phật từ Sơ 

Phát Tâm cho đến khi thành Phật, chẳng cần bất cứ một pháp môn nào 

khác  để  phụ  trợ.  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương 

chính là chứng minh cực hay. 

4)  Lấy bảy ngày làm kỳ hạn, chẳng cần đến nhiều đời, nhiều kiếp, 

 nhiều năm tháng: Tịnh Độ Tông đả Phật thất, chính là căn cứ trên kinh 

Di  Đà.  Tín  nguyện  trì  danh,  bảy  ngày  liền  đắc  Niệm  Phật  tam-muội, 

quyết định được vãng sanh. Công phu có sâu hay cạn khác nhau. Trung 

Quốc có thói quen chia thành ba hạng: Bậc thượng là Lý nhất tâm bất 

loạn, bậc trung là Sự nhất tâm bất loạn, bậc hạ là công phu thành phiến. 

Công phu thành phiến cũng chia thành ba bậc. Thành phiến bậc thượng 

thì sanh tử tự tại. Từ xưa đến nay, những người đã đạt cảnh giới này rất 

nhiều, người ta làm được, vì sao chúng ta không làm được? Phải tìm cho 

ra sự chướng ngại khiến cho ta không làm được, trừ diệt nó đi thì công 

phu sẽ đắc lực. 

5)  Trì  một  danh  hiệu  Phật  liền  được  chư  Phật  hộ  niệm,  chẳng 

 khác  trì  danh  hiệu  của  hết  thảy  chư  Phật: Tại Đài Loan có nhiều tự 

viện trong  dịp  Tết bèn  có  pháp  hội  lạy  một  ngàn  Phật hay  một  vạn  vị 

Phật. Nếu niệm danh hiệu A Di Đà Phật tức là giống như đã niệm danh 

hiệu của mười phương tất cả hết thảy chư Phật. Đức Phật nói:  “Không

 một vị Phật nào chẳng niệm A Di Đà Phật, không một vị Phật nào chẳng 

 giảng kinh A Di Đà” . Tựa đề của bộ kinh này là Nhất Thiết Chư Phật Sở 

Hộ Niệm Kinh (kinh được hết thảy chư Phật hộ niệm), trong phần sau, 

kinh văn có nói tới. Chúng ta niệm bộ kinh này thì hết thảy chư Phật đều 

hộ niệm. 

Năm điều này đều là do đại nguyện đại hạnh của A Di Đà Phật thành 

tựu, kinh Vô Lượng Thọ giảng rất cặn kẽ, ai đã đọc rồi thì hãy nên thấu 

hiểu công đức của danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn. Cổ đại đức nói:  “Một 

 niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật” . 

 “Tương ứng”  ở đây không phải chỉ là tương ứng với A Di Đà Phật, đấng 

Đạo  Sư  của  thế  giới  Cực  Lạc,  mà  trên  thực  tế  là  tương  ứng  với  mười 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 368

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

phương ba đời hết thảy chư Phật. Công đức lợi ích này quả thật không gì 

sánh  bằng,  hiểu  rõ  đạo  lý  thì  sẽ  niệm  Phật  chẳng  đến  nỗi  bỏ  dở  giữa 

chừng. 

 (Giải) Hựu, hành nhân tín nguyện trì danh, toàn nhiếp Phật công 

 đức thành tự công đức. Cố diệc viết “A Di Đà Phật bất khả tư nghị 

 công đức chi lợi”. Hạ hựu viết: “Chư Phật bất khả tư nghị công đức, 

 ngã bất khả tư nghị công đức”, thị chư Phật, Thích Ca giai dĩ A Di vi 

 tự dã. 

(解) 又。行人信願持名。全攝佛功德。成自功德。故

亦曰阿彌陀佛。不可思議功德之利。下又曰。諸佛不可思

議功德。我不可思議功德。是諸佛釋迦。皆以阿彌為自

也。  

( Giải:   Lại nữa, hành nhân tín nguyện trì danh hoàn toàn thâu nhiếp  

 công  đức  của  Phật  thành  công  đức  của  chính  mình.  Vì  thế,  cũng  nói: 

 “Công đức lợi ích của A Di Đà Phật chẳng thể nghĩ bàn”. Trong đoạn 

 dưới, [kinh văn] lại nói: “Công đức chẳng thể nghĩ bàn của chư Phật”, 

 “công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta”, tức là chư Phật và Phật Thích 

 Ca đều lấy A Di Đà Phật làm Tự). 

Cách nói này quả thật rất ít nghe tới. Chúng ta suy nghĩ kỹ càng sẽ 

thấy rất có lý.  “Tín nguyện trì danh”  là mấu chốt trong sự tu học của 

Tịnh Tông, nguyên tắc tu học là nhất tâm chấp trì danh hiệu thì có thể 

hoàn toàn biến công đức từ vô lượng kiếp của A Di Đà Phật thành công 

đức  của  chính  mình.  Nếu  quả  thật  là  sự  thật  thì  [người  tu  pháp  môn 

Niệm Phật] sẽ chiếm tiện nghi to lớn. Các vị Bồ Tát trong mười phương 

thế giới tu hành trong vô lượng kiếp, tu hết sức nhọc nhằn, vẫn chẳng thể 

thành tựu được vài phần công đức của A Di Đà Phật. Người tu Tịnh Độ 

do tín nguyện trì danh, trong một thời gian rất ngắn mà công đức, lợi ích 

thù thắng vượt trỗi các vị Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát tu hành khổ 

nhọc  trong  nhiều  năm.  Đây  là  sự  thật.  Trong  nội  dung  của  Vô  Lượng 

Thọ Kinh, Quán Vô Lượng Thọ Kinh và kinh này đều có những đoạn 

kinh văn giảng rõ: Người niệm Phật sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới,  ngay  cả  Hạ  Hạ  Phẩm  vãng  sanh  cũng  sẽ  vô  lượng  thọ.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ lại nói thân thể, tướng mạo, các thứ thụ dụng và thần thông 

đạo lực của họ đều tương tự A Di Đà Phật thì há chẳng phải là đã thâu 

nhiếp công đức của Phật để thành công đức của chính mình hay sao? Đủ 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 369

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thấy  lời  đại  sư  nói  quả  đúng  là  sự  thật.  Kinh  văn  lại  nói:   “Công  đức 

 chẳng thể nghĩ bàn của chư Phật, công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta” , 

ở đây có hai thuyết:  

1) Chư Phật là A Di Đà Phật. 

2) Chư Phật là mười phương hết thảy chư Phật Như Lai. 

Hai thuyết này đều hợp lý. Do đây có thể suy ra: Mười phương hết 

thảy chư Phật và Phật Thích Ca đều coi A Di Đà Phật là chính mình, Tự 

và Tha chẳng hai. Nói theo tâm tánh thì tâm tánh của năng niệm (cái tâm 

của chư Phật và cái tâm của chúng sanh) là một chứ không phải hai, tâm 

tánh và công đức của danh hiệu đều chẳng thể nghĩ bàn. Đã có lý luận 

này thì ắt có sự thật. 

Từ đoạn kinh nói về sáu phương Phật trở đi, đại sư phán định thuộc 

vào phần Lưu Thông, Ngài nói  “chỉ có Phật và Phật mới có thể gánh 

 vác sứ mạng lưu thông” . Trước hết, chúng tôi giới thiệu đại cương, đơn 

giản  một  lượt.  Bản  dịch  của  La  Thập  đại  sư  chỉ  ghi  sáu  phương,  còn 

Huyền Trang đại sư phiên dịch trực tiếp theo bản tiếng Phạn, ghi là mười 

phương.  Ngài  La  Thập  dịch  ý,  người  Trung  Quốc  thích  đơn  giản,  sáu 

phương  là  nói  rút  gọn,  nhưng  ý  nghĩa  vẫn  viên  mãn.  Sáu  phương  là 

Đông, Tây, Nam, Bắc, trên và dưới. Mười phương là sáu phương thêm 

vào Đông Nam, Đông Bắc, Tây Nam, Tây Bắc. Mỗi phương có vô lượng 

vô biên thế giới, mỗi một thế giới đều có một vị Phật giáo hóa. 

Mỗi  một  phương  đều  nói   “như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật” 

(các vị Phật nhiều như số cát sông Hằng như thế đó). Thuở đức Phật tại 

thế, phần lớn thời gian Ngài giảng kinh ở quanh lưu vực sông Hằng. Cát 

sông Hằng rất mịn, giống như bột mì. Sông Hằng dài mấy ngàn dặm, cát 

sông  Hằng  chẳng  thể  đếm  nổi  số.  Khi  Phật  nói  đến  số  lượng  nhiều, 

thường  dùng  cát  sông  Hằng  để  làm  tỷ  dụ.  Cát  sông  Hằng  tuy  nhiều, 

nhưng số lượng còn có giới hạn, chứ các thế giới ở mỗi phương trong 

mười  phương  là  vô  lượng  vô  biên;  vì  thế,  chư  Phật  cũng  vô  lượng  vô 

biên. 

 “Các ư kỳ quốc xuất quảng trường thiệt tướng”  (Mỗi vị đều ở trong 

nước  mình  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài)  chính  là khen ngợi, tuyên  truyền 

trọn khắp, giới thiệu Tây Phương A Di Đà Phật với hết thảy chúng sanh, 

từ trước đến nay chưa hề ngừng, phạm vi giáo hóa trọn khắp tam thiên 

đại thiên thế giới. 

 “Thuyết  thành  thật  ngôn” :  Ý  nói  những  điều  được  nói  trong  kinh 

này  đều  là  những  pháp  thực  tại.  Những  kinh  điển  khác  cũng  đều  là 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 370

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

những lời thành thật, như kinh Kim Cang dạy:  “Như Lai thị chân ngữ 

 giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất dị ngữ giả”  (Như 

Lai  là  bậc  nói  lời  chân  thật,  nói  đúng  sự  thật,  nói  đúng  lý  đúng  pháp, 

chẳng nói lời dối gạt, chẳng nói sai khác).  “Chân”  là không giả,  “thật” 

là thực tại, chẳng hư vọng,  “như”  là không tăng, không giảm, đúng mức, 

 “bất cuống”  là chẳng lừa dối. Sao lại chỉ nói kinh này là lời thành thật? 

Là vì kinh này dạy trực tiếp cách tu thành Phật cho phàm phu; do kinh 

này  quá  huyền  diệu, rất nhiều người chẳng  tin tưởng.  Vì  thế, phải đặc 

biệt nhấn mạnh  “thuyết thành thật ngôn” (nói lời thành thật). Có người 

bảo tôi: “Đối với pháp môn Tịnh Độ, có những vị pháp sư đại đức thốt ra 

nhiều lời lẽ phê bình và chẳng thể tin tưởng pháp này”. Tôi bảo người ấy: 

“Bạn  chưa  đọc  kỹ  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Trong  kinh  đã  nói  rành  rành: 

 ‘Nhược  phi  vãng  tích  tu  phước  huệ,  ư  thử  chánh  pháp  bất  năng  văn’ 

(Nếu  chẳng  tu phước  huệ trong đời quá khứ, sẽ  chẳng  thể  nghe  chánh 

pháp này). Bọn họ chẳng thể tin tưởng thì có gì lạ đâu!” Như trong Quán 

Kinh  Tứ  Thiếp  Sớ,  trong  phần  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh  Chương, 

Thiện Đạo đại sư đã nói: Hàng Thập Địa Bồ Tát cùng nhau nói với quý 

vị, bậc Đẳng Giác Bồ Tát cùng nhau nói với quý vị, quý vị chẳng cần 

phải tin tưởng. Chỉ tin tưởng lời Phật. Hễ tin tưởng pháp môn này, vâng 

theo lời dạy mà hành, là do trong quá khứ đã từng cúng dường vô lượng 

vô biên chư Phật Như Lai, có thiện căn vượt trỗi hết thảy chúng sanh, 

chứ chẳng phải chỉ một sớm một chiều mà hòng thành tựu được. Chính 

mình gặp được pháp môn này mà có thể tin tưởng, phát nguyện thì mười 

phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai đều chúc mừng quý vị, khen 

ngợi quý vị: “Ngày nay thiện căn, phước đức của quý vị đã chín muồi rồi, 

cơ duyên thành Phật đã đến rồi!” 

Cuối cùng, đức Phật nói: Chúng sanh các ngươi hãy nên tin tưởng bộ  

kinh này, kinh có tên là  “Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Đức  Nhất 

 Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh” . Khi phiên dịch, La Thập đại sư đổi 

tên kinh thành  “Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh” .  La  Thập  đại  sư  dùng  tên 

kinh này nhằm làm cho chúng ta vừa nhìn vào tựa đề kinh liền niệm một 

câu  A  Di  Đà  Phật, đấy  chính  là  phương tiện  thiện xảo  của người  dịch 

kinh.  “Xưng tán”  là hết thảy chư Phật khen ngợi A Di Đà Phật có công 

đức chẳng thể nghĩ bàn, Phật dùng bốn mươi tám nguyện tiếp dẫn hết 

thảy  chúng  sanh  căn  cơ  đã  chín  muồi  trong  mười  phương  pháp  giới. 

Người căn cơ chín muồi bèn tin tưởng, phát nguyện, hành trì, nhất định 

vãng sanh trong một đời này. Nếu chẳng tin, chẳng nguyện, chẳng chịu 

niệm  thì  là  [căn  cơ,  nhân  duyên]  còn  chưa  chín  muồi,  chẳng  thể  vãng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 371

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

sanh trong đời này, vẫn luân hồi trong lục đạo. Tên kinh này cũng có thể 

nói là  Nhất Thiết Chư Phật Bất Khả Tư Nghị Công Đức. Nếu không có 

Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu, đề xướng, làm sao chúng ta 

biết  được?  Đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  cõi  nước  Cực  Lạc  giống  như  một 

trường học lớn. Đức Thế Tôn và mười phương chư Phật thay mặt A Di 

Đà Phật đến các nơi chiêu sinh, lại được hết thảy chư Phật tuyên dương, 

khen ngợi. Theo khảo chứng, Thiện Đạo đại sư là hóa thân của A Di Đà 

Phật; lời Thiện Đạo đại sư nói là lời A Di Đà Phật nói. Ngài nói : “Như 

 Lai sở dĩ xuất hiện trong cõi đời, chỉ nhằm nói ra biển bổn nguyện của A 

 Di Đà Phật” . Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong cõi đời, 

tức là giới thiệu Tây Phương Tịnh Độ cho thế gian. Đã là như vậy thì cả 

đời  đức  Thế  Tôn  giảng  ba  kinh  Tịnh  Độ  là  đủ  rồi,  cần  gì  phải  giảng 

nhiều pháp môn khác? Là vì cơ duyên thành Phật của chúng sanh đã đến 

nên  mới  nói  pháp  môn  này.  Kinh này  chẳng  phải  vì  hàng  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát mà nói. Cơ duyên thành Phật của họ còn chưa đến 

thì có nói cũng vô dụng, họ chẳng tiếp nhận. Nếu họ thuộc căn tánh Bồ 

Tát  thì  giảng  cho  họ  Đại  Thừa  Phật  pháp.  Nếu  họ  là  căn  tánh  Duyên 

Giác hay Thanh Văn thì giảng pháp Tiểu Thừa cho họ. Họ không có ý 

nghĩ thoát khỏi tam giới, nên nói với họ những kinh điển giảng về trời 

người, để đời sau được thân người và hạnh phúc mỹ mãn. Do vậy, nói vô 

lượng  vô  biên  pháp  môn  nhằm  thích  ứng  những  căn  tánh  khác  nhau. 

Kinh này chuyên để nói với những chúng sanh căn cơ chín muồi, vượt 

trỗi những vị Bồ Tát. Chỉ cần tin tưởng pháp môn này thì tất cả hết thảy 

chư Phật, không một vị nào chẳng hộ niệm. Chúng ta niệm bộ kinh này 

liền được hết thảy chư Phật hộ niệm. 

Mật Tông có chuyện quán  đảnh. Ở  nước  Mỹ và  Đài  Loan, nếu  có  

Kim Cang thượng sư Rinpoche152 của Mật Tông đến, là mọi người xúm 

nhau đông nghẹt xin quán đảnh. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là Kim Cang 

152 Chữ Thượng Sư được dịch từ chữ Guru, nghĩa gốc chỉ có nghĩa là thầy. Nhưng 

trong Ấn Độ Giáo và Mật Tông Tây Tạng, Guru có nghĩa là một vị thầy có tu chứng, 

đạt đến một trình độ rất khá; thậm chí coi như là hóa thân của một vị Phật hay một vị 

Bồ Tát. Thậm chí, khi tu tập, quán tưởng, họ đồng nhất vị Guru mình quy y với bổn 

tôn  (Yidam)  của  Mật  pháp  họ  đang  tu.  Mật  Tông  Tây  Tạng  cho  rằng  nếu  không 

nương tựa nơi Guru, hành nhân sẽ không thể nào đạt bất cứ thành tựu nào, do vậy, 

ngoài quy y ba ngôi Tam Bảo, họ còn thêm vào một ngôi thứ tư là Guru. Rinpoche 

(thường được người Hoa phiên âm là Nhân Ba Thiết) là một mỹ hiệu để tôn xưng 

những vị lạt-ma Tây Tạng. Rinpoche có nghĩa là “đấng tôn quý”. Thoạt đầu, từ ngữ 

này thường chỉ dùng để gọi những lạt-ma tái sanh, nhưng về sau thường được dùng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 372

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thượng sư của Mật Tông, tuổi già chuyên tu Tịnh Độ. Trong cuốn Chú 

Giải Kinh Vô Lượng Thọ, cụ có giảng rõ ý nghĩa quán đảnh.  “Quán” (灌)

có nghĩa là từ bi che chở, gia hộ,  “đảnh” (頂) có nghĩa là pháp môn chí 

cao  vô  thượng.  Như  vậy,  “quán  đảnh”   là  đem  pháp  môn  cao  tột  vô 

thượng  của  đức  Phật  truyền  dạy  cho  quý  vị,  mà  pháp  môn  cao  tột  vô 

thượng bậc nhất của chư Phật Như Lai lại chính là kinh A Di Đà. Nếu 

niệm một biến thì cũng giống như được hết thảy chư Phật quán đảnh cho 

quý  vị  một  lượt.  Người  niệm  Phật  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  sẽ  được 

thấm đẫm Phật quang, nhưng chính mình mê hoặc điên đảo, đối với lợi 

ích công đức thù thắng này hoàn toàn chẳng biết, thật là đáng thương! 

 (Kinh) Đông phương diệc hữu A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng Phật, 

 Đại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật, như thị đẳng hằng 

 hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, biến 

 phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng 

 chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất 

 Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

 (Giải) A Súc Bệ, thử vân Vô Động. Phật hữu vô lượng đức, ưng 

 hữu  vô  lượng  danh.  Tùy  cơ  nhi  lập,  hoặc  thủ  nhân,  hoặc  thủ  quả, 

 hoặc Tánh, hoặc Tướng, hoặc hạnh nguyện đẳng. Tuy cử nhất ngung, 

 nhưng cụ Tứ Tất. Tùy nhất nhất danh, hiển sở thuyên đức. Kiếp thọ 

 thuyết chi, bất năng tất dã. 

(經) 東方亦有阿閦鞞佛。須彌相佛。大須彌佛。須彌

光佛。妙音佛。如是等。恆河沙數諸佛。各於其國。出廣

長舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。汝等眾生。當信

是。稱讚不可思議功德。一切諸佛所護念經。  

(解) 阿閦鞞。此云無動。佛有無量德。應有無量名。

隨機而立。或取因。或取果。或性或相。或行願等。雖舉

一隅。仍具四悉。隨一一名。顯所詮德。劫壽說之。不能

悉也。 

( Chánh kinh:  Phương  Đông  cũng  có  A  Súc  Bệ  Phật,  Tu  Di Tướng 

 Phật, Đại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật, các đức Phật 

 nhiều  như  cát  sông  Hằng  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong  nước  mình,  hiện 

để gọi tất cả các lạt-ma. Tuy vậy, danh xưng Guru Rinpoche chỉ dành riêng để gọi 

Padmasambhava (Liên Hoa Sanh đại sĩ, sơ tổ Mật Tông Tây Tạng). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 373

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành 

 thật:  “Chúng  sanh  các  ngươi  hãy  nên  tin  kinh  Khen  Ngợi  Công  Đức 

 Chẳng Thể Nghĩ Bàn Được Hết Thảy Chư Phật Hộ Niệm này”. 

 Giải:  A  Súc  Bệ,  cõi  này  dịch  là  Vô  Động,  Phật  có  vô  lượng  đức, 

 đương nhiên có vô lượng danh hiệu. Tùy theo căn cơ [của chúng sanh 

 hóa độ] mà lập một danh hiệu, hoặc dùng nhân, hoặc dùng quả, hoặc 

 Tánh, hoặc Tướng, hoặc hạnh nguyện v.v... [để đặt tên]. Tuy nêu lên một 

 khía cạnh, nhưng mỗi danh hiệu đều đầy đủ bốn món Tất Đàn. Đối với 

 mỗi danh hiệu, muốn giảng rõ tánh đức được phô diễn bởi danh hiệu ấy 

 thì dù có sống lâu cả kiếp để diễn nói cũng chẳng thể nào nói trọn hết 

 được). 

Phật và Bồ Tát đều không có danh hiệu. Danh hiệu là giả danh, thuận 

theo  phía  chúng  sanh  mà  lập  ra,  [tức  là]  dựa  theo  nhu  cầu  của  chúng 

sanh trong hiện thời, thuận theo căn cơ mà lập ra. Hoặc dựa theo nhân, 

dựa theo quả, hoặc dựa theo Tánh, dựa theo tướng để chọn lấy một đức 

năng trong vô lượng  đức năng  [mà  lập danh  hiệu]  nhằm  biểu  thị pháp 

hòng tạo lợi ích thực dụng cho chúng sanh. Ấn Độ và Trung Quốc đều 

coi  phương  Đông  là  đứng  đầu  [trong  các  phương],  mặt  trời  mọc  từ 

phương  Đông.  Trong  Tứ  Quý  (bốn  mùa),  phương  Đông  biểu  thị  mùa 

Xuân. Trong Ngũ Hành, phương Đông thuộc Mộc, phương Nam thuộc 

Hỏa, phương Tây thuộc Kim, phương Bắc thuộc Thủy, chính giữa thuộc 

Thổ, rất gần với cách nhìn của người Ấn Độ. Danh hiệu của năm vị Phật 

này, A  Súc  Bệ  Phật, Tu  Di  Tướng Phật, Đại Tu Di Phật, Tu Di Quang  

Phật, Diệu Âm Phật, tượng trưng cho căn bản tu học trong pháp môn. 

Vị thứ nhất là A Súc Bệ Phật, A Súc Bệ (Akshobhya) nghĩa là Bất 

Động,  biểu  thị  học  Phật,  đối  với  bất  cứ  pháp  môn  nào,  Đại  Thừa  hay 

Tiểu Thừa, Tông Môn hay Giáo Hạ, Hiển Giáo hay Mật Giáo đều phải 

bất động. Đấy là điều kiện cơ bản nhất. Nếu thứ gì cũng học, ắt sẽ chẳng 

thành một việc nào! Cần phải  “tám gió thổi chẳng động”  thì mới có tư 

cách nhập môn nhà Phật. Đối với tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần 

tâm chẳng động, lại còn phải tiến hơn một bước nữa là chẳng bị lay động 

bởi  các  pháp  môn  khác.  Pháp  môn,  tông  phái  rất  nhiều,  ắt  phải  thâm 

nhập một môn. Thiện Đạo đại sư nói:  “Nếu muốn cầu Giải thì học nhiều 

 tới  mấy  pháp  môn  cũng  chẳng  trở  ngại  gì;  nhưng  nếu  muốn  tu  hành, 

 nhất định phải giữ lấy một môn” . Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi 

ba lần, năm mươi ba vị thiện tri thức đều là biểu thị pháp, tượng trưng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 374

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

cho nam nữ già trẻ đủ các ngành nghề trong xã hội, phương diện tiếp xúc 

hết sức rộng, Thiện Tài đều hiểu rõ hết, nhưng đối với sự tu hành của 

chính mình thì là “một môn thâm nhập”. Do chẳng hề dao động, Thiện 

Tài  tu  pháp  môn  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Vị  thầy  thứ  nhất  của 

Thiện  Tài  là  tỳ-kheo  Đức  Vân  (Meghaśri  Bhiksu,  còn  dịch  là  tỳ-kheo 

Cát Tường Vân), là một vị xuất gia. Trong năm mươi ba vị thiện tri thức, 

chỉ có năm vị là người xuất gia. Tỳ-kheo Đức Vân dạy Thiện Tài niệm 

Phật,  môn  nào  học  trước  tiên  sẽ  là  chánh  yếu;  về  sau,  Thiện  Tài  gặp 

những vị thiện tri thức khác, phương pháp tu trì của  mỗi vị mỗi khác. 

Thiện Tài nghe xong đều biểu lộ cung kính cảm tạ, rồi liền cáo từ, biểu 

thị “chẳng muốn học pháp  môn ấy”. Mãi cho đến vị thiện tri thức thứ 

năm mươi ba là Phổ Hiền Bồ Tát dùng mười đại nguyện vương đưa về 

Tây Phương Cực Lạc thế giới. Thiện Tài là chúng sanh căn cơ đã chín 

muồi,  thành  Phật  trong  một  đời.  Các  tông,  các  phái  đều  hiểu  rõ,  hoàn 

toàn chẳng chướng ngại pháp môn của chính mình tu học. Thiện Tài nêu 

gương đáng cho chúng ta noi theo. Nếu không có tinh thần độc lập ấy, 

đừng nên lãng phí thời gian, có học cũng vô ích! Từ xưa, các vị tổ sư đại 

đức nếu nhận thấy người nào có thể đào tạo thành nhân tài bèn dùng đủ 

mọi phương pháp để rèn giũa kẻ ấy, tới khi kẻ ấy chịu không nổi sẽ bỏ đi, 

tức là chẳng thể thành tựu. Rèn giũa trăm cách mà người ấy vẫn chẳng 

động tâm thì mới là pháp khí. Cương lãnh tu học của Bồ Tát, thứ nhất là 

bố thí, thứ hai là nhẫn nhục. Bảo quý vị buông xuống, thế gian lẫn xuất 

thế gian đều buông xuống hết, chuyên tu pháp môn này. Do vậy, A Súc 

Bệ là vị Phật thứ nhất tại phương Đông, dịch nghĩa là Vô Động, bao hàm 

những nghĩa đã nói trên đây. 

Ba vị Phật kia là Tu Di Tướng Phật, Đại Tu Di Phật, Tu Di Quang 

Phật,  đều  dùng  chữ  Tu  Di  (Sumeru,  Meru)  làm  danh  hiệu  để  sánh  ví. 

Cao nhất trong thế giới này là núi Tu Di, nhưng nó chẳng nằm trên địa 

cầu. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói một hệ Ngân Hà là một đơn vị thế 

giới; trung tâm của hệ Ngân Hà được giới thiên văn gọi là  “hắc đỗng” 

(black  hole).  Hắc  đỗng  chính  là  núi  Tu  Di.  Tất  cả  tinh  cầu  đều  xoay 

chuyển quanh nó, nó là trung tâm của thế giới. Trong Phật pháp, gọi nó 

là núi Diệu Cao. Kinh thường dùng Pháp Thân để tỷ dụ bản thể. Ba vị 

Phật  được nêu  trên  đây  nhằm  biểu  thị  Tam  Thân,  tức  Pháp  Thân,  Báo 

Thân, và Ứng Hóa Thân. Ba thân nhưng cùng một Thể. 

Vị  thứ  nhất  là  Tu  Di  Tướng  Phật  (Merudhvaja  Buddha),  Tướng  là 

tướng  hảo, quang  minh. Chúng  sanh  trong  chín pháp giới đều ngưỡng  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 375

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mộ tướng hảo của Phật, [như vậy Tu Di Tướng] biểu thị Báo Thân. Vị 

thứ hai là Đại Tu Di Phật (Mahameru), Đại là từ ngữ khen ngợi, khen 

ngợi  Lý  thể của  Pháp  Thân trong tâm  tánh chẳng thể  nghĩ bàn,  những 

nhà  triết  học  gọi  nó  là   “bản  thể  của  vạn  hữu  trong  vũ  trụ” ,  còn  Phật 

pháp gọi là Pháp Thân. Hết thảy vạn pháp đều do nó biến hiện ra. 

Vị  thứ ba  là  Tu  Di Quang  Phật  (Meruprabhasa  Buddha);  Quang  là 

quang minh chiếu trọn khắp, lợi ích trọn khắp hết thảy chúng sanh. Đây 

chính là nói về Ứng Thân. Nên dùng thân nào để đắc độ bèn hiện thân ấy 

để độ, tùy loại hóa thân, tức là ý nghĩa  “quang minh biến chiếu” (quang

minh chiếu trọn khắp). Mục tiêu học Phật chính là phải thành tựu Tam 

Thân. 

Cuối  cùng  là  Diệu  Âm  Phật  (Manjughosha  Buddha),  đem  phương 

pháp  tu  học  nói  ra.  Tịnh  Độ  Tông  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  tín 

nguyện trì danh là pháp môn trực tiếp để thành Phật.  “Diệu Âm”  chính

là  “nam-mô A Di Đà Phật” , chúng sanh trong chín pháp giới khắp mười 

phương  ba  đời đều  dùng phương  pháp này  để  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  bất 

thoái thành Phật. 

 (Giải) Đông phương hư không bất khả tận, thế giới diệc bất khả 

 tận. Thế giới bất khả tận, trụ thế chư Phật diệc bất khả tận. Lược cử 

 “hằng hà sa” nhĩ. Thử đẳng chư Phật, các xuất quảng trường thiệt, 

 khuyến tín thử kinh, nhi chúng sanh do bất sanh tín, ngoan minh cực 

 hỹ. Thường nhân tam thế bất vọng ngữ, thiệt năng chí tỵ. Tạng Quả 

 Đầu Phật, tam đại tăng-kỳ kiếp bất vọng ngữ, thiệt bạc, quảng trường 

 khả phú diện. Kim chứng Đại Thừa Tịnh Độ diệu môn, sở dĩ biến phú 

 tam thiên, biểu Lý thành xứng Chân, Sự thật phi mậu dã. Tiêu xuất 

 kinh đề, lưu thông chi bổn. Thập sư thuận thử phương hiếu lược, dịch 

 kim  đề,  xảo  hợp  trì  danh  diệu  hạnh.  Trang  sư  dịch  vân  Xưng  Tán 

 Tịnh  Độ  Phật  Nhiếp  Thọ  Kinh.  Văn  hữu  tường  lược,  nghĩa  vô  tăng 

 giảm. 

(解) 東方虛空不可盡。世界亦不可盡。世界不可盡。

住世諸佛亦不可盡。略舉恆河沙耳。此等諸佛。各出廣長

舌。勸信此經。而眾生猶不生信。頑冥極矣。常人三世不

妄語。舌能至鼻。藏果頭佛。三大僧祇劫不妄語。舌薄廣

長可覆面。今證大乘淨土妙門。所以遍覆三千。表理誠稱

真。事實非謬也。標出經題。流通之本。什師順此方好

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 376

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

略。譯今題。巧合持名妙行。奘師譯云。稱讚淨土。佛攝

受經。文有詳略。義無增減。  

( Giải: Phương Đông hư không chẳng thể cùng tận, nên thế giới cũng 

 chẳng thể cùng tận. Do thế giới chẳng thể cùng tận nên chư Phật trụ thế 

 cũng  chẳng  thể  cùng  tận,  chỉ  nêu  đại  lược  là  “nhiều  như  số  cát  sông 

 Hằng”  mà  thôi.  Các  vị  Phật  vị  nào  cũng  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài, 

 khuyên nên tin kinh này, mà chúng sanh vẫn chẳng sanh lòng tin, ương 

 bướng, tối tăm đến tột bậc vậy! Người thường mà ba đời không nói dối 

 thì lưỡi có thể chạm được mũi. Quả vị Phật trong Tạng Giáo ba đại A-

 tăng-kỳ  kiếp  không  nói  dối,  lưỡi  mỏng,  rộng  dài  có  thể  che  mặt.  Nay 

 nhằm chứng thực pháp môn Tịnh Độ mầu nhiệm, cho nên [chư Phật thè 

 lưỡi] che khắp tam thiên, nhằm biểu thị “Lý quả thật xứng hợp chân thật, 

 Sự là đúng với sự thật, chẳng sai lầm”. Nêu ra tựa đề kinh nhằm làm cái 

 gốc cho việc lưu thông. Ngài La Thập thuận theo thói thích đơn giản của 

 phương  này,  mà  dịch  tựa  đề  kinh  như  [đề  kinh  đang  được  sử  dụng] 

 trong  hiện  tại,  phù  hợp  khéo  léo  với  diệu  hạnh  trì  danh.  Ngài  Huyền 

 Trang dịch [tựa đề kinh này] là Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh. 

 Lời văn tuy có cặn kẽ hay đại lược khác nhau, nhưng ý nghĩa chẳng bị 

 tăng hay giảm). 

Phương Đông hư không chẳng thể cùng tận, thế giới và chư Phật trụ 

thế đều chẳng thể cùng tận nên dùng cát sông Hằng để so sánh. Cát sông 

Hằng  có  cùng  tận,  nhưng  thế  giới  vô  tận.  Mười  phương  hết  thảy  chư 

Phật đều khuyên con người hãy nên tin tưởng kinh này mà chúng sanh 

vẫn chẳng tin tưởng, đúng là ương bướng, u tối đến tột cùng. Đọc kinh 

Vô Lượng Thọ rồi mới hoảng nhiên đại ngộ, [có tình trạng ngoan cố, tối 

tăm  ấy]  vốn  là  do  thiện  căn  và  phước  đức  chẳng  đủ.  Trong  kinh  ấy, 

vương tử A Xà Thế và năm trăm vị trưởng giả nghe Phật giảng kinh Vô 

Lượng  Thọ,  nghe  xong hết  sức  hoan  hỷ,  dùng  hoa  bằng  vàng  để  cúng 

Phật nhằm biểu thị ý cảm tạ, trong tâm khởi lên ý niệm mong mỏi trong 

tương lai khi thành Phật cũng sẽ giống hệt như A Di Đà Phật. Họ vừa 

dấy khởi ý niệm ấy, đức Phật đã biết rõ. Phật nói bọn họ trong đời quá 

khứ đã  từng cúng dường bốn trăm  ức  Phật, nhưng  thiện  căn và phước 

đức  vẫn  chưa  đủ,  bọn  họ  chỉ  khởi  lên  ý  niệm  ấy,  sanh  lòng  hoan  hỷ, 

nhưng hoàn toàn chẳng phát tâm cầu nguyện vãng sanh. Nếu có ai thật 

sự phát nguyện cầu sanh về Tịnh Độ, đấy chính là trong đời quá khứ đã 

từng cúng dường vô lượng chư Phật,  chứ không phải chỉ có bốn trăm ức  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 377

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phật. 

 “Tướng lưỡi rộng dài”  là một trong ba mươi hai tướng. Nếu có thể 

le lưỡi liếm tới đầu mũi thì đấy là điều cho thấy người ấy trong ba đời 

không nói dối. Kinh nói đức Thế Tôn đời đời kiếp kiếp chẳng nói dối, 

nên  đầu  lưỡi  khi  le  ra  có  thể  che  cả  mặt.  Vị  Phật  trong  Tạng  Giáo do 

không nói dối trong ba đại A-tăng-kỳ kiếp nên lưỡi mỏng, dài rộng, có 

thể che được mặt. Phật Thích Ca như vậy đó. Hết thảy chư Phật Như Lai 

chứng  minh  cho  chúng  ta  biết  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  Đại  Thừa  mầu 

nhiệm nhất. Mầu nhiệm ở chỗ có thể khế hợp hết thảy chúng sanh khiến 

cho họ có thể trong một đời viên mãn thành Phật, viên mãn rốt ráo Phật 

quả. 

Kinh này có tựa đề là Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất 

Thiết  Chư  Phật  Sở  Hộ  Niệm  Kinh.  Kinh  này  do  La  Thập  đại  sư  dịch, 

Ngài  biết  người  Hoa  ưa  nói  đơn  giản,  bất  luận  ngôn  ngữ,  văn  tự  nào 

cũng đều mong sao nói được những điểm trọng yếu nhưng tường tận, rõ 

ràng.  Do vậy,  Ngài  đặt tựa đề kinh là  Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh,  lấy 

ngay danh hiệu làm tựa đề kinh. Huyền Trang đại sư cũng dịch kinh này, 

nhưng không được trôi chảy cho lắm, ai nấy đều thích bản dịch của ngài 

La Thập; [bởi lẽ, bản của ngài La Thập] văn từ lưu loát, thông đạt, ngay 

cả đệ tử của ngài Huyền Trang cũng chẳng phải là ngoại lệ. Tuy Huyền 

Trang đại sư đem Duy Thức Học truyền vào Trung Quốc, nhưng chưa 

tạo lập tông phái, phải đợi đến khi đồ đệ của Ngài là pháp sư Khuy Cơ 

mới sáng lập Pháp Tướng Tông. Vì thế, ngài Khuy Cơ là tổ sư đời thứ 

nhất của Pháp Tướng Tông. Ngài Khuy Cơ cũng viết một bản chú giải 

kinh Di Đà mang tựa đề [A Di Đà Kinh] Thông Tán Sớ, dùng bản dịch 

của ngài La Thập để viết chú giải, vì bản này được lưu hành trong cõi 

đời đã lâu, cho nên không dùng bản dịch của thầy mình. Đủ thấy thầy trò 

ngài Huyền Trang đều hết sức tôn trọng bản dịch của ngài La Thập. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Nam phương thế giới hữu Nhật Nguyệt Đăng 

 Phật, Danh Văn Quang Phật, Đại Diệm Kiên Phật, Tu Di Đăng Phật, 

 Vô Lượng Tinh Tấn Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư 

 kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên đại thiên 

 thế giới thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị 

 Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ 

 Niệm Kinh”. 

(經) 舍利弗 。南方世界。有日月燈佛。名聞光佛。大 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 378

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

燄肩佛。須彌燈佛。無量精進佛。如是等恆河沙數諸佛。

各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。

汝等眾生。當信是。稱讚不可思議功德。一切諸佛所護念

經。  

 (Chánh kinh:  Trong  các  thế  giới  ở  phương  Nam  có  Nhật  Nguyệt 

 Đăng Phật, Danh Văn Quang Phật, Đại Diệm Kiên Phật, Tu Di Đăng 

 Phật,  Vô  Lượng  Tinh  Tấn  Phật,  các  đức  Phật  nhiều  như  số  cát  sông 

 Hằng như thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, 

 che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật: “Chúng sanh 

 các ngươi hãy nên tin kinh Khen Ngợi Công Đức Chẳng Thể Nghĩ Bàn 

 Được Hết Thảy Chư Phật Hộ Niệm này”). 

Trong đoạn trước đã giới thiệu phương Đông. Phương Đông nhằm 

tượng trưng cho căn bản tu học Phật pháp. Tại phương Đông [nêu đại 

lược] năm vị Phật, vị Phật thứ nhất tượng trưng cho thái độ cơ bản trong 

sự tu học Phật pháp. Bất luận tu học một pháp môn hay tông phái nào, 

mấu chốt thành bại chính là  “chuyên nhất, bất động” . Có nhiều vị đồng 

tu chẳng thể nói là không dụng công, nhưng xét theo thực tại thì chẳng 

có thành tựu, chính là vì cái tâm chúng ta phập phều, chao động, hoàn 

toàn chẳng trấn định, đúng như cổ đức đã nói:  “Tâm bị cảnh chuyển” . 

Như thế sẽ trọn chẳng thể tu đạo được! Do vậy, vị Phật thứ nhất là Bất 

Động Phật dạy chúng ta bất luận trong thuận cảnh hay nghịch cảnh, điều 

trước tiên phải học là tâm bất động. [Danh hiệu của] ba vị Phật tiếp đó 

nhằm nêu ra mục tiêu tu hành, chứng đắc viên mãn Pháp, Báo, Ứng ba 

thân. [Danh hiệu của] vị Phật thứ năm nhằm nêu ra phương pháp tu hành 

cơ bản trong tông này là Trì Danh Niệm Phật. Phương Nam thuộc Hỏa, 

tượng trưng cho hiện tượng quang minh. Rất nhiều người hiểu lầm Tịnh 

Độ Tông, cho rằng Tịnh Độ Tông cầu nhất tâm bất loạn tức là có Định 

nhưng  thiếu  Huệ,  quả  thật  chẳng  biết  một  câu  A  Di  Đà  Phật  chẳng 

những bao gồm Giới - Định - Huệ mà còn là trí huệ vô thượng. 

Vị  Phật  thứ  nhất  ở  phương  Nam  là  Nhật  Nguyệt  Đăng  Phật 

(Candrasuryapradipa  Buddha),  mang  ý  nghĩa   “quang  minh  chiếu  trọn 

 khắp” , biểu thị tự tánh vốn trọn đủ trí huệ viên mãn, vũ trụ, nhân sinh, 

quá khứ, hiện tại, vị lai, không gì chẳng hiểu. 

Vị Phật thứ  hai  là  Danh  Văn  Quang  Phật  (Yaśahprabha Buddha), 

 “danh văn”  nói theo cách bây giờ là “mức độ nổi tiếng”. Người tu hành  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 379

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thật sự dụng công, tu đến mức độ khá, quả thật sẽ nổi tiếng. Danh lẫn lợi 

đều có thể hại người. Nếu thiếu trí huệ, sẽ thường bị mê, hễ mê ắt đọa 

lạc.  “Quang”   là  trí  huệ,  đối  với  họa  hại  của  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng  đều 

thấu hiểu rõ ràng, tự mình ắt phải xa lìa danh lợi thì mới chẳng bị hại. 

Vị  Phật  thứ  ba  là  Đại  Diệm  Kiên  Phật  (Maharciskandha  Buddha), 

 “Diệm” (燄)  là  ngọn  lửa,  trí  huệ  quang  minh,  biểu  thị  đột  phá  cửa  ải 

danh lợi thì công phu sở học ắt sẽ tăng cao. Khi ấy sẽ có đủ hai thứ trí là 

Căn Bản Trí và Hậu Đắc Trí trên mức độ nông cạn. Hai thứ trí này được 

biểu thị bằng [hình tượng] hai vai trái và phải, hai trí hiện tiền giúp Phật 

giáo  hóa.  Căn  Bản  Trí  là  Thật  Trí,  là  Thể  của  trí  huệ.  Hậu  Đắc  Trí  là 

Quyền  Trí,  là  Dụng của trí huệ.  Kinh  Bát  Nhã đã  nói:  Căn  Bản  Trí là 

 “Bát Nhã vô tri” , Hậu Đắc Trí là  “không gì chẳng biết” . Chúng ta chỉ 

có vọng tưởng, phân biệt, về căn bản là chẳng có trí huệ, trí huệ là do 

Định mà có. Nếu cầu trí huệ thì trong bất luận tông phái nào, bậc thiện 

tri thức chân chánh sẽ dạy người ta trước hết phải cầu vô tri. Như Lục Tổ 

đại sư đã nói  “vốn không có một vật” , có tri kiến nhất định là tà tri tà 

kiến. Chánh tri là trí huệ Bát Nhã trong tự tánh. Vì thế, nó được gọi là 

Tự Nhiên Trí hay Vô Sư Trí. Người học Phật hiện thời hoàn toàn làm 

trái cách dạy bảo của cổ đức. Trước hết, cầu học rộng nghe nhiều, thứ gì 

cũng muốn học, kết quả là hiểu biết hữu hạn. Trí huệ trong tự tánh chẳng 

do khảo cứu, đọc rộng rãi các sách mà có, mà phải do Định. Nhà Phật 

nói:  “Nhân Giới sanh Định, nhân Định khai Huệ” . Pháp môn Niệm Phật 

là phải niệm đến mức nhất tâm bất loạn. Nếu đắc nhất tâm, sẽ đắc Căn 

Bản  Trí.  Hậu  Đắc  Trí  là  tác  dụng  của  Căn  Bản  Trí.  Lục  căn  tiếp  xúc 

cảnh giới sáu trần bên ngoài, hiểu rõ hết thảy chính là Hậu Đắc Trí. Thật 

Trí là Tự Thụ Dụng, vô tri. Quyền Trí là Tha Thụ Dụng, không gì chẳng 

biết.  Hai  trí  đều  đắc  nên  gọi  là  Đại  Diệm  Kiên  Phật.  Chính  mình  thụ 

dụng  thì  vô  tri,  cũng  là   “vô  thuyết” (không nói), không nói mà nói. 

Không gì chẳng biết là Tha Thụ Dụng, nhằm giáo hóa chúng sanh nên có 

biết, có nói, nói mà chẳng nói. Chính mình vĩnh viễn ở trong cảnh giới 

thanh  tịnh,  vắng  lặng,  giúp  đỡ  chúng  sanh,  hòa quang  đồng trần,  sống 

động, hoạt bát, thì mới có thể giáo hóa hết thảy chúng sanh. Nhà Phật 

thường  nói   “tục  Phật  huệ  mạng,  hoằng  pháp  lợi  sanh” (tiếp  nối  huệ 

mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh). Không có hai thứ trí huệ này sẽ 

chẳng làm được, chỉ có tâm từ bi xuông thì cũng chẳng sử dụng được. 

Vị  Phật  thứ  tư  là  Tu  Di  Đăng  Phật  (Merupradipa  Buddha).  Tu  Di 

Đăng là tỷ dụ, biểu thị tu Huệ, chuyển Thức thành Trí. Núi Tu Di do bốn  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 380

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 


thứ báu hợp thành, biểu thị chuyển tám Thức thành Tứ Trí. Năm Thức 

trước, tức Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỷ Thức, Thiệt Thức, Thân Thức, tiếp 

xúc  cảnh  giới  bên  ngoài,  là   “lãnh  thọ”   (tiếp  nhận).  Thức  thứ  sáu  (Ý 

Thức) là phân biệt. Thức thứ bảy (Mạt Na Thức) là chấp trước. Thức thứ 

tám  ghi ấn tượng, tồn trữ thành chủng tử (hạt giống) trong cái kho A Lại 

Da Thức. Cổ đức nói: May là những chủng tử ấy chẳng có thể tích; nếu 

không, tột cùng hư không đều chẳng thể chứa đựng hết. Mỗi ngày chứa 

thêm chủng tử; sau khi chết, chủng tử nào có tánh chất mạnh mẽ sẽ lôi 

thần thức đi thọ báo trước. Khởi tâm động niệm lúc bình thường có quan 

hệ lớn nhất, tạo ảnh hưởng sẽ đầu thai vào đường nào. Trong lục đạo, xả 

thân này, thọ thân khác đều tuân theo quy luật này. Đức Phật nói mười 

pháp giới đều là hoàn cảnh sống của chúng ta. Nhân tố trọng yếu nhất 

của Phật Pháp Giới là “tánh bình đẳng”; hễ trong tâm khởi lên một niệm 

sẽ là chẳng bình đẳng. Điều kiện làm Bồ Tát là hành Lục Độ, [điều kiện 

làm] Duyên Giác là mười hai nhân duyên, [điều kiện làm] Thanh Văn là 

Tứ Đế. Đấy là Tứ Thánh Pháp Giới (Phật, Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh 

Văn) ở ngoài tam giới. [Điều kiện của] Thiên Giới là Thập Thiện. Chỉ tu 

Thập Thiện thì chỉ có thể sanh vào các tầng trời thuộc Dục Giới. Từ Sắc 

Giới Thiên trở lên còn phải tu thêm Tứ Vô Lượng Tâm, tức từ, bi, hỷ, xả. 

[Điều  kiện  của]  Nhân  Đạo  (loài  người)  là  Ngũ  Giới.  Nho  Gia  Trung 

Quốc  nói  Ngũ  Thường,  tức  Nhân,  Nghĩa,  Lễ,  Trí,  Tín,  gần  giống  với 

Ngũ  Giới.  Thực  hiện  [những điều  ấy]  viên  mãn  thì đời sau  chẳng  mất 

thân  người.  Sốt  sắng  tu  nhiều  điều  lành,  nhưng  lại  có  tập  khí  rất  lớn, 

ngạo nghễ, ngã mạn, sẽ sanh vào A Tu La đạo. Keo kiệt, tham lam là 

ngạ quỷ đạo. Ngu si là súc sanh đạo. Nóng giận là địa ngục đạo. Trong 

tương lai chúng ta sẽ phải sanh vào đường nào, chính mình khi trở về 

nhà, hãy lắng lòng suy nghĩ thì sẽ nhận biết, chẳng cần phải hỏi ai khác! 

Nói  theo  pháp  môn  Niệm  Phật  thì  là  chuyển  Thức  thành  Trí.  Thân  lễ 

kính A Di Đà Phật, miệng xưng niệm A Di Đà Phật, tâm tưởng A Di Đà 

Phật,  chuyển  Thức  thứ  sáu  thành  Diệu  Quán  Sát  Trí.  Từ  đấy  trở  đi, 

chẳng còn suy nghĩ lung tung nữa, biết hết thảy pháp đều là Không, như 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng,  chuyển  Mạt  Na  Thức  thành  Bình  Đẳng  Tánh 

Trí, chẳng chấp trước hết thảy pháp, tâm địa bình đẳng. Chuyển A Lại 

Da Thức thành Đại Viên Kính Trí, không gì chẳng biết153. 

153 [Ghi chú của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: “Chuyển Thức thành Trí ” như trên đã nói, 

chủ yếu là hai Thức thứ sáu và thứ bảy. Hai thức thứ sáu và thứ bảy đã chuyển thì 

thức  thứ  tám  cũng  chuyển  theo,  trở  thành  Đại  Viên  Kính  Trí.  Năm  Thức  trước  là 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 381

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Vị Phật thứ năm tức vị Phật cuối cùng [ở phương Nam] là Vô Lượng 

Tinh Tấn Phật (Anantavirya Buddha), dạy chúng ta phương pháp tu hành. 

Thiện căn của Bồ Tát chỉ có một thứ là tinh tấn, thành tựu đại trí huệ. 

Chướng ngại lớn nhất đối với tu hành là giải đãi. Xem Cao Tăng Truyện, 

Cư Sĩ Truyện, không một người biếng nhác, bê trễ nào có thể thành tựu! 

Chúng ta rất muốn dụng công, nhưng tinh thần uể oải, nguyên nhân là do 

nghiệp chướng, ắt phải lập cách khắc phục. Tại Đài Bắc có một vị đồng 

tu lái taxi, tức cư sĩ Hứa Thu Hùng, bị bệnh, tinh thần uể oải, nhất định 

muốn  khắc  phục.  Do  cuộc  sống  ràng  buộc,  mỗi  tháng  ông  tu  tinh  tấn 

niệm  Phật  hai  lần;  mỗi  lần  niệm  Phật  suốt  hai  ngày  hai  đêm  không 

ngừng, một câu Phật hiệu niệm đến cùng. Càng niệm tinh thần càng tốt 

đẹp.  Mỗi  lần chỉ  cần  nghỉ ngơi  hai  tiếng đồng hồ  liền  có thể làm  việc 

tiếp.  Đừng thấy  ông ta làm  công việc tầm  thường, nhỏ nhoi,  tương lai 

ông ta nhất định vãng sanh. Một vị khác nữa là cư sĩ Khưu Hiển Đạt, 

làm việc tại Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội, hiện đang sống tại một ngôi 

chùa ở Phước Châu, phụ trách gởi tặng kinh sách. Ông ta là người ngoài 

đời, mỗi ngày ngủ đến bảy tám giờ mới dậy. Người xuất gia trong chùa 

ba giờ sáng đã dậy, bốn giờ tụng khóa sáng. Ông ta ở trong chùa cảm 

thấy hết sức hổ thẹn, chân tâm phát lộ sám hối; hiện thời đã theo  mọi 

người làm việc, chẳng nề hà khó khăn, ai cũng phải khen ngợi. Không có 

chướng ngại nào chẳng thể khắc phục, chính mình phải có chí nguyện 

kiên cường thì mới dũng mãnh thực hiện được, xin đừng cam phận đọa 

lạc. Thế gian có ba thứ thiện căn là không tham, không sân, không si; hết 

thảy  thiện  pháp  sanh  từ  những  điều  này. Thiện căn của Bồ Tát chỉ có  

một thứ là tinh tấn. 

Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân và [thức thứ sáu là] Ý cũng chuyển theo Thành Sở Tác 

Trí. Tên gọi của bốn Trí này được Thành Duy Thức Luận giải thích như sau:  

1) Như Lai vì muốn lợi lạc các chúng sanh nên trong khắp mười phương thế giới, thị 

hiện các thứ thần thông biến hóa, dẫn các chúng sanh bước vào thánh đạo, thành tựu 

những điều đáng làm theo nguyện lực của chính mình nên gọi là Thành Sở Tác Trí. 

2) Như Lai khéo quán sát viên dung các pháp theo thứ tự, lại biết căn tánh và sự ưa 

thích, ham muốn của chúng sanh, mà dùng vô ngại biện tài nói các diệu pháp, khiến 

họ khai ngộ, đạt được đại an lạc. Trí ấy gọi là Diệu Quán Sát Trí. 

3) Như Lai quán hết thảy pháp và hết thảy chúng sanh đều bình đẳng, do tâm đại từ 

bi, tùy thuận căn cơ mà thị hiện hướng dẫn, chỉ dạy, khiến họ chứng nhập thì gọi là 

Bình Đẳng Tánh Trí. 

4) Bổn tánh của chân trí Như  Lai là thanh tịnh, xa lìa các trần nhiễm, trong ngoài 

rỗng rang, thấu suốt, không tối tăm, không nhơ bẩn, như tấm gương tròn lớn, chiếu 

tỏ muôn vật, không gì chẳng hiểu rõ thì gọi là Đại Viên Kính Trí. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 382

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Tây Phương thế giới hữu Vô Lượng Thọ Phật, 

 Vô Lượng Tướng Phật, Vô Lượng Tràng Phật, Đại Quang Phật, Đại 

 Minh Phật, Bảo Tướng Phật, Tịnh Quang Phật, như thị đẳng hằng hà 

 sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng,  biến 

 phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thật ngôn: “Nhữ đẳng 

 chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất 

 Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

 (Giải)  Vô Lượng Thọ Phật dữ Di Đà đồng danh,  thập phương các  

 phương diện, đồng danh chư Phật vô lượng dã. Nhiên tức thị đạo sư 

 diệc khả. Vị độ chúng sanh, bất phương chuyển tán Thích Ca Như Lai 

 sở thuyết. 

(經) 舍利弗。西方世界。有無量壽佛。無量相佛。無

量幢佛。大光佛。大明佛。寶相佛。淨光佛。如是等。恆

河沙數諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世

界。說誠實言。汝等眾生。當信是。稱讚不可思議功德。

一切諸佛所護念經。 

(解) 無量壽佛。與彌陀同名。十方各方面。同名諸佛

無量也。然即是導師亦可。為度眾生。不妨轉讚釋迦如來

所說。 

( Chánh kinh:  Trong  các  thế  giới  ở  phương  Tây  có  Vô  Lượng  Thọ 

 Phật, Vô Lượng Tướng Phật, Vô Lượng Tràng Phật, Đại Quang Phật, 

 Đại Minh Phật, Bảo Tướng Phật, Tịnh Quang Phật, các đức Phật nhiều 

 như số cát sông Hằng như thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng 

 lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thật: 

 “Chúng sanh các ngươi hãy nên tin kinh Khen Ngợi Công Đức Chẳng 

 Thể Nghĩ Bàn Được Hết Thảy Chư Phật Hộ Niệm này”. 

 Giải: Vô Lượng Thọ Phật cùng tên với A Di Đà Phật. Trong mười 

 phương, tại mỗi phương có vô lượng chư Phật mang cùng tên. Nhưng dù 

 cho Vô Lượng Thọ Phật chính là đạo sư A Di Đà Phật thì cũng vẫn được. 

 Vì độ chúng sanh nên khen ngợi lời Thích Ca Như Lai đã nói cũng đâu 

 có trở ngại gì) . 

Những  vị  Phật  có  cùng  danh  hiệu  với  A  Di  Đà  Phật  trong  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới chẳng biết là bao nhiêu! Vì rộng độ chúng sanh, 

các vị Phật khen ngợi lẫn nhau. A Di Đà Phật cũng khen ngợi Thích Ca 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 383

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Mâu Ni Phật, mà cũng tán thán mười phương thế giới chư Phật. Phương 

Nam biểu thị tu huệ, phương Tây biểu thị tu phước. Trì danh niệm Phật 

là phước huệ song tu. 

Vị  Phật  thứ  nhất  là  Vô  Lượng  Thọ  Phật  (Amitayus  Buddha),  Vô 

Lượng Thọ tượng trưng cho phước thọ. Trong các thứ phước đức, Thọ là 

bậc nhất. A Di Đà dịch là Vô Lượng, chẳng những thọ mạng vô lượng, 

mà quang minh, trí huệ, đức năng, thần thông của Ngài đều vô lượng. 

Trong các thứ vô lượng, thọ mạng là cao tột nhất. Nếu không có tuổi thọ 

thì hết thảy những thứ khác cũng như không. 

Vị  thứ  hai  là  Vô  Lượng  Tướng  Phật  (Amitalakśana  Buddha). 

 “Tướng”  biểu thị phú quý. Những thầy bói trong và ngoài nước, hễ xem 

tướng  đều  phân  biệt  phú  quý  hay  bần  tiện.  Tướng  chuyển  theo  tâm. 

Tướng  tốt  đẹp  nhất  trong  thế  gian  là  Phật  tướng.  Phật  có  ba  mươi  hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ. Hãy nên biết: Tướng là quả báo, có quả ắt 

phải có nhân. Chẳng hạn như ba đời không nói dối, đầu lưỡi có thể liếm 

đụng chót mũi. Kinh dạy: Bồ Tát sau khi thành Phật còn phải tu phước 

trong một trăm kiếp, tu tướng hảo trang nghiêm. Nhiếp thọ chúng sanh 

không chỉ cần phải có Huệ mà còn phải có Phước. Có người học vấn rất 

giỏi, nhưng giảng kinh chẳng ai thích nghe, là vì vô phước. A Nan trông 

thấy  tướng  hảo  của  Phật  liền  phát  nguyện  xuất  gia.  Phật  có  vô  lượng 

tướng,  tướng  có  vô  lượng  hảo,  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  thứ  hảo 

chính là tướng được thị hiện nơi thân Liệt Ứng của Phật Thích Ca. 

Vị Phật thứ ba là Vô Lượng Tràng Phật (Amitadhvaja Buddha). Thời  

cổ  có  tràng,  phan.  Tràng  (幢, dhvaja) hình tròn, còn Phan (幡,  patākā 

hoặc ketu) thì dẹp. [Tràng] giống như ống thông gió ở phi trường. Tại 

Đại Lục và Nhật Bản vẫn còn thấy có Tràng. Tác dụng của nó là tuyên 

cáo hoặc thông cáo. Phật giáo là giáo dục, tôn trọng thầy, chỉ nghe “tới 

học”,  chứ  chưa  nghe  “đến  dạy”.  Nhà  Phật  từ  xưa  đến  nay  chưa  từng 

nghe nói có chuyện chiêu sinh, cũng chẳng dám mang ý tưởng làm thầy 

người khác. Do vậy trách nhiệm tiếp dẫn đại chúng đều do học sinh. Sau 

này, các vị tổ sư đại đức hễ hoằng hóa ở một nơi nào, nếu trong chùa có 

giảng kinh, sẽ treo tràng trên cột cờ ngoài miếu, biểu thị hôm nay trong 

chùa có giảng kinh, ai muốn đến nghe cứ tự do tham gia. Nếu tổ chức 

pháp hội thì treo phan. 

Vị Phật thứ tư là Đại Quang Phật (Mahaprabha Buddha) biểu thị Căn  

Bản Trí, vị Phật thứ năm là Đại Minh Phật (Mahanirbhasa Buddha) biểu 

thị  Hậu  Đắc  Trí.  Hai  thứ  trí  huệ,  “đại  quang”  là  Tự  Thụ  Dụng,  “đại 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 384

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

minh” là Tha Thụ Dụng. Đối với hết thảy pháp, pháp nào Phật cũng hiểu 

rõ, nhưng chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, tợ hồ hoàn toàn không biết, 

chưa khởi tâm, chưa động niệm, vạn pháp bình đẳng, vạn pháp giống hệt 

như một, đấy chính là hiện tượng của Căn Bản Trí. Nếu có người hướng 

về Phật thưa hỏi, Phật liền giải đáp tận cội nguồn của chuyện được hỏi 

ấy. Đó là Hậu Đắc Trí, không gì chẳng biết. 

Vị Phật thứ sáu là Bảo Tướng Phật (Ratnalakśana Buddha). Bảo (寳)

có nghĩa là tôn quý thù thắng. Từ Vô Lượng Thọ Phật đến Bảo Tướng 

Phật là phước đức vô lượng vô biên. Thuyết minh đại khái đức hiệu của 

sáu vị Phật là “nếu không có phước sẽ chẳng thể độ chúng sanh”. Phật 

còn như thế, huống là từ Bồ Tát trở xuống! Thầy Lý một đời giảng kinh, 

thuyết pháp, mở lớp học kinh ở Đài Trung, thường bảo chúng tôi phải tu 

phước, kết pháp duyên với chúng sanh. Phương thức rất nhiều, như khi 

thầy  Lý  giảng  kinh  thì  chăm  sóc  thính  chúng  nhằm  kết  duyên  với  họ. 

Pháp duyên của tôi rất tốt, dùng in kinh để kết duyên, càng kết càng rộng. 

Vị Phật thứ bảy, tức vị Phật cuối cùng [trong phương Tây], là Tịnh 

Quang Phật (Suddharaśmiprabha Budda), dạy chúng ta phương pháp tu 

phước: Phải tịnh, phải quang minh. Tịnh là tam nghiệp thanh tịnh, tâm 

địa  phải  chánh  đại  quang  minh.  Thanh  tịnh  nhất  định  phải  đoạn  sạch 

mười  ác  nghiệp.  Tuy  tu  Thập  Thiện  nghiệp,  nhưng  chẳng  chấp  vào 

tướng tu thiện, tam luân thể không, thì gọi là  “tịnh nghiệp” . Trong hết 

thảy các bức vẽ hình Phật, phía trên có viết ba chữ bằng tiếng Phạn là 

 “Ông,  A,  Hồng”   (Aum,  Ah,  Hum),  nghĩa  là  “tam  nghiệp  thanh  tịnh”. 

Ông (Aum) là thân, A (Ah) là khẩu, Hồng (Hum) là ý. Ba nghiệp thanh 

tịnh,  tâm  địa  đương  nhiên  chánh  đại  quang  minh,  không  có  tơ  hào  ác 

niệm  và  ngã  chấp.  Có  Ngã  sẽ  có  riêng  tư,  tâm  địa  chẳng  quang  minh. 

Ngã đã không có, nào còn có Ngã Sở? Phá được Ngã Chấp thì mới thật 

sự chánh đại quang minh. Trong Tứ Thánh Pháp Giới có tình hình như 

vậy. A La Hán, Bích Chi Phật phá được Ngã Chấp, lục đạo phàm phu 

đều  có  Ngã  Chấp.  Có  tâm  riêng  tư  sẽ  chẳng  bình  đẳng.  Có sai  biệt  sẽ 

sanh phiền não, nghiệp chướng. Muốn tu đại phước đức, phải dụng công 

nơi tam nghiệp thanh tịnh và tâm địa quang minh thì mới có thể thành 

tựu viên mãn phước đức xứng tánh. Vị Phật cuối cùng nhằm  giáo hóa 

phương pháp tu hành. 

Chư Phật trong các thế giới ở phương Tây cũng đều ở trong cõi nước  

của mỗi vị, giống như Phật Thích Ca, vì hết thảy chúng sanh mà tuyên 

giảng kinh A Di Đà, tán thán y báo và chánh báo trang nghiêm trong Tây 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 385

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Phương thế giới, khuyến  khích  mọi người hãy  tín nguyện  trì  danh  cầu 

sanh Tịnh Độ. Do vậy, hết thảy chư Phật đều nói kinh này, khế cơ, khế 

lý.  Phật  Thích  Ca  thuyết  pháp  trong  thế  giới  này  bốn  mươi  chín  năm, 

thời  gian  không  dài,  kinh  điển  được  Ngài  giảng  có  hạn.  Những  kinh 

chưa giảng rất nhiều, là vì những kinh khác đều chẳng khế cơ, có giảng 

cũng vô ích. Chỉ có pháp môn này đối với hết thảy căn cơ đều có ích, 

thích hợp trọn khắp hữu tình trong pháp giới, nên không có vị Phật nào 

chẳng giảng kinh A Di Đà. 

 (Kinh)  Xá  Lợi  Phất!  Bắc  phương  thế  giới  hữu  Diệm  Kiên  Phật, 

 Tối Thắng Âm Phật, Nan Trở Phật, Nhật Sanh Phật, Võng Minh Phật, 

 như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng 

 trường thiệt tướng, biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành 

 thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả 

 Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(經) 舍利弗。北方世界。有燄肩佛。最勝音佛。難沮

佛。日生佛。網明佛。如是等。恆河沙數諸佛。各於其

國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。汝等眾

生。當信是。稱讚不可思議功德。一切諸佛所護念經。  

 (Chánh kinh: Trong các thế giới ở phương Bắc có Diệm Kiên Phật, 

 Tối Thắng Âm Phật, Nan Trở Phật, Nhật Sanh Phật, Võng Minh Phật, 

 các  đức  Phật  nhiều  như  số  cát  sông  Hằng  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong 

 nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế 

 giới, nói lời thành thật: “Chúng sanh các ngươi hãy nên tin kinh Khen 

 Ngợi  Công  Đức  Chẳng  Thể  Nghĩ  Bàn  Được  Hết  Thảy  Chư  Phật  Hộ 

 Niệm này”. 

Tại phương Bắc cũng kể tên năm vị Phật, biểu thị sự hóa độ người 

khác. Trong phần trước, phương Nam là tu Huệ, phương Tây là tu Phước. 

Có đại trí huệ, có đại phước đức. Khi ấy, phải làm chuyện hóa độ chúng 

sanh, khiến cho họ phá mê khai ngộ, lìa khổ, được vui. Sau khi phước và 

huệ đầy đủ, nhất định phải học theo chư Phật Như Lai, lấy hoằng pháp 

lợi sanh làm thiên chức. 

Vị  Phật  thứ  nhất  là  Diệm  Kiên  Phật  (Arciskandha  Buddha).  Đại 

Diệm Kiên Phật trong phần trước là hai thứ trí huệ vừa mới tu thành, còn  

vị Diệm Kiên Phật này là phước huệ viên  mãn, gánh  vác gia nghiệp của  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 386

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Như Lai, hoằng pháp lợi sanh. 

Vị  Phật  thứ  hai  là  Tối  Thắng  Âm  Phật  (Vaishvanaranirghosha 

Buddha). Chúng sanh trong mười phương thế giới căn tánh khác nhau. 

Chúng sanh trong thế giới này nhĩ căn lanh lợi nhất, như trong kinh Lăng 

Nghiêm, Văn Thù Bồ Tát vì thế giới này chọn lựa pháp Viên Thông đã 

nói:  “Thử phương chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn”  (Chân giáo thể 

phương này, thanh tịnh nơi nghe tiếng). Khổng lão phu tử dạy học dùng 

âm thanh, Phật Thích Ca cũng giống như vậy. Không có kinh sách, văn 

tự, hoàn toàn dựa vào lời nói. Trong các kinh, kinh A Di Đà thù thắng 

nhất. Kinh Vô Lượng Thọ tuy xưng tụng là kinh bậc nhất về Tịnh Độ, 

giới thiệu viên mãn y báo chánh báo trang nghiêm trong Tây Phương thế 

giới, nhưng nguyên tắc cơ bản nhất là kinh A Di Đà, vì Tín - Nguyện - 

Hạnh là điều kiện vãng sanh quan trọng nhất. Một lần, rồi hai lần, rồi lại 

ba lần khuyên lơn, khích lệ chúng ta, xót lòng rát miệng giáo huấn. Kinh 

văn tuy không nhiều, lời lẽ đơn giản, nhưng ý bao trùm. Tối Thắng Âm 

chính là dạy chúng ta hãy niệm Phật, tuyên nói kinh này. 

Vị Phật thứ ba là Nan Trở Phật (Dushpradharsha Buddha), Trở (沮)

là trở ngại, [Nan Trở (khó thể gây chướng ngại)] bao hàm ý nghĩa ủng 

hộ chánh pháp, dũng mãnh tinh tấn, hàng phục ma chướng. Ma chướng 

xảy đến là do đời đời kiếp kiếp tạo ác nghiệp vô lượng vô biên, kết oán 

cừu với chúng sanh quá nhiều, cho nên họ thường tới xâm phạm hãm hại. 

Lúc đức Phật tại thế cũng có nhiều ma nạn. Học Phật chẳng phải là thuận 

buồm xuôi gió. Lục Tổ Huệ Năng đại sư từng lánh nạn suốt mười lăm 

năm trong đám thợ săn, chẳng dám lộ diện. Ngài là người đắc đạo, là bậc 

Pháp  Thân  đại  sĩ  minh  tâm  kiến  tánh  mà  còn  như  thế.  Trong  thế  gian 

hiện thời, yêu ma quỷ quái chỗ nào cũng có, ắt phải có Định - Huệ để 

hàng phục ma oán, khắc phục hết thảy những thử thách khó khăn. 

Nan  Trở  Phật vừa  được  nêu lên  trên  đây,  tượng trưng  cho  ý nghĩa 

hoằng dương, bảo vệ chánh pháp, chẳng bị ma vương ngoại đạo, hết thảy 

chướng  ngại  ngăn  trở,  nhiễu  loạn.  Vị  Phật  tiếp  đó,  là  vị  thứ  tư,  Nhật 

Sanh  Phật  (Adityasambhava  Buddha),  tượng  trưng  sự  dạy  học  tăng 

trưởng.  “Nhật”  tượng trưng trí huệ. Chỉ có đột phá hết thảy chướng ngại, 

khó khăn thì trí huệ mới tăng trưởng, chánh pháp mới có thể thường trụ 

thế gian, lợi ích chúng sanh. 

Vị  Phật  cuối  cùng,  thứ  năm,  là  Võng  Minh  Phật  (Jaliniprabha 

Buddha).  “Võng” (網) là cái lưới, hình dung chúng sanh trầm luân trong 

biển khổ, Bồ Tát dùng lưới vớt lên để cứu độ họ. Vô lượng pháp môn 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 387

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đến cuối cùng nhất định phải dẫn về Cực Lạc. Chẳng sanh Tịnh Độ, ắt 

phải vào luân hồi. Chúng ta chẳng thể đoạn Kiến Tư phiền não, tập khí 

vọng tưởng, chấp trước thì lục đạo sẽ do đấy mà có. Có một loại chúng 

sanh, công phu định lực rất sâu, nhưng vẫn ở trong lục đạo, do tập khí 

vọng tưởng chẳng hiện hành bèn tự cho là đã đắc Đại Niết Bàn. Thật ra, 

họ đắc Vô Tưởng Định, vẫn ở trong lục đạo, tuy tập khí phiền não chẳng 

hiện hành, căn bệnh là do một tí vô minh ngăn lấp. Chỗ khó khăn của 

chúng sanh là chẳng rớt vào bên vọng tưởng thì sẽ rơi vào bên vô minh. 

Định  của  Phật,  Bồ  Tát  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

thông đạt hiểu rõ hết thảy vạn pháp, tâm địa quang minh chẳng phải là 

tối tăm, cảnh giới bên ngoài đều hiểu rõ. Nếu có Định rất sâu mà bất cứ 

chuyện  gì  bên  ngoài  cũng  chẳng  biết  thì  tu  thành  công  bất  quá  là  Vô 

Tưởng  Định  đó  thôi!  Tương  lai,  sau  khi  chết  sẽ  sanh  lên  Vô  Tưởng 

Thiên trong Tứ Thiền Thiên, thuộc ngoại đạo, ngoại đạo là ma. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Hạ phương thế giới hữu Sư Tử Phật, Danh 

 Văn  Phật,  Danh  Quang  Phật,  Đạt  Ma  Phật,  Pháp  Tràng  Phật,  Trì 

 Pháp Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất 

 quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết 

 thành thật ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất 

 Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

 (Giải) Thử giới thủy luân, kim luân, phong luân chi hạ, phục hữu 

 hạ giới Phi Phi Tưởng Thiên đẳng,  nãi chí trùng trùng vô tận dã.  Đạt  

 Ma thử vân Pháp. 

(經) 舍利弗。下方世界。有師子佛。名聞佛。名光

佛。達磨佛。法幢佛。持法佛。如是等。恆河沙數諸佛。

各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。說誠實言。

汝等眾生。當信是。稱讚不可思議功德。一切諸佛所護念

經。  

(解) 此界水輪。金輪。風輪之下。復有下界非非想天

等。乃至重重無盡也。達磨此云法。  

 (Chánh kinh:Trong  các  thế  giới  ở  phương  dưới  có  Sư  Tử  Phật, 

 Danh Văn Phật, Danh Quang Phật, Đạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì 

 Pháp Phật, các đức Phật nhiều như số cát sông Hằng như thế đó, mỗi vị 

 ở  trong  nước  mình,  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  che  khắp  tam  thiên  đại 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 388

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 thiên  thế  giới,  nói  lời  thành  thật:  “Chúng  sanh  các  ngươi  hãy  nên  tin 

 kinh  Khen  Ngợi  Công  Đức  Chẳng  Thể  Nghĩ  Bàn  Được  Hết  Thảy  Chư 

 Phật Hộ Niệm này”. 

 Giải:  Phía  dưới  thủy  luân,  kim  luân  và  phong  luân154 của  thế  giới 

 này lại có các cõi trời như Phi Phi Tưởng v.v... của thế giới ở phương 

 dưới, cho đến trùng trùng vô tận. Đạt Ma được cõi này dịch là Pháp). 

Trong các thế giới ở phương dưới nêu tên sáu vị Phật, tượng trưng 

cho  ý  nghĩa  phổ  độ  giáo  hóa.  Vị  Phật  thứ  nhất  là  Sư  Tử  Phật  (Simha 

Buddha),  tỷ  dụ  đức  Phật  thuyết  pháp.  Sư  tử  là  vua  trong  các  loài  thú, 

gầm một tiếng, trăm loài thú đều run sợ. Phật thuyết pháp thì hết thảy tà 

môn ngoại đạo đều bị hàng phục. Do vậy, ví Phật thuyết pháp như sư tử 

rống. Bồ Tát thay Phật thuyết pháp, được gọi là Pháp Vương Tử. Pháp 

Vương Tử thay Phật thuyết pháp, chẳng hai, chẳng khác gì Phật thuyết 

pháp, cũng có thể gọi là  “sư tử hống” . 

Vị Phật thứ hai là Danh Văn Phật (Yaśa Buddha), nói về mức độ nổi 

tiếng của Phật, Bồ Tát. Như tại Trung Quốc  “gia gia Quán Thế Âm, hộ 

 hộ  Di  Đà  Phật”   (nhà  nhà  Quán  Thế  Âm,  nhà  nhà  Di  Đà  Phật),  mọi 

người đều biết. Vị Phật này tượng trưng cho bậc nhân thiên đại sư, có 

năng lực, có trí huệ giáo hóa hết thảy chúng sanh, như Quán Âm, Địa 

Tạng, Văn Thù, Phổ Hiền, cho đến các vị tổ sư các tông phái đều là thay 

Phật hành hóa. 

Vị Phật thứ ba là Danh Quang Phật (Yaśaprabhava Budda). Quang 

tượng trưng trí huệ, ứng cơ thuyết pháp, pháp âm vang xa, khiến cho hết  

154 Theo  luận  Câu  Xá,  tầng  thấp  nhất  của  một  thế  giới  gọi  là  Phong  Luân  (Vāyu

mandala), tức là một tầng không khí. Phía dưới tầng Phong Luân ấy gọi là Không 

Luân (Ākāśa-mandala, tức hư không). Phong Luân dầy mười sáu ức do-tuần, kiên cố 

như kim cang. Trên Phong Luân có Thủy Luân (Jala-mandala) gồm toàn nước, dầy 

tám ức do-tuần. Trên Thủy Luân là Kim Luân (Kāñcana-mandala), dầy ba ức hai vạn 

do-tuần, do chất kim cang kết thành hình tròn xoe như bánh xe. Phía trên Kim Luân 

là chín rặng núi lần lượt vây quanh nhau, gần như những vòng tròn đồng tâm, tính từ 

trong  ra  ngoài  là  Tu  Di  (Sumeru),  Du  Càn  Đà  La  (Yugandhara),  Y  Sa  Đà  La 

(Isadhara), Khư Đề La (Khadiraka), Tô Đạt Lê Xá Na (Sudarśana), An Thấp Phược 

Kiệt  Noa  (Aśvakarna),  Tỳ  Na  Đà  La  (Vinadhara),  Ni  Dân  Đà  La  (Nimindhara), 

Chước Ca La (Cakravāda, Thiết Vy sơn) và tám cái biển lớn (tám cái biển chứa toàn 

nước thơm, nên gọi là Hương Thủy Hải. Mỗi biển nằm giữa các rặng núi, từ ngoài 

vào trong có chín vòng núi nên có tám biển Hương Thủy), vây quanh đại địa. Tầng 

này gọi là Địa Luân (Prthivī-mandala). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 389

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  được  thụ dụng chân thật nơi Phật  

pháp, tức là hễ có thực chất thì danh tiếng sẽ dồn về. 

Vị Phật thứ tư là Đạt Ma Phật (Dharma Buddha), tượng trưng cho sư 

thừa, đặc biệt chỉ Tịnh Độ Tông. Tịnh Độ Tông là do A Di Đà Phật trực 

tiếp truyền xuống. A Di Đà Phật truyền cho chư Phật, tổ sư các tông đều 

là đời đời truyền cho nhau, chỉ riêng Tịnh Độ Tông chẳng có. Lịch đại tổ 

sư  của  Tịnh  Độ  Tông  là  những  vị  đại  đức  xuất  gia,  cả  đời  chuyên  tu 

chuyên hoằng dương Tịnh Độ Tông, người đời sau suy tôn các Ngài là 

 “nhất đại tổ sư” . Tại Trung Quốc, từ thoạt đầu là Huệ Viễn đại sư mãi 

cho đến thời Dân Quốc, trong lịch sử, những vị chuyên tu, chuyên hoằng 

dương gồm mười ba vị, vị cuối cùng là Ấn Quang đại sư. Do vậy, tổ sư 

Tịnh Độ Tông được người đời tôn xưng là “đại sư”. Đại sư là tiếng tôn 

xưng Phật, đấy là một kiến thức thông thường trong việc học Phật. Xưng 

hô người khác chớ nên quá phận, chỉ có tổ sư Tịnh Độ Tông đáng gọi là 

đại sư, Phật có năng lực giáo hóa hết thảy chúng sanh thành Phật. Tổ sư 

Tịnh  Độ  Tông có sư  thừa  từ  Phật,  cũng dùng  tín nguyện  trì danh, dạy 

chúng sanh vãng sanh bất thoái thành Phật, giáo pháp hoàn toàn giống 

như chư Phật, nhân đồng, quả cũng đồng. Do vậy, gọi các Ngài là đại sư 

chẳng  quá  lố  tí  nào.  Bồ  Tát  thì  gọi  là  Đại  Sĩ  hoặc  Khai  Sĩ,  Chánh  Sĩ, 

chẳng thể gọi là đại sư. 

Trước khi đức Phật diệt độ đã chỉ dạy hậu thế một phương pháp ổn 

thỏa, tốt đẹp là  “Tứ Y Pháp” ; nếu người đời sau tuân thủ Tứ Y Pháp thì 

sẽ chẳng khác gì khi đức Phật còn tại thế. 

Thứ nhất là  “y pháp, bất y nhân”  (tuân theo pháp, đừng tuân theo 

người nói pháp). Trong tác phẩm chú giải Quán Kinh, Thiện Đạo đại sư 

đã giảng điều này hết sức rõ ràng. Kể từ những pháp sư, đại đức thông 

thường cho đến hàng Pháp Thân đại sĩ, Đẳng Giác Bồ Tát, nếu lời nói 

của các vị đại thiện tri thức ấy không tương ứng với những gì được dạy 

trong kinh Phật thì chớ nên tuân theo. Có kẻ còn nói quá đáng: “Mười 

phương chư Phật nói pháp môn Tịnh Độ do Phật Thích Ca đã nói chính 

là phương tiện quyền biến, thiện xảo, chẳng phải là chân thật”. Chúng ta 

cũng chớ nên tin theo. Bởi lẽ, Phật Phật đạo đồng, nếu nói pháp chẳng 

giống nhau sẽ thuộc về ngoại đạo. 

Thứ hai là  “y nghĩa, bất y ngữ”  (tuân theo ý nghĩa, đừng tuân theo 

lời nói). Ngôn ngữ nói dài, nói ngắn, nói sâu, nói cạn, đều chẳng sao hết, 

hễ ý nghĩa đúng là được rồi, không cần phải chấp trước. Kinh Phật bằng 

tiếng Phạn từ Ấn Độ truyền sang, có rất nhiều bản dịch. Như kinh Vô 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 390

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Lượng  Thọ  có  đến  mười  hai  bản  dịch,  đã  bị  thất  truyền  bảy  bản,  hiện 

thời lưu truyền trong cõi đời chỉ có năm loại. Lại như kinh A Di Đà, ngài 

La Thập và Huyền Trang mỗi vị đều có bản dịch riêng, văn tự khác nhau, 

nhưng ý nghĩa chẳng khác gì. Vì thế, chớ nên tranh luận về mặt văn tự. 

Thứ ba,  “y liễu nghĩa, bất y bất liễu nghĩa” . So sánh hết thảy kinh, 

nếu kinh nào có thể giúp con người liễu sanh tử thì là  “liễu nghĩa” . Có

một số người chí nguyện chẳng cao, chỉ cầu phước báo nhân thiên, Phật 

liền giảng những kinh điển liên quan tới Ngũ Giới, Thập Thiện để thuận 

theo ý nguyện của họ. Trước kia, những tiểu thuyết lịch sử hoặc tuồng 

hát  Trung  Quốc  diễn  nói  những  chuyện  thiện  ác  nhân  quả  báo  ứng, 

khuyên người ta bỏ ác hướng lành, bao hàm ý nghĩa giáo dục rất sâu, có 

ảnh hưởng đúng đắn tới xã hội. Trong lục đạo của thế gian không có sự 

sung  sướng  thật  sự,  mà  có  thì  cũng  chẳng  thể  giữ  cho  nó  tồn  tại  vĩnh 

viễn  được!  Sang  như  thiên  tử,  giàu  có  khắp  bốn  biển,  hằng  ngày  vẫn 

phải ngăn ngừa kẻ khác lật đổ chánh quyền, chịu áp lực tinh thần, hồi 

hộp không yên, khổ não hết sức. Đức Phật nói ba cõi chẳng yên, ví như 

nhà lửa. Nếu con người có thể thật sự suy nghĩ thấu suốt thì mới buông 

xuống được, và còn tiến hơn một bước nữa là muốn vượt thoát tam giới. 

Nếu muốn vượt thoát tam giới mà có tâm lượng bảo thủ thì đức Phật dạy 

họ học pháp Tiểu Thừa, còn người tâm lượng rộng mở thì đức Phật dạy 

họ học Đại Thừa. Nếu cầu liễu nghĩa rốt ráo thì trong vô lượng vô biên 

pháp môn, chỉ có “tín nguyện trì danh” của kinh A Di Đà là có thể chứng 

đắc viên mãn Phật quả ngay trong một đời. 

Thứ tư,  “y Trí, bất y Thức”.  Trí là lý trí, Thức là tình thức. Điều này 

dạy  chúng ta nên  vận  dụng thái độ  nào để  chọn lựa  pháp  môn tu  học. 

Lục đạo, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, mỗi một giai đoạn đều 

là giai đoạn sau vượt trội giai đoạn trước, giai đoạn sau là liễu nghĩa, giai 

đoạn trước là bất liễu nghĩa. Chẳng hạn như đem Bồ Tát so với Phật thì 

Phật là liễu nghĩa, Bồ Tát là chẳng liễu nghĩa. Cứ suy luận tương tự như 

vậy, chúng ta phải dùng lý trí để chọn lựa pháp môn liễu nghĩa rốt ráo, 

xin  hãy  đừng  vì  cảm  tình  vướng  mắc  mà  chọn  pháp  môn  chẳng  liễu 

nghĩa. Kinh A Di Đà là liễu nghĩa nhất trong các môn liễu nghĩa, là Đại 

Thừa nhất trong các pháp Đại Thừa. Nay ta đã tiếp nhận pháp môn liễu 

nghĩa rốt ráo này thì bất cứ pháp môn nào khác cũng nhất định phải nên 

triệt  để  buông  xuống,  chính  mình  phải  có  lý  trí,  đừng  chịu  ảnh  hưởng 

của người khác. Tôi thường khuyên các đồng tu, chúng ta quy y A Di Đà 

Phật, làm đệ tử tốt của Phật, nương theo Trí, đừng dựa theo Thức. Đặc 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 391

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

biệt  là  kinh  Di  Đà  và  chương  [Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật]  Viên 

Thông đã chuyên giảng nói [pháp môn Tịnh Độ] đến tột bậc, thuần đến 

tột bậc. Một bộ kinh, thậm chí một câu danh hiệu là đủ rồi, những thứ 

khác đều buông xuống hết, tâm sẽ Định. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư bảo Đại 

Thế Chí Bồ Tát là Sơ Tổ của Tịnh Tông trong pháp giới, Ngài dạy chúng 

ta  niệm   “chẳng  cần  đến  phương  tiện  nào  khác  mà  tâm  tự  được  khai 

 ngộ” . Chẳng cần đến phương pháp nào khác để phụ trợ, một câu Phật 

hiệu sẽ thành công.  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế” (Nhiếp trọn 

sáu  căn,  tịnh  niệm  liên  tục),  quyết  định  chẳng  để  xen  tạp!  Học  Lăng 

Nghiêm, Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, đều gây chướng ngại cho tâm thanh 

tịnh. Hãy học theo tổ sư, đại đức,  “Tam Tạng mười hai bộ kinh nhường 

 cho người khác ngộ!”  Đó là sự chọn lựa bằng trí huệ đấy nhé. 

Kinh A Di Đà là tiểu bổn của kinh Vô Lượng Thọ, là bản tinh túy 

nhất. Kinh Vô Lượng Thọ là kinh Di Đà được giảng cặn kẽ. Vì thế, cổ 

nhân  gọi  là  Đại  Bổn  và  Tiểu  Bổn.  Tịnh  Độ  là  chỗ  quy  túc  của  Hoa 

Nghiêm,  mà  cũng  là  tổng  kết  của  Hoa  Nghiêm.  Bản  hội  tập  kinh  Vô 

Lượng Thọ của cụ Hạ gồm bốn mươi tám phẩm, trong ấy lấy phẩm thứ 

sáu “bốn mươi tám nguyện” làm bậc nhất. Trong bốn mươi tám nguyện, 

tuân theo cách giảng của cổ nhân thì nguyện thứ mười tám là bậc nhất. 

Nguyện thứ mười tám là  “mười niệm ắt sanh” . Do điều này, có thể thấy 

rõ: Trì danh niệm Phật là bậc nhất. Niệm một tiếng A Di Đà Phật chính 

là niệm hết thảy chư Phật. Một chính là hết thảy, hết thảy chính là một. 

Đọc một bộ kinh A Di Đà giống như đọc vô lượng vô biên kinh luận của 

mười phương tam thế chư Phật đã giảng. Những kinh luận khác đều có 

thể buông xuống. 

Vị  Phật  thứ  năm  là  Pháp  Tràng  Phật  (Dharmadhvaja  Buddha). 

 “Pháp Tràng”  là làm mẫu cho chúng sanh. Dựng pháp tràng là phổ biến, 

tuyên  dương  pháp  môn,  kinh  điển,  tạo  dựng  pháp  tràng  đấy!  Đầu  thời 

Dân Quốc, Ấn Quang pháp sư lập đạo tràng tại Tô Châu, là đạo tràng 

Tịnh Tông duy nhất thời ấy. Bất cứ ai chỉ muốn chuyên tu Tịnh Độ đều 

được  hoan  nghênh,  lại  còn  quy  định  “không  thâu  nhận  đồ  đệ,  không 

truyền  giới,  không  giảng  kinh,  không  tổ  chức  pháp  hội”.  Một  năm  ba 

trăm sáu mươi lăm ngày đều niệm Phật, mỗi ngày đều giống như đả Phật 

thất. Hiện thời, chúng ta kiến lập đạo tràng, cũng mong noi theo quy củ 

của  Ấn  Tổ  (tổ  Ấn  Quang),  nhưng  nhất  định  phải  giảng  kinh,  vì  con 

người  hiện  thời  hiểu  lầm  Tịnh  Độ  rất  sâu,  nhất  định  phải  nói  rõ  ràng, 

khiến cho những người đã nhập môn tâm sẽ Định, người chưa nhập môn 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 392

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nghe xong sẽ khởi lòng ngưỡng mộ. Giảng đường và Niệm Phật Đường 

phải tách rời, nghe kinh hay niệm Phật tùy ý. Mỗi ngày giảng kinh hai 

tiếng, niệm Phật tám tiếng, phổ biến Tịnh Tông, hoằng dương trên toàn 

thế giới, ấy là thật sự báo ân Phật. 

Vị Phật thứ sáu là Trì Pháp Phật (Dharmadhara Buddha), học nhân 

Tịnh Tông ắt phải tùy thuận giáo huấn chân thật của chư Phật, quyết chí 

cầu vãng sanh, vĩnh viễn không ngờ vực. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Thượng phương thế giới hữu Phạm Âm Phật, 

 Tú Vương Phật, Hương Thượng Phật, Hương Quang Phật, Đại Diệm

 Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật, Sa La Thụ Vương 

 Phật,  Bảo  Hoa  Đức  Phật,  Kiến  Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật,  Như  Tu  Di 

 Sơn Phật, như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất 

 quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết 

 thành thực ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất 

 Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(經) 舍利弗。上方世界。有梵音佛。宿王佛。香上

佛。香光佛。大燄肩佛。雜色寶華嚴身佛。娑羅樹王佛。

寶華德佛。見一切義佛。如須彌山佛。如是等。恆河沙數

諸佛。各於其國。出廣長舌相。遍覆三千大千世界。說誠

實言。汝等眾生。當信是。稱讚不可思議功德。一切諸佛

所護念經。  

 (Chánh kinh: Trong các thế giới ở phương trên có Phạm Âm Phật, 

 Tú  Vương  Phật,  Hương  Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Đại  Diệm 

 Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật, Sa La Thụ Vương Phật, 

 Bảo Hoa Đức Phật, Kiến Nhất Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật, 

 các  đức  Phật  nhiều  như  số  cát  sông  Hằng  như  thế  đó,  mỗi  vị  ở  trong 

 nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế 

 giới, nói lời thành thật: “Chúng sanh các ngươi hãy nên tin kinh Khen 

 Ngợi  Công  Đức  Chẳng  Thể  Nghĩ  Bàn  Được  Hết  Thảy  Chư  Phật  Hộ 

 Niệm này”). 

Trong phương trên, nói ra danh hiệu của mười vị Phật. “Mười” biểu 

thị đại viên mãn, giác hạnh viên mãn, một đời thành Phật, [nói như vậy] 

để tổng kết. Phải hơn bốn mươi năm tôi mới nhận biết giá trị của Tịnh 

Độ,  quả thật chẳng dễ dàng.   Có người gặp được pháp môn này,  ở ngay  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 393

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trước mặt mà bỏ lỡ, thật đáng tiếc! 

Vị Phật thứ nhất là Phạm Âm Phật (Brahmahghosa Buddha). Phạm 

Âm là thuyết pháp thanh tịnh. Trong sáu phương Phật, [danh hiệu những 

vị  Phật  ở]  phương  Đông  thể  hiện  thái  độ  cơ  bản  để  tu  học,  mục  tiêu 

mong  cầu  và  cương lãnh của  phương  pháp  tu hành.  [Danh hiệu  các  vị 

Phật  ở]  phương  Nam  chỉ  rõ  pháp  môn  này  nương  vào  trí  huệ  sẵn  có 

trong  tâm  tánh,  có  đại  trí  huệ  thì  mới  có  thể  chọn  lựa  pháp  môn  này. 

[Danh hiệu những vị Phật ở] phương Tây dạy chúng ta tu phước, niệm 

Phật là biến phước đức do A Di Đà Phật đã tu trong vô lượng kiếp thành 

phước đức của chính mình. Trong một câu Phật hiệu có tin thật, nguyện 

thiết, trì danh, một mà ba, ba nhưng một thì gọi là  “tương ứng” . Phước 

huệ thành tựu sẽ gánh vác sự nghiệp giáo hóa chúng sanh của Như Lai. 

Đến phương dưới là thực hiện sự nghiệp phổ biến, giáo hóa rộng rãi, cho 

đến  phương  trên  là  viên  mãn  rốt  ráo.  Vị  Phật  thứ  nhất  [biểu  thị]  sự 

thuyết pháp thanh tịnh. Nếu trong lời thuyết pháp mà còn có danh văn, 

lợi  dưỡng  sẽ  chẳng  thanh  tịnh.  Làm  nhiều  chuyện  lợi  ích  chúng  sanh, 

nhưng trong tâm sạch sẽ, chẳng có tí nhiễm trước nào. Kinh Kim Cang 

dạy:  “Nhược Bồ Tát hữu Ngã Tướng, Nhân Tướng, Chúng Sanh Tướng, 

 Thọ Giả Tướng, tức phi Bồ Tát”  (Nếu Bồ Tát có tướng Ta, tướng Người, 

tướng Chúng Sanh, tướng Thọ Giả thì chẳng phải là Bồ Tát). Đấy là lời 

khai thị thuộc nửa phần đầu kinh Kim Cang. Nửa phần sau là nói đến 

“Ngã Kiến”. Kiến (見) là ý niệm. Làm hết thảy thiện hạnh, nhưng tâm 

giống như chẳng có chuyện gì [thì gọi là không có Ngã Kiến, cho đến 

không có Tứ Kiến]. 

Vị Phật thứ hai là Tú Vương Phật (Nakshatraraja Buddha). Chữ Tú 

(宿) đọc  âm  Tú  (秀).  Tinh  Tú  là những  chòm  sao  ta  thấy  vào  ban  đêm. 

Trong ấy, tinh cầu lớn nhất là mặt trăng, tượng trưng pháp Đại Thừa thù 

thắng nhất do đức Phật đã giảng, là con đường tắt nơi vô thượng đạo. 

Vị  Phật  thứ  ba  là  Hương  Thượng  Phật  (Gandhottama  Buddha), 

tượng trưng cho con đường tắt trong các pháp Đại Thừa, tức Thiền Tông. 

Phẩm  thứ  năm,  tức  phẩm  Sám  Hối  trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  chính  là 

truyền dạy phương pháp tu học trong Thiền Tông. Năm phần Pháp Thân 

Hương là Giới Hương, Định Hương, Huệ Hương, Giải Thoát Hương và 

Giải  Thoát  Tri  Kiến  Hương.  Thiền  Tông  là  pháp  Đại  Thừa  nhất  trong 

các  pháp  Đại  Thừa, tượng  trưng  cho con đường gần nhất trong những  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 394

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

con đường155. 

Vị  Phật  thứ  tư  là  Hương  Quang  Phật  (Gandhaprabhasa  Buddha), 

tượng trưng cho Tịnh Tông. Trong Niệm Phật Viên Thông Chương, Đại 

Thế Chí Bồ Tát gọi [Tịnh Tông] là Hương Quang Trang Nghiêm. Điểm 

đặc sắc của Tây Phương là quang minh và hương báu, bất cứ vật chất 

nào cũng đều tỏa hương. Cõi Tây Phương hương báu tỏa ngát lan xa, là 

thế  giới  được  trang  nghiêm  bởi  mùi  thơm  và  ánh  sáng  (hương  quang 

trang  nghiêm).  Tịnh  Độ  Tông  là  con  đường  tắt  nhất  trong  những  con 

đường tắt, là con đường tắt nhất. Ba vị Phật này hiển thị liễu nghĩa viên 

mãn rốt ráo. Nếu thật sự hiểu rõ, sẽ biết chọn lựa pháp môn như thế nào. 

Vị Phật thứ năm là Đại Diệm Kiên Phật (Maharciskandha Buddha). 

Danh hiệu này đã được giải thích trong phần trước, nhưng ở đây mang ý 

nghĩa khác với phần trước. Danh hiệu trong phần trước biểu thị hai thứ 

155 [Chi chú của cư sĩ Lưu Thừa Phù]: Trong đoạn văn trên đây, [lão pháp sư] nhắc 

tới năm phần Pháp Thân Hương, toàn văn được chép trong phẩm Sám Hối thứ năm 

của Lục Tổ Đàn Kinh. Ở đây, tôi sao lục một đoạn nguyên văn để độc giả tham khảo: 

 “Khi ấy, đại sư thấy mọi người từ bốn phương trong xứ Quảng Thiều kéo nhau vào 

 núi  nghe  pháp.  Sư  liền  lên  tòa,  bảo  đại  chúng:  “Các  thiện  tri  thức  hãy  đến  đây. 

 Chuyện này phải từ trong tự tánh mà khởi. Trong hết thảy thời, niệm niệm tự tịnh cái 

 tâm, tự tu cái hạnh, thấy Pháp Thân của chính mình, thấy đức Phật trong tự tâm, tự 

 độ, tự giữ giới thì mới chẳng tốn công đến đây. Đã từ xa đến, họp mặt tại đây, đều là 

 cùng nhau có duyên. Nay ai nấy hãy nên hồ quỳ, trước hết, tôi sẽ truyền năm phần 

 Pháp Thân Hương trong tự tánh, kế đến dạy pháp vô tướng sám hối”. Mọi người hồ 

 quỳ. Sư nói:  

 - Thứ nhất, Giới Hương, chính là trong tự tâm không sai, không ác, không ganh ghét, 

 không tham sân, không cướp hại thì gọi là Giới Hương. 

 - Thứ hai, Định Hương, tiếp xúc các cảnh tướng thiện ác, tự tâm chẳng loạn thì gọi 

 là Định Hương. 

 - Thứ ba, Huệ Hương, tự tâm vô ngại, thường dùng trí huệ quán chiếu tự tánh, chẳng 

 tạo các điều ác. Tuy tu các điều lành, tâm chẳng chấp trước, kính trên, nghĩ dưới, 

 thương xót giúp đỡ kẻ cô đơn, nghèo túng, gọi là Huệ Hương. 

 - Thứ tư, Giải Thoát Hương, tức là trong tâm không nắm níu gì, chẳng nghĩ lành, 

 chẳng nghĩ ác, tự tại vô ngại, gọi là Giải Thoát Hương. 

 - Thứ năm, Giải Thoát Tri Kiến Hương, tự tâm đã không nắm níu thiện và ác, chớ 

 nên trầm trệ nơi không tịch, dẫu cho học rộng nghe nhiều vẫn hiểu biết bổn tâm của 

 chính mình, thông đạt các Phật lý, hòa đồng với chúng sanh để tiếp độ họ, không ta, 

 không người, mãi cho đến khi đắc Bồ Đề, chân tánh chẳng thay đổi thì gọi là Giải 

 Thoát Tri Kiến Hương. 

 Bậc thiện tri thức dùng các thứ hương này tự xông ướp bên trong, chớ nên hướng ra 

 ngoài tìm cầu. Nay tôi dạy cho các ông vô tướng sám hối, diệt tội trong ba đời, khiến 

 cho tam nghiệp được thanh tịnh”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 395

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

trí huệ Quyền Trí và Thật Trí của chính mình đã thành tựu, có thể gánh 

vác gia nghiệp của Như Lai. Ở đây, danh hiệu này biểu thị giai đoạn viên 

mãn, đem pháp môn thù thắng nhất truyền cho những người hữu duyên 

trong đại chúng, để họ được thụ dụng chân thật. Người vô duyên cũng 

phải truyền, nếu đời này họ chẳng thụ dụng được thì một phen thoảng 

qua  tai,  vĩnh  viễn  trở  thành  hạt  giống  đạo.  Trong  A  Lại  Da  Thức  của 

người ấy có chủng tử danh hiệu A Di Đà Phật. Thậm chí đến vô lượng 

kiếp sau, gặp được duyên, cũng có thể vãng sanh. Gặp hết thảy chúng 

sanh, hãy  đều  nên truyền   “vô thượng  đảnh pháp” (pháp không còn gì

cao hơn được) cho họ. Niệm Phật niệm ra tiếng khiến cho người ta nghe 

thấy  là  “truyền  trao”.  Hiện  thời  chúng  ta  có  rất  nhiều  tấm  băng  dính 

(sticker) in chữ A Di Đà Phật, người khác trông thấy liền niệm một tiếng 

A Di Đà Phật, họ đã gieo cái nhân thành Phật. 

Vị  Phật  thứ  sáu  là  Tạp  Sắc  Bảo  Hoa  Nghiêm  Thân  Phật  (Ratna-

kusuma-sampushpitagatra Buddha). Khi Phật còn tại thế, kinh giảng về 

sự “viên mãn trong một đời” thì chỉ có một bộ kinh Hoa Nghiêm, lấy sự 

tu hành của Thiện Tài làm mẫu. Thiện Tài Bồ Tát viên mãn trong một 

đời, quả thật là do mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc của Phổ Hiền 

Bồ  Tát  nên  mới  có  thể  viên  mãn  trong  một  đời.  “Tạp  Sắc  Bảo  Hoa” 

hình dung một vườn hoa lớn, tỷ dụ Phật nói vô lượng vô biên pháp môn, 

không sót một pháp nào đều được bao gồm trong ấy. 

Vị thứ bảy là Sa La Thụ Vương Phật (Sālendraraja Buddha). Cây Sa 

La (Sāla) mọc tại Ấn Độ, hết sức cứng chắc. Ở đây, “Sa La Thụ” biểu thị 

sự chứng đắc kiên cố rốt ráo viên mãn, tức là Phật quả trong Viên Giáo, 

thật sự là Đại Pháp Vương, và cũng biểu thị Mật Tông, chỉ rõ “Tịnh - 

Mật bất nhị”. Tịnh và Thiền là pháp Bất Nhị, một câu “A Di Đà Phật” 

chính là cảnh giới vô thượng thậm thâm vi diệu Thiền mà cũng là thậm 

thâm Mật. Danh hiệu A Di Đà Phật thuần túy là tiếng Phạn, chẳng phiên 

dịch thành tiếng Hoa, là vô thượng mật chú, là pháp môn Đại Tổng Trì, 

bao gồm hết thảy Đại Thừa, Thiền Tông, Mật Tông cũng như Tiểu Thừa, 

viên tu, viên chứng. 

Vị Phật thứ tám là Bảo Hoa Đức Phật (Ratnotpalaśri Buddha), biểu 

thị Báo Thân viên mãn. 

Vị  Phật  thứ  chín  là  Kiến  Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật  (Sarvarthadarsha 

Buddha), biểu thị trăm ngàn ức Hóa Thân, như kinh Kim Cang đã nói: 

Như Lai ngũ nhãn viên minh, ứng khắp các căn cơ, chính là  “kiến nhất 

 thiết nghĩa”  (thấy hết thảy các nghĩa). 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 396

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Vị  Phật  thứ  mười  là  Như  Tu  Di  Sơn  Phật  (Sumerukalpa  Buddha), 

biểu thị Pháp Thân thanh tịnh, là bản thể của vạn hữu trong vũ trụ. 

Ba  vị  Phật  cuối  cùng  biểu  thị  Pháp  Thân,  Báo  Thân  và  Ứng  Hóa 

Thân, một Thể ba thân, cùng với ba vị Phật ở phương Đông trước sau hô 

ứng. [Danh hiệu của ba vị Phật] ở phương Đông trong phần trước nhằm 

nêu ra những điều mà chúng ta hướng đến, mong cầu. [Danh hiệu của] 

ba vị Phật cuối cùng trong phương trên nhằm biểu thị điều chúng ta đích 

thân muốn tự chứng đắc. Đức Thế Tôn nói ra danh hiệu chư Phật bao 

hàm  những ý  nghĩa hết sức  sâu  xa,  ngầm  dạy  cho  người niệm  Phật  lộ 

trình để theo đuổi trong một đời từ lúc Sơ Phát Tâm cho đến khi viên 

mãn  Bồ  Đề.  Con  đường  ấy  trải  qua  sáu  giai  đoạn,  hãy  nên  vâng  theo, 

phụng hành như thế nào? Phật độ chúng sanh, chúng sanh tiếp nhận sự 

chỉ dạy của Phật có khó - dễ, sâu - cạn sai khác, nói chung là vì một chữ 

Duyên. Đức Phật thuyết pháp có thể phát khởi thiện căn trong quá khứ 

của chúng sanh, làm Tăng Thượng Duyên. Đồng thời do quang minh và 

nguyện lực của Phật gia trì, nên tâm người niệm Phật đắc Định, trí huệ 

tăng trưởng, ma chẳng thể thừa dịp khuấy nhiễu được! 

 (Giải) Thử giới Phi Phi Tưởng thiên chi thượng, phục hữu thượng 

 giới phong luân, kim luân, cập tam giới đẳng, trùng trùng vô tận dã. 

 Vấn: Chư phương tất hữu Tịnh Độ, hà thiên tán Tây Phương? 

 Đáp:  Thử  diệc  phi  thiện  vấn.  Giả  sử  tán  A  Súc  Phật  quốc,  nhữ 

 hựu nghi thiên Đông phương, triển chuyển hý luận! 

 Vấn: Hà bất biến duyên pháp giới? 

 Đáp: Hữu tam nghĩa, linh sơ cơ dị tiêu tâm cố, A Di bổn nguyện 

 thắng cố, Phật dữ thử độ chúng sanh thiên hữu duyên cố. Cái Phật độ 

 sanh,  sanh  thọ  hóa,  kỳ  gian  nan  dị,  thiển  thâm,  tổng  tại  ư  duyên. 

 Duyên chi sở tại, ân đức hoằng thâm, chủng chủng giáo khải, năng 

 linh hoan hỷ tín nhập, năng linh xúc động túc chủng, năng linh ma 

 chướng  nan  giá,  năng  linh  thể  tánh  khai  phát.  Chư  Phật  bổn  tùng 

 Pháp Thân thùy tích, cố kết duyên chủng. Nhược thế, xuất thế, tất bất 

 khả tư nghị. Tôn long ư giáo thừa, cử dương ư hải hội, thấm nhập ư 

 khổ hải, từ khế ư Tịch Quang. Sở dĩ vạn đức khâm thừa, quần linh 

 củng cực. Đương tri Phật chủng tùng duyên khởi, duyên tức pháp giới, 

 nhất  niệm,  nhất thiết  niệm,  nhất sanh,  nhất thiết  sanh,  nhất  hương, 

 nhất hoa, nhất thanh, nhất sắc, nãi chí thọ sám, thọ ký, ma đảnh, thùy 

 thủ. Thập phương tam thế, mạc bất biến dung. Cố thử Tăng Thượng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 397

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Duyên  nhân,  danh  “pháp  giới  duyên  khởi”.  Thử  chánh  sở  vị  “biến 

 duyên pháp giới” giả dã. Thiển vị nhân, tiện khả quyết chí chuyên cầu, 

 thâm  vị  nhân,  diệc  bất  tất  xả  Tây  Phương,  nhi  biệt  cầu  Hoa  Tạng. 

 Nhược vị Tây Phương thị Quyền, Hoa Tạng thị Thật, Tây Phương tiểu, 

 Hoa Tạng đại giả, toàn đọa chúng sanh biến kế chấp tình, dĩ bất đạt 

 Quyền Thật nhất thể, Đại Tiểu vô tánh cố dã. 

(解) 此界非非想天之上。復有上界風輪。金輪。及三

界等。重重無盡也。問。諸方必有淨土。何偏讚西方。

答。此亦非善問。假使讚阿閦佛國。汝又疑偏東方。展轉

戲論。問。何不遍緣法界。答有三義。令初機易標心故。

阿彌本願勝故。佛與此土眾生偏有緣故。蓋佛度生。生受

化。其間難易淺深。總在於緣。緣之所在。恩德弘深。種

種教啟。能令歡喜信入。能令觸動宿種。能令魔障難遮。

能令體性開發。諸佛本從法身垂跡。固結緣種。若世出

世。悉不可思議。尊隆於教乘。舉揚於海會。沁入於苦

海。慈契於寂光。所以萬德欽承。群靈拱極。當知佛種從

緣起。緣即法界。一念一切念。一生一切生。一香一華。

一聲一色。乃至受懺授記。摩頂垂手。十方三世。莫不遍

融。故此增上緣因。名法界緣起。此正所謂遍緣法界者

也。淺位人。便可決志專求。深位人。亦不必捨西方。而

別求華藏。若謂西方是權。華藏是實。西方小。華藏大

者。全墮眾生遍計執情。以不達權實一體。大小無性故

也。 

 (Giải: Trên trời Phi Phi Tưởng của cõi này, lại có phong luân, kim 

 luân và tam giới v.v... của cõi trên, trùng trùng vô tận. 

  

 Hỏi: Trong các phương ắt có Tịnh Độ, cớ gì phải riêng khen ngợi 

 Tây Phương? 

  

 Đáp: Đây cũng chẳng phải là lời hỏi đúng lý! Giả sử khen ngợi cõi 

 A Súc Phật thì ông lại nghi vì sao riêng khen ngợi Đông phương? Quẩn 

 quanh đùa bỡn như thế đó! 

  

 Hỏi: Sao không nghĩ niệm trọn khắp pháp giới? 

  

 Đáp:  Là do có ba nghĩa:  Nhằm  làm  cho  hàng sơ cơ dễ biết chỗ để  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 398

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 chú tâm, do A Di Đà Phật có bổn nguyện thù thắng, do Phật đặc biệt có 

 duyên với chúng sanh cõi này. Ấy là vì Phật hóa độ chúng sanh, chúng 

 sanh tiếp nhận sự giáo hóa, trong ấy có [tình trạng] khó - dễ, cạn - sâu, 

 nói chung là do duyên. Duyên đã có, ân đức rộng sâu, đủ mọi cách dạy 

 bảo, khơi gợi thì sẽ có thể làm cho [chúng sanh] vui vẻ tin tưởng, chứng 

 nhập, có thể dấy động chủng tử từ trong quá khứ, có thể làm cho ma khó 

 thể gây chướng ngại, ngăn trở, có thể làm cho thể tánh khai phát. Chư 

 Phật  vốn  từ  Pháp  Thân  mà  thị  hiện  hình  tích,  tạo  duyên  sâu  chắc  với 

 chúng sanh. Dù là [so với] pháp thế gian hay xuất thế gian, [pháp môn 

 này] luôn luôn là chẳng thể nghĩ bàn, nên nó được tôn trọng nhất trong 

 các giáo pháp và tam thừa Phật pháp, được tuyên dương trong các hội 

 [giảng kinh rộng lớn như] biển cả [của chư Phật], thấm sâu trong biển 

 khổ, từ bi khế hợp với Tịch Quang. Do vậy, các bậc vạn đức (chư Phật) 

 đều kính trọng, tuân giữ, các sanh linh đều ngưỡng mộ tuân hành đến tột 

 bậc. Hãy nên biết rằng: Phật chủng (hạt giống thành Phật) từ duyên mà 

 khởi, duyên chính là pháp giới. Niệm một tức là niệm hết thảy, sanh về 

 một là sanh về hết thảy, một hương, một hoa, một tiếng, một sắc, cho đến 

 chấp nhận [kẻ có tội đối trước Phật] sám hối, thọ ký, xoa đầu, duỗi tay, 

 mười  phương  ba  đời  không  gì  chẳng  dung  hội  trọn  khắp.  Vì  thế,  tăng 

 thượng duyên nhân gọi là “pháp giới duyên khởi”. Đây chính là “duyên 

 trọn khắp pháp giới” vậy. Người thuộc địa vị cạn sẽ quyết chí chuyên 

 cầu, mà người ở địa vị sâu cũng chẳng cần phải bỏ Tây Phương để riêng 

 cầu Hoa Tạng. Nếu bảo Tây Phương là Quyền, Hoa Tạng là Thật, Tây 

 Phương là Tiểu Thừa, Hoa Tạng là Đại Thừa, tức là hoàn toàn rơi vào 

 tình thức Biến Kế Chấp của chúng sanh, bởi chẳng thấu hiểu Quyền và 

 Thật cùng một Thể, Tiểu Thừa và Đại Thừa chẳng có tánh vậy). 



Mười  phương  thế  giới  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  Như  Lai,  không 

một  vị  Phật nào  chẳng khen  ngợi  Tây  Phương  Cực  Lạc thế giới, khen 

ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn. Công đức chẳng thể nghĩ bàn ấy nếu 

dựa trên kinh này thì có thể nêu ra ba điều về mặt Sự: 

- Thứ nhất là hoàn cảnh y báo của Tây Phương thế giới là chẳng thể 

nghĩ bàn. 

-  Thứ  hai là  chánh  báo  tức  Phật  Di  Đà  và  những người  vãng sanh 

Cực Lạc từ mười phương thế giới thành tựu chẳng thể nghĩ bàn. 

- Thứ ba là thuyết pháp chẳng thể nghĩ bàn. 

Người đời thường mong cầu Phật, Bồ Tát ban ân che chở, nếu chúng  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 399

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ta đọc bộ kinh này, chiếu theo lý luận và phương pháp tu hành được dạy 

trong kinh điển, chắc chắn sẽ được hết thảy chư Phật hộ niệm. Xin lại 

xem lời chú giải của đại sư. 



Phương trên của thế giới chúng ta có tầng tầng vô tận các thế giới 

Phật. Có người hoài nghi: Hết thảy chư Phật đều có Tịnh Độ, sao lại chỉ 

tán thán mình cõi Tây Phương? Thật ra, các phương tuy đều có Tịnh Độ, 

nhưng chẳng sánh bằng Tây Phương Cực Lạc thế giới vì Cực Lạc có ba 

điều  như  trên  đây  vừa  nói:  Hoàn  cảnh  y  báo,  đại  chúng  thành  tựu,  và 

thuyết pháp viên mãn. Những cõi Tịnh Độ khác chẳng có những điều ấy. 

Đại sư giải đáp lại càng tuyệt hơn nữa: Lời người ấy hỏi chẳng cao minh 

gì! Giả sử tán thán cõi A Súc Phật ở phương Đông, ắt người ấy sẽ hỏi vì 

sao lại riêng khen ngợi phương Đông. Đấy hoàn toàn là hý luận, chẳng 

đáng bàn tới! 



Lại  hỏi:  Sao  chẳng  duyên  trọn  khắp  pháp  giới?  Đại sư  đáp:  Có  ba 

nghĩa:  



1) Duyên trọn pháp giới nói thì dễ dàng, nhưng thực hiện khó lắm. 

Duyên trọn khắp pháp giới là dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, phá 

một phẩm vô minh, thấy một phần chân tánh, là cảnh giới của Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo, phàm phu chẳng làm được! Tâm có phân biệt, chấp 

trước sẽ chẳng thể duyên trọn khắp pháp giới. Vì những chúng sanh đới 

nghiệp,  sơ  cơ  học  Phật,  chưa  đoạn  phiền  não  mà  chỉ  ra  một  phương 

hướng, một mục tiêu thì trong phương diện tu học, họ sẽ dễ thực hiện 

thuận theo lòng nghĩ. 

2) [Người ấy lại vặn hỏi] nếu chỉ nêu một mình cõi Tây Phương để 

hàng sơ cơ dễ có phương hướng xác định nhằm tu tập cái tâm thì lấy các 

phương Đông, Nam, Bắc làm mục tiêu cũng chẳng phải là không được, 

sao cứ nhất định phải nêu lên Tây Phương? Lý do thứ hai là vì A Di Đà 

Phật  có  bổn  nguyện  thù  thắng.  Nhằm  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  nên  khi  tu 

nhân Phật Di Đà đã phát ra bốn mươi tám nguyện, vượt trỗi lời nguyện 

của các vị Phật khác, thật là thù thắng viên mãn. Cho nên, đặc biệt chỉ 

bày Tây Phương. 

3) A Di Đà Phật đặc biệt có duyên với cõi này. Hết thảy các pháp dù 

thế gian hay xuất thế gian đều do duyên. Nếu vô duyên thì đôi bên gặp 

mặt cũng chẳng biết nhau. Mười phương chư Phật chẳng có duyên thù 

thắng  với  cõi  này  như  A  Di  Đà  Phật.  Vì  vậy,  chúng  ta  cầu  sanh  Tây 

Phương Tịnh Độ khá dễ dàng. Trong kinh Đại Thừa, đức Thế Tôn nói 

“thế giới là duyên sanh”, tức là “do duyên mà các pháp được sanh”, giữa 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 400

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

người với người cũng giống như vậy. Người nào đó đặc biệt có duyên 

với quý vị thì quý vị nói với người ấy, người ấy sẽ tin tưởng. Duyên có 

thiện duyên và ác duyên. Phật pháp là thiện duyên, nhưng trong thời kỳ 

Mạt pháp, có rất nhiều Phật giáo đồ dựa vào Phật để gạt gẫm người khác, 

trong Quán Kinh và Vô Lượng Thọ Kinh nhắc tới chuyện này rất nhiều. 

Không  chỉ  Phật  giáo,  ngay  cả  Cơ  Đốc  giáo  cũng  nói  đến  chuyện  thời 

đang gặp lúc mạt, tai họa dồn dập, tà ma, trá ngụy luôn xuất hiện, quan 

điểm khá giống nhau. Nếu có thể y giáo phụng hành thì sẽ có thể khai 

ngộ bổn tánh, ma chướng chẳng có dịp gây hại được. Chư Phật Như Lai 

chứng  đắc  Pháp  Thân  viên  mãn,  Pháp  Thân  là  bản  thể  của  muôn  loài 

trong vũ trụ. Chư Phật giác ngộ, biết tận cùng hư không, trọn khắp pháp 

giới có cùng một Thể với chính mình, nên bảo là  “cố kết duyên chủng” 

(đã gieo duyên sâu chắc). Đã là một Thể, ắt sẽ chiếu cố. Khi duyên của 

chúng sanh chín muồi, Phật liền đến độ kẻ ấy. 

 “Tôn long ư giáo thừa” : Giáo là mười hai phần giáo, còn Thừa là 

tam thừa Phật pháp (Thanh Văn thừa, Duyên Giác thừa, Bồ Tát thừa). 

Trong hết các kinh, kinh này được tôn xưng long trọng nhất.  “Cử dương 

 ư hải hội” : Hết thảy các đạo tràng giảng kinh của chư Phật trong tận hư 

không, trọn pháp giới, không đạo tràng nào chẳng giảng kinh A Di Đà. 

 “Thấm nhập ư khổ hải” : Chữ  “khổ hải”  chỉ lục đạo. A Di Đà Phật và 

hết thảy chư Phật có duyên sâu đậm với cõi này, tuyên dương pháp môn 

này,  chúng  sanh  đều  có  thể  tin  sâu  chẳng  nghi,  phát  nguyện  cầu  vãng 

sanh.  “Từ khế ư Tịch Quang” :  “Từ”  là từ bi. Chư Phật giới thiệu pháp 

môn thành Phật này  cho phàm phu, lòng từ bi đến tột cùng! Kinh Đại 

Thừa  nói  Bồ  Tát  thành  Phật,  chứ  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  chẳng  thể 

thành Phật. Trời, người càng chẳng có phần. Pháp môn này chung khắp 

từ địa ngục A Tỳ cho đến cõi Thường Tịch Quang, một mực tự nâng cao 

[cảnh  giới]  cho  đến  khi  viên  mãn  Phật  quả  trong  Tịch  Quang.  Đây  là 

pháp Đại Thừa nhất trong các pháp Đại Thừa, là liễu nghĩa nhất trong 

những pháp liễu nghĩa. 

 “Sở dĩ, vạn đức khâm thừa, quần linh củng cực”  (Do vậy, các bậc 

vạn  đức  đều  kính  trọng,  tuân  giữ,  các  sinh  linh  đều  ngưỡng  mộ  tuân 

hành đến tột bậc): Chữ  “vạn đức”  chỉ chư Phật, mười phương hết thảy 

chư Phật đều tôn kính, thừa sự. Chữ  “quần linh”  chỉ các vị thượng thiện 

nhân trong cõi Tây Phương, mà cũng có thể giải thích là vô lượng Bồ 

Tát trong mười phương, ai nấy đều tiếp nhận sự giáo huấn của A Di Đà 

Phật. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 401

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 “Phật chủng tùng duyên khởi, duyên tức pháp giới” : Bậc Pháp Thân 

đại  sĩ  từ  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  trở  lên  mới  thực  hiện  được 

 “biến duyên pháp giới”  (duyên trọn khắp pháp giới). Vị ấy phải có tâm 

bình  đẳng,  tâm  thanh  tịnh  thì  mới  có  thể  duyên  trọn  khắp.  Lý  luận  và 

phương pháp của Tịnh Tông ngầm hợp với thanh tịnh, bình đẳng. Nhất 

tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhất tâm chính là thanh tịnh, bình đẳng, 

không phân biệt, chẳng chấp trước, chẳng có giới hạn.  “Nhất sanh, nhất 

 thiết  sanh” :  Sanh  về  Tây  Phương  Tịnh  Độ  chính  là  sanh  về  mười 

phương hết thảy cõi nước. Một hương, một hoa, một tiếng, một sắc, cho 

đến  tiếp  nhận  sự  sám  hối  của  chúng  sanh,  thọ  ký  [người  ấy  sẽ  thành 

Phật], xoa đỉnh đầu, duỗi tay, khởi tâm động niệm, không gì chẳng dung 

hợp trọn khắp. Đấy là chân tâm thường trụ. Tâm của chúng ta là vọng 

tâm, chưa thể thường trụ, nên gọi là  “tâm viên, ý mã”  (tâm  như vượn 

nhảy nhót tung tăng, ý như ngựa chạy lồng). Dùng phương pháp Niệm 

Phật  để  đạt  đến  cảnh  giới  này,  khiến  cho  chân  tâm  bổn  tánh  thời  thời 

khắc khắc hiện tiền. Trọn chớ nên coi nhẹ phương pháp Niệm Phật! Ai 

thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ thì người ấy đã  “duyên trọn khắp 

 pháp giới” . 

Chữ  “thiển vị nhân”  (người thuộc địa vị cạn) chỉ kẻ thiếu công phu, 

phiền não nặng nề, nghiệp chướng sâu đậm, không thể dựa vào tự lực để 

liễu sanh tử, thoát tam giới, hãy nên hạ quyết tâm chuyên cầu vãng sanh 

Tây Phương.  “Thâm vị nhân”  (người thuộc địa vị sâu) là người có công 

phu, có thể đoạn phiền não, liễu sanh tử, thoát tam giới, chứng Bồ Đề, 

cũng  chẳng  cần  phải  đi  lòng  vòng,  bỏ  Tây  Phương  để  cầu  nhập  Hoa 

Tạng trước. Đợi đến khi sanh vào thế giới Hoa Tạng, gặp gỡ Phổ Hiền 

Bồ Tát, lại phải dựa vào mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc! 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố danh vi Nhất Thiết 

 Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh? Xá Lợi Phất! Nhược hữu thiện nam tử, 

 thiện nữ nhân, văn thị kinh, thọ trì giả, cập văn chư Phật danh giả, thị 

 chư thiện nam tử, thiện nữ nhân giai vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ 

 niệm, giai đắc bất thoái chuyển ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 

 Thị cố Xá Lợi Phất! Nhữ đẳng giai đương tín thọ ngã ngữ cập chư 

 Phật sở thuyết. 

(經) 舍利弗。於汝意云何。何故名為一切諸佛所護念

經。舍利弗。若有善男子。善女人。聞是經受持者。及聞

諸佛名者。是諸善男子。善女人。皆為一切諸佛之所護

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 402

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

念。皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。是故舍利弗。汝

等皆當信受我語。及諸佛所說。  

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ sao? Vì sao gọi kinh này 

 có tên là “kinh được hết thảy chư Phật hộ niệm”? Này Xá Lợi Phất! Nếu 

 có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe kinh này mà thọ trì cùng nghe danh 

 hiệu của chư Phật thì các thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy đều được hết 

 thảy chư Phật hộ niệm, đều chẳng thoái chuyển nơi Vô Thượng Chánh 

 Đẳng Chánh Giác. Vì thế, Xá Lợi Phất! Các ông hãy nên tin nhận lời ta 

 và lời chư Phật nói). 

Xá  Lợi  Phất  tuy  là  bậc  đại  trí,  nhưng  Phật  hỏi  Ngài:  “Ý  ông  nghĩ 

sao?” thì Xá Lợi Phất cũng chẳng đáp được một câu. Do vậy, đức Phật 

giải thích: Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân; chữ Thiện này chỉ những 

người  thiện  căn,  phước  đức  chín  muồi,  nghe  xong  sẽ  hoan  hỷ,  tin  sâu 

chẳng ngờ, lòng chân thành tiếp nhận, phát nguyện cầu sanh, hạng người 

ấy sẽ được chư Phật hộ niệm156,  “đều chẳng thoái chuyển nơi Vô Thượng 

 Chánh Đẳng Chánh Giác” , Đây là lợi ích do chính mình chứng được. 

Nếu  chúng  ta  nghĩ  mình  phiền  não  nặng  nề,  sợ  rằng  chẳng  thể  chứng 

được trọn vẹn ba món Bất Thoái bèn là nghi ngờ chính mình, tự đánh 

mất lợi lành. Hãy nên biết: Từng chữ, từng câu trong kinh này đều nói 

hết sức khẳng định, không có lời nào mập mờ nước đôi! Cuối cùng, đức 

Phật bảo ngài Xá Lợi Phất: Các ông nhất định phải tin nhận lời ta và lời 

hết thảy chư Phật đã nói. 

 (Giải)  Thử kinh độc thuyên vô thượng tâm yếu,  chư Phật danh tự, 

156 Theo Phật Quang Sơn Đại Từ Điển, “hộ niệm” có nghĩa là che chở, quan tâm, bảo 

vệ. Chư Phật, Bồ Tát và chư thiên, hộ pháp thần thường quan tâm bảo vệ Phật giáo 

đồ khiến cho họ chẳng bị các thứ chướng ngại gây hại như bóng theo hình, chẳng hề 

tách lìa chút nào, nhắc nhở, sách tấn họ khiến cho họ không giải đãi, lui sụt. Hiểu 

theo nghĩa này thì hộ niệm còn gọi là “ảnh hộ hộ niệm”. Ngoài ra, nhằm chứng minh 

những giáo pháp do Phật đã nói là chân thực, Phật, Bồ Tát liền lập thệ nếu có chúng 

sanh nào tin nhận, phụng hành, sẽ đạt được lợi ích vô tận. Đó gọi là “chứng thành hộ 

niệm”. Sự hộ niệm của  chư Phật đối với danh hiệu A Di Đà Phật trong  đoạn Yếu 

Giải kế tiếp chính là “chứng thành hộ niệm”. Chư Phật, Bồ Tát, hộ pháp thần luôn hộ 

niệm hành nhân, nhưng do chính phiền não của hành nhân gây chướng ngại, không 

thể thụ dụng sự hộ niệm ấy. Vì thế mới nói “phải từ Bát Địa trở lên mới được chư 

Phật hộ niệm”, bởi lẽ, đạt đến Bát Địa mới không bị phiền não gây chướng ngại sự 

hộ niệm của chư Phật. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 403

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tịnh thuyên vô thượng viên mãn cứu cánh vạn đức. Cố văn giả giai vị 

 chư Phật hộ niệm. Hựu, văn kinh, thọ trì, tức chấp trì danh hiệu, A Di 

 danh hiệu chư Phật sở hộ niệm cố. 

(解) 此經獨詮無上心要。諸佛名字。並詮無上圓滿究

竟萬德。故聞者皆為諸佛護念。又。聞經受持。即執持名

號。阿彌名號。諸佛所護念故。 

( Giải: Một mình kinh này giảng về tâm yếu vô thượng, danh hiệu của 

 chư  Phật  và  giảng  giải  vạn  đức  rốt  ráo  viên  mãn  vô  thượng.  Vì  thế, 

 người nghe đều được chư Phật hộ niệm. Lại nữa, nghe kinh, thọ trì, tức 

 là chấp trì danh hiệu, vì danh hiệu A Di Đà được chư Phật hộ niệm). 

 “Độc”  là duy nhất, [câu  “thử kinh độc thuyên vô thượng tâm yếu” 

có nghĩa là] chỉ có mình kinh này giảng rõ vô thượng tâm yếu cho chúng 

ta. A Di Đà Phật là danh hiệu của hết thảy chư Phật, là vạn đức đã viên 

mãn rốt ráo.  “Vô thượng tâm yếu”  chính là cái tâm tánh niệm Phật. Vì 

thế, niệm một vị A Di Đà Phật chính là niệm hết thảy chư Phật Như Lai, 

một chính là hết thảy. Chư Phật nhân viên quả mãn, trí huệ đạt đến rốt 

ráo. Ba đức Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát đều đạt đến viên mãn; niệm 

một  câu  danh  hiệu  sẽ  khởi  lên tác  dụng cảm  ứng  đạo  giao với  ba đức 

viên mãn. Chúng sanh tuy chưa chứng đắc, nhưng tự tánh đã sẵn có, ắt 

sẽ tương ứng tam đức do chư Phật đã chứng nơi quả vị Như Lai. Do vậy, 

trong phần trước đã có nói:  “Niệm danh hiệu Phật là đem công đức của 

 A Di Đà Phật biến thành công đức của chính mình” . 

 (Giải) Vấn: Đản văn chư Phật danh, nhi vị trì kinh, diệc đắc hộ 

 niệm bất thoái da? 

 Đáp: Thử nghĩa hữu cục, hữu thông. Chiêm Sát vị: “Tạp loạn cấu 

 tâm, tuy tụng ngã danh, nhi bất vi văn, dĩ bất năng sanh quyết định tín 

 giải, đản hoạch thế gian thiện báo, bất đắc quảng đại thâm diệu lợi ích. 

 Nhược  đáo  Nhất Hạnh tam-muội, tắc thành quảng  đại  vi  diệu  hạnh 

 tâm,  danh  đắc  Tương  Tự  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  nãi  vi  đắc  văn  thập 

 phương Phật danh”. Thử diệc ưng nhĩ. Cố tu văn dĩ chấp trì, chí nhất 

 tâm bất loạn, phương vi văn chư Phật danh, mông chư Phật hộ niệm. 

 Thử cục nghĩa dã. Thông nghĩa giả, chư Phật từ bi bất khả tư nghị, 

 danh hiệu công đức diệc bất khả tư nghị. Cố nhất văn Phật danh, bất 

 luận hữu tâm vô tâm, nhược tín, nhược phủ, giai thành duyên chủng. 

 Huống Phật độ chúng sanh, bất giản oán thân, hằng vô bì quyện. Cẩu 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 404

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 văn  Phật  danh,  Phật  tất  hộ  niệm,  hựu  hà  nghi  yên?  Nhiên  cứ  Kim 

 Cang  Tam  Luận,  căn  thục  Bồ  Tát,  vi  Phật  hộ  niệm,  vị  tại  Biệt  Địa, 

 Viên Trụ. Cái ước tự lực, tất nhập Đồng Sanh Tánh, nãi khả hộ niệm. 

 Kim  trượng  tha  lực,  cố  Tương  Tự  Vị,  tức  mông  hộ  niệm.  Nãi  chí 

 Tương Tự Vị dĩ hoàn, diệc giai hữu thông hộ niệm chi nghĩa. Hạ chí 

 nhất văn Phật danh, ư đồng thể pháp tánh, hữu tư phát lực, diệc đắc 

 viễn  nhân,  chung  bất  thoái  dã.  A  Nậu  Đa  La,  thử  vân  Vô  Thượng, 

 Tam  Miệu  Tam Bồ  Đề,  thử  vân  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  tức  Đại 

 Thừa quả giác dã. Viên tam Bất Thoái, nãi “nhất sanh thành Phật” dị 

 danh.  Cố  khuyến  Thân  Tử  đẳng  giai  đương  tín  thọ.  Văn  danh  công 

 đức  như  thử,  Thích  Ca  cập  thập  phương  chư  Phật  đồng  sở  tuyên 

 thuyết, khả bất tín hồ? Sơ khuyến tín lưu thông cánh. 

(解) 問。但聞諸佛名。而未持經。亦得護念不退耶。

答。此義有局有通。占察謂。雜亂垢心。雖誦我名。而不

為聞。以不能生決定信解。但獲世間善報。不得廣大深妙

利益。若到一行三昧。則成廣大微妙行心。名得相似無生

法忍。乃為得聞十方佛名。此亦應爾。故須聞已執持。至

一心不亂。方為聞諸佛名。蒙諸佛護念。此局義也。通義

者。諸佛慈悲。不可思議。名號功德。亦不可思議。故一

聞佛名。不論有心無心。若信若否。皆成緣種。況佛度眾

生。不簡怨親。恆無疲倦。苟聞佛名。佛必護念。又何疑

焉。然據金剛三論。根熟菩薩。為佛護念。位在別地圓

住。蓋約自力。必入同生性。乃可護念。今仗他力。故相

似位。即蒙護念。乃至相似位以還。亦皆有通護念之義。

下至一聞佛名。於同體法性。有資發力。亦得遠因。終不

退也。阿耨多羅。此云無上。三藐三菩提。此云正等正

覺。即大乘果覺也。圓三不退。乃一生成佛異名。故勸身

子等。皆當信受。聞名功德如此。釋迦及十方諸佛。同所

宣說。可不信乎。初勸信流通竟。  

( Giải:  Hỏi:  Chỉ  nghe  danh  hiệu  chư  Phật,  nhưng  chưa  trì  kinh  thì 

 cũng được hộ niệm bất thoái ư? 

 Đáp:  Điều  này  có nghĩa  hạn  cuộc  và  nghĩa  phổ biến.  Kinh  Chiêm 

 Sát dạy: “Tâm nhơ tạp loạn, tuy tụng niệm danh hiệu ta, vẫn chẳng thể 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 405

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 coi là ‘nghe’, vì chẳng thể sanh lòng tin hiểu quyết định, chỉ đạt được 

 quả báo tốt lành trong thế gian, chẳng đạt được lợi ích sâu mầu rộng 

 lớn. Nếu đạt được Nhất Hạnh tam-muội, sẽ thành cái tâm tu hành rộng 

 lớn vi diệu, gọi là đạt được Tương Tự Vô Sanh Pháp Nhẫn, bèn được coi 

 là  đã  nghe  danh  hiệu  của  mười  phương  Phật”.  Ở  đây,  cũng  nên  hiểu 

 giống như vậy. Vì thế, nghe rồi, phải nên chấp trì đến mức nhất tâm bất 

 loạn thì mới là “đã nghe danh hiệu của chư Phật”, được chư Phật hộ 

 niệm. Đấy là nghĩa hạn cuộc. 

 Nghĩa phổ biến là chư Phật từ bi chẳng thể nghĩ bàn, công đức của 

 danh hiệu cũng chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, vừa nghe danh hiệu Phật, bất 

 luận là hữu tâm hay vô tâm, dù tin hay không, đều tạo thành cái duyên 

 và  hạt  giống  [thành  Phật trong  A  Lại  Da  Thức].  Huống  chi,  Phật  độ 

 chúng sanh chẳng phân biệt là kẻ oán hay người thân, luôn luôn không 

 mệt mỏi. Nếu nghe danh hiệu Phật, ắt Phật sẽ hộ niệm, há còn đáng nghi 

 gì nữa ư? Nhưng theo Kim Cang Tam Luận, Bồ Tát căn cơ chín muồi, 

 được Phật hộ niệm thì địa vị thuộc Sơ Địa trong Biệt Giáo hoặc Sơ Trụ 

 trong Viên Giáo. Bởi lẽ, luận theo phía tự lực thì phải thuộc địa vị Đồng 

 Sanh  Tánh  mới  được  [chư  Phật]  hộ  niệm.  Nay  cậy  vào  tha  lực,  nên 

 thuộc  vào  địa  vị  Tương  Tự  liền  được  Phật  hộ  niệm,  cho  đến  từ  địa  vị 

 Tương  Tự  trở  xuống  cũng  đều  có  ý  nghĩa  “cùng  được  chư  Phật  hộ 

 niệm”. Thậm chí vừa nghe danh hiệu Phật thì đã có sức giúp cho đồng 

 thể pháp tánh được phát khởi, cũng trở thành cái nhân xa, trọn chẳng bị 

 lui sụt. 

 A Nậu Đa La cõi này dịch là Vô Thượng, Tam Miệu Tam Bồ Đề cõi 

 này  dịch  là  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  tức  là  quả  giác  Đại  Thừa  vậy. 

 “Trọn vẹn ba thứ Bất Thoái” chính là tên khác của “thành Phật ngay 

 trong  một  đời”.  Vì  thế,  đức  Phật  khuyên  các  vị  như  Thân  Tử  (Xá  Lợi 

 Phất) đều nên tin nhận. Phật Thích Ca và mười phương chư Phật cùng

 tuyên nói công đức nghe danh hiệu như thế, há chẳng đáng tin ư? Tiểu 

 đoạn  thứ  nhất  [trong  phần  Lưu  Thông]  là  Khuyến  Tín  Lưu  Thông  đã 

 xong). 

Đại sư trả lời: Nghĩa này có nghĩa hạn cuộc (cục nghĩa) và nghĩa phổ  

cập (thông nghĩa).  “Cục”  là nghĩa hẹp,  “thông”  là nghĩa rộng. Kinh Địa 

Tạng gồm ba loại:  

1) Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh được phổ biến rộng rãi nhất. 

2) Địa Tạng Bồ Tát Thập Luân Kinh. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 406

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

3) Chiêm Sát Thiện Ác Nghiệp Báo Kinh (gọi tắt là kinh Chiêm Sát). 

Trong kinh Chiêm Sát, có một đoạn nói:  “Tạp loạn cấu tâm, tuy tụng 

 ngã danh, nhi bất vi văn” (Tâm nhơ tạp loạn thì tuy tụng danh hiệu ta 

vẫn  chẳng  thể  coi  là  đã  nghe).  Câu  này  ý  nói  tâm  tạp  loạn  niệm  Phật 

không có công đức. Tuy không có công đức, vẫn đạt được quả báo tốt 

lành  trong  thế  gian,  chứ  không  đạt  được   “lợi  ích  sâu  mầu  rộng  lớn” . 

[Lợi ích sâu mầu rộng lớn] là đắc Định, khai ngộ, liễu sanh tử, thoát tam 

giới. 

 “Nhược đáo Nhất Hạnh tam-muội, tắc thành quảng đại vi diệu hạnh 

 tâm,  danh  đắc  Tương  Tự  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  nãi  vi  đắc  văn  thập 

 phương  Phật  danh”   (Nếu  đạt  được  Nhất  Hạnh  tam-muội  sẽ  thành  cái 

tâm tu hành rộng lớn vi diệu, gọi là đạt được Tương Tự Vô Sanh Pháp 

Nhẫn, bèn được nghe danh hiệu của mười phương Phật). Trong Lục Tổ 

Đàn Kinh, Huệ Năng đại sư coi trọng Nhất Hạnh tam-muội. Trong Tịnh 

Độ Tông có Niệm Phật tam-muội. Thật ra, Niệm Phật tam-muội chính là 

Nhất  Hạnh  tam-muội,  còn  gọi  là  Nhất  Tướng  tam-muội.  Trong  kinh 

Lăng Nghiêm, Đại Thế Chí Bồ Tát khai thị một tiêu chuẩn:  “Nhiếp trọn 

 sáu căn, tịnh niệm liên tục” , đấy là Nhất Hạnh tam-muội, còn kinh này 

(kinh A Di Đà) gọi là  “nhất tâm bất loạn” . Nhất tâm bất loạn là Nhất 

Hạnh tam-muội, mà cũng là Niệm Phật tam-muội. Nhất tâm bất loạn có 

công phu sâu hay cạn sai khác. Niệm đến mức đoạn hết Kiến Tư phiền 

não  thì  gọi  là  Sự  nhất  tâm  bất  loạn.  Niệm  đến  mức  phá  một  phẩm  vô 

minh, chứng một phần Pháp Thân thì gọi là Lý nhất tâm bất loạn. Cảnh 

giới được nói tới trong đoạn này chính là vừa mới đạt đến Lý nhất tâm 

bất  loạn,  thì  gọi  là   “quảng  đại  vi  diệu  hạnh  tâm” ,  đắc  Tương  Tự  Vô 

Sanh  Pháp  Nhẫn.  Thật  sự  đắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn  thì  như  trong  kinh 

Nhân Vương đã giảng rất rõ ràng, đấy là Thất Địa Bồ Tát. Trước khi đạt 

đến địa vị Thất Địa Bồ Tát đều gọi là Tương Tự Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

Thất Địa là Hạ Phẩm, Bát Địa là Trung Phẩm, Cửu Địa là Thượng Phẩm 

Vô Sanh Pháp Nhẫn. 

Lại lên tới Thập Địa thì gọi là Hạ Phẩm Tịch Diệt Nhẫn, Đẳng Giác 

Bồ Tát là Trung Phẩm Tịch Diệt Nhẫn, Như Lai quả địa gọi là Thượng 

Phẩm Tịch Diệt Nhẫn. Nếu cũng hiểu pháp môn Niệm Phật theo cùng 

một lý này, thì đấy là nghĩa hạn cuộc. 

Đối với nghĩa phổ cập thì do chư Phật từ bi chẳng thể nghĩ bàn, công  

đức của danh hiệu cũng chẳng thể nghĩ bàn, dùng một câu A Di Đà Phật 

có  thể  khiến  cho  phàm  phu  nghiệp  chướng  cực  nặng  thành  Phật  viên 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 407

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

mãn ngay trong một đời. Vừa nghe danh hiệu Phật, bất luận hữu tâm hay 

vô tâm, dù tin hay chẳng tin, chủng tử thành Phật đã được gieo vào [thức 

điền].  Tâm  Phật  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  không  phân  biệt,  chấp  trước, 

quan tâm trọn khắp chúng sanh, chỉ luận định duyên đã chín muồi hay 

chưa, chẳng cần biết là kẻ oán hay người thân. Người tạo tội cực ác như 

vua A Xà Thế, tạo Ngũ Nghịch, Thập Ác, lúc lâm chung sám hối, nhất 

tâm  niệm  Phật  cũng  được  vãng  sanh.  Trong  kinh,  đức  Phật  tuyên  nói: 

Vua  A  Xà  Thế  sanh  về  Tây  Phương,  phẩm  vị  là  Thượng  Phẩm  Trung 

Sanh, thật chẳng thể nghĩ bàn! Có hai loại vãng sanh:  

- Một là lúc bình thường đoạn ác tu thiện, chuyên tâm niệm Phật. 

- Hai là kẻ nghiệp nặng, lúc lâm chung chân tâm sám hối, cũng được 

vãng sanh. 

Bất  luận  là  ai  dù  chỉ  trì  danh  chứ  chẳng  tụng  kinh  cũng  đều  được 

Phật hộ niệm, không cần phải hoài nghi! 

Theo  như  cách  Phật  đã  giảng  trong  các  kinh  Đại  Thừa  thì  thông 

thường phải là bậc Sơ Địa của Biệt Giáo trở lên hoặc là từ Sơ Trụ trong 

Viên Giáo trở lên, những vị ấy đều là bậc Pháp Thân đại sĩ thì mới được 

Phật hộ niệm. Vì họ đã phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp 

Thân, tâm thanh tịnh, bình đẳng, hết thảy chướng ngại đều không có, từ 

đấy trở đi, tâm tâm lưu nhập biển Tát Bà Nhã (Nhất Thiết Trí). Nhưng 

trong tông này (Tịnh Độ Tông) thì lại khác, nhờ được bổn nguyện và oai 

thần của A Di Đà Phật gia trì, mười phương chư Phật cũng gia trì. Nếu 

chẳng tu pháp môn này sẽ không được A Di Đà Phật gia trì, những vị 

Phật  khác  cũng  chẳng  quan  tâm  tới.  Sau khi  đọc  cuốn  Yếu  Giải,  [mới 

thấy] một câu Phật hiệu chẳng thể không niệm. [Hễ niệm Phật], dù chưa 

đạt tới địa vị Tương Tự, vẫn nhất định được chư Phật hộ niệm. Một câu 

A Di Đà Phật này là chủng tử thành Phật, trong một đời được nghe một 

câu A Di Đà Phật, nhưng đời này chưa thể vãng sanh thì đời sau hay đời 

sau nữa, hoặc đời khác nữa, được mang thân người, lại gặp pháp môn 

này, chủng tử trong A Lại Da Thức sẽ dấy lên hiện hành, có thể tin, có 

thể nguyện, có thể hành, người ấy cũng sẽ nhất định vãng sanh. 

 “A Nậu Đa La, cõi này dịch là Vô Thượng,  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề, 

 cõi này dịch là Chánh Đẳng Chánh Giác” , nói theo cách bây giờ là “trí 

huệ viên mãn rốt ráo”. Chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, chính là tên gọi 

khác  “thành  Phật  ngay  trong  một  đời” .  Kinh  này  do  đức  Thế  Tôn  và 

mười phương chư Phật buốt lòng rát miệng khuyên chúng ta hãy đều nên 

tin nhận, há chúng ta chẳng tin tưởng ư? 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 408

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

4.3.1.2. Khuyến nguyện lưu thông  

 (Kinh)  Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  nhân dĩ  phát  nguyện,  kim phát 

 nguyện, đương phát nguyện, dục sanh A Di Đà Phật quốc giả, thị chư 

 nhân đẳng, giai đắc bất thoái chuyển ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

 Bồ Đề. Ư bỉ quốc độ, nhược dĩ sanh, nhược kim sanh, nhược đương 

 sanh. Thị cố Xá Lợi Phất! Chư thiện nam tử, thiện nữ nhân, nhược 

 hữu tín giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ. 

  

 (Giải)  Dĩ  nguyện  dĩ  sanh,  kim  nguyện  kim  sanh,  đương  nguyện 

 đương sanh, chánh hiển y tín sở phát chi nguyện vô hư dã. Phi tín, bất 

 năng  phát  nguyện.  Phi  nguyện,  tín  diệc  bất  sanh.  Cố  vân:  “Nhược 

 hữu tín giả, ưng đương phát nguyện”. Hựu, nguyện giả, tín chi khoán, 

 hạnh chi xu, vưu vi yếu vụ. Cử nguyện, tắc tín hạnh tại kỳ trung. Sở dĩ 

 ân cần tam khuyến dã. Phục thứ, nguyện sanh bỉ quốc, tắc hân yếm 

 nhị môn, yếm ly Sa Bà, dữ y Khổ Tập nhị đế, sở phát nhị chủng hoằng 

 thệ tương ứng. Hân cầu Cực Lạc, dữ y Đạo Diệt nhị đế, sở phát nhị 

 chủng hoằng thệ tương ứng. Cố đắc bất thoái chuyển ư đại Bồ Đề đạo. 

(經) 舍利弗。若有人。已發願。今發願。當發願。欲 

生阿彌陀佛國者 。是諸人等。皆得不退轉於阿耨多羅三藐 

三菩提。於彼國土。若已生。若今生。若當生。是故舍利

弗。諸善男子。善女人。若有信者。應當發願。生彼國

土。 

(解) 已願已生。今願今生。當願當生。正顯依信所發

之願無虛也。非信。不能發願。非願。信亦不生。故云。

若有信者。應當發願。又。願者。信之券。行之樞。尤為

要務。舉願。則信行在其中。所以殷勤三勸也。復次願生

彼國。即欣厭二門。厭離娑婆。與依苦集二諦。所發二種

弘誓相應。欣求極樂。與依道滅二諦。所發二種弘誓相

應。故得不退轉於大菩提道。 

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Nếu có người đã phát nguyện, đang 

 phát nguyện, sẽ phát nguyện, muốn sanh về cõi Phật A Di Đà thì những 

 người ấy đều đắc bất thoái chuyển nơi Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

 Giác. Đối với cõi ấy hoặc đã sanh, hoặc đang sanh, hoặc sẽ sanh. Vì thế 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 409

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Xá Lợi Phất! Các thiện nam tử, thiện nữ nhân nếu có lòng tin, hãy nên 

 phát nguyện sanh về cõi ấy. 

 Giải: Đã nguyện đã sanh, nay nguyện nay sanh, sẽ nguyện sẽ sanh, 

 nhằm tỏ rõ do tin tưởng mà phát ra lời nguyện thì lời nguyện ấy chẳng 

 hư huyễn. Không tin sẽ chẳng thể phát nguyện. Không có nguyện, lòng 

 tin  cũng  chẳng  thể  sanh.  Vì  thế  nói:  “Nếu  có  lòng  tin,  hãy  nên  phát 

 nguyện”. Hơn nữa, nguyện là bằng khoán của lòng tin, là mấu chốt của 

 hạnh, có vai trò quan trọng nhất. Nêu ra nguyện thì tín và hạnh đều nằm 

 trong ấy. Do vậy, Phật ân cần ba lượt khuyên nhủ. Lại nữa, nguyện sanh 

 về cõi ấy chính là hai môn Ưa Thích và Chán Lìa. Chán lìa Sa Bà, tương 

 ứng với hai thứ hoằng thệ do nương theo Khổ Đế và Tập Đế mà phát ra. 

 Ưa cầu Cực Lạc, tương ứng với hai thứ hoằng thệ do nương theo Đạo 

 Đế và Diệt Đế mà phát ra. Vì thế, đạt được chẳng thoái chuyển nơi đại 

 Bồ Đề đạo). 



Đoạn này thuộc phần “khuyến nguyện lưu thông”. Đại sư nói, người 

đã phát nguyện đã vãng sanh, người hiện đang phát nguyện thì trong một 

đời này nhất định vãng sanh, phát nguyện trong tương lai thì tương lai 

nhất định vãng sanh. Từ ngữ  “đương phát nguyện giả”  chỉ cho chúng ta 

trong hiện tại, cũng giống như người trong quá khứ, nhằm chỉ rõ lời phát 

nguyện xuất phát từ lòng tin không hư dối, tin tưởng sâu xa, không hoài 

nghi tí nào. Không có lòng tin sẽ chẳng thể phát nguyện. Thông thường 

có  chân  tín,  chánh tín  và  mê  tín.  Có không ít  pháp sư  đại đức  khuyên 

người  khác  niệm  Phật,  nhưng  chính  họ  không  niệm,  họ  nghĩ  còn  có 

những pháp môn khác cao hơn. Đấy gọi là  “chánh tín”  157. 

 “Nguyện  giả,  tín  chi  khoán”  (Nguyện  là  bằng  khoán  của  tín). 

 “Khoán” (券) là bằng chứng, Tín cũng là mấu chốt của Hạnh. Trong ba 

món tư lương, Tín đặc biệt quan trọng. Nếu ai thật sự chịu phát nguyện 

vãng sanh, người ấy tất nhiên có lòng tin rất sâu, ắt sẽ chịu thật thà niệm 

Phật, điều này thuộc về Hạnh. Khuyên nên tin tưởng, khuyên nên hành 

trì, mỗi phần đức Phật chỉ khuyên một lần, nhưng lại khuyên “hãy phát 

nguyện” đến ba lần. Đủ thấy, đức Phật hết sức coi trọng nguyện. Lần thứ 

157 Sở dĩ gọi là chánh tín vì những vị pháp sư ấy tin tưởng cõi Cực Lạc, tin có A Di 

Đà  Phật,  tin  A  Di  Đà  Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh  niệm  Phật  nên  mới  khuyên  người 

khác niệm Phật. Do lòng tin tưởng ấy là đúng nên gọi là chánh tín; nhưng họ chỉ tin 

chứ không phát nguyện vãng sanh, tức là chưa có lòng tin thật sự nơi năng lực chẳng 

thể nghĩ bàn của pháp môn này, nên chẳng thể gọi là “chân tín”. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 410

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhất là trong đoạn thứ hai của phần Chánh Tông, Phật nói xong sự trang 

nghiêm nơi y báo và chánh báo, chúng sanh vãng sanh về đó đều đắc Bất 

Thoái, đức Phật khuyên  “chúng sanh văn giả, ưng đương phát nguyện, 

 nguyện  sanh  bỉ  quốc”   (chúng  sanh  nghe  nói,  đều  nên  phát  nguyện, 

nguyện sanh về cõi ấy). Lần thứ hai là trong đoạn cuối của phần Chánh 

Tông:  “Thị nhân chung thời, tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh A Di 

 Đà Phật Cực Lạc quốc độ, ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn. Nhược 

 hữu chúng sanh văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc 

 độ”  (Người ấy lúc lâm chung, tâm chẳng điên đảo, liền được sanh về cõi 

nước Cực Lạc của A Di Đà Phật. Ta thấy điều lợi này, nên nói lời như 

sau: Nếu có chúng sanh nghe nói như vậy, hãy nên phát nguyện, nguyện 

sanh  về  cõi  ấy).  Còn  trong  đoạn  này  là  lần  khuyên  thứ  ba,  lại  nói: 

 “Nhược hữu tín giả, ưng đương phát nguyện, sanh bỉ quốc độ” (Nếu ai 

có lòng tin, hãy nên phát nguyện sanh về cõi ấy). Chẳng ngại phiền rộn, 

chẳng  sợ  trùng  lặp,  đức  Bổn  Sư  lòng  từ  bi  khẩn  thiết,  thật  sự  mong 

chúng ta ngay trong một đời sẽ vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi viên thành 

Phật đạo, thỏa mãn hoằng nguyện độ sanh. Tâm cảm ơn đội đức đối với 

đức Thế Tôn nẩy sanh tràn trề. 



Đại sư lại dựa trên Tứ Hoằng Thệ Nguyện để giải thích, nguyện sanh 

cõi ấy chính là viên mãn Tứ Hoằng Thệ Nguyện. Nguyện vãng sanh nhất 

định lìa khỏi Sa Bà.  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô 

 tận thệ nguyện đoạn”  thuộc về Khổ Đế và Tập Đế.  “Pháp môn vô lượng 

 thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”  thuộc về Diệt Đế 

và Đạo Đế. Tứ Hoằng Thệ Nguyện hễ phát tâm thì đại Bồ Đề tâm liền 

viên mãn. Đại sư nói lời này khiến chúng ta giật nẩy mình, vì từ trước 

đến giờ chưa có ai nói cả! Ở đây, Ngài đã nêu ra căn cứ, Tứ Hoằng Thệ 

Nguyện chính là vô thượng Bồ Đề tâm. 

 (Giải) Vấn: Kim phát nguyện, đản khả vân đương sanh, hà danh 

 kim sanh? 

  

 Đáp: Thử diệc nhị nghĩa. Nhất ước nhất kỳ danh “kim”, hiện sanh 

 phát nguyện trì danh, lâm chung định sanh Tịnh Độ. Nhị ước sát-na 

 danh “kim”, nhất niệm tương ứng, nhất niệm sanh. Niệm niệm tương 

 ứng, niệm niệm sanh. Diệu nhân, diệu quả, bất ly nhất tâm. Như xứng 

 lưỡng đầu, đê ngang thời đẳng, hà sĩ Sa Bà báo tận, phương dục trân 

 trì? Chỉ kim tín nguyện trì danh, liên ngạc quang vinh, kim đài ảnh 

 hiện, tiện  phi  Sa  Bà  giới  nội  nhân  hỹ. Cực viên, cực đốn, nan nghị, 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 411

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nan tư. Duy hữu đại trí, phương năng đế tín. 

(解) 問。今發願但可云當生。何名今生。答。此亦二

義。一約一期名今。現生發願持名。臨終定生淨土。二約

剎那名今。一念相應。一念生。念念相應。念念生。妙因

妙果。不離一心。如秤兩頭。低昂時等。何俟娑婆報盡。

方育珍池。只今信願持名。蓮萼光榮。金臺影現。便非娑

婆界內人矣。極圓極頓。難議難思。唯有大智。方能諦

信。  

( Giải: Hỏi: Nay phát nguyện thì chỉ có thể nói là “sẽ sanh”, sao lại 

 bảo là “nay sanh?” 

 Đáp: Điều này cũng có hai nghĩa:  

 - Một là dựa trên cùng một kỳ hạn mà bảo là “nay”. Đời này phát 

 nguyện trì danh thì lâm chung nhất định sanh về Tịnh Độ. 

 - Hai là dựa theo sát-na mà gọi là “nay”. Một niệm tương ứng thì 

 sanh vào cõi kia trong một niệm ấy, niệm niệm tương ứng thì trong từng 

 niệm đều sanh. 

 Diệu nhân, diệu quả, chẳng lìa nhất tâm. Như hai đầu cái cân, hễ 

 đầu này chúc xuống thì đầu kia nâng lên cùng một lúc, cần gì phải đợi 

 đến khi hết báo thân nơi Sa Bà mới sanh trong ao báu. Chỉ cần nay tín

 nguyện  trì  danh  thì  [nơi  Cực  Lạc]  hoa  sen  rạng  ngời,  đài  vàng  hiện 

 bóng, tức là đã không còn là người trong cõi Sa Bà nữa! Cực viên, cực 

 đốn, khó nghĩ, khó suy, chỉ có bậc đại trí mới có thể tin tưởng chắc thật 

 mà thôi!)

Có người hỏi: “Nay phát nguyện thì chỉ có thể nói là sẽ sanh, vì sao 

lại nói là nay sanh?” Chữ  “kim”  (nay) chỉ lúc đức Thế Tôn đang thuyết 

pháp.  “Đương phát nguyện”  là nói về những kẻ sau lúc ấy, như chúng ta 

ở trong thời đại hiện thời thuộc vào những người  “sẽ phát nguyện” . Một 

đời tu học pháp môn này, lâm chung quyết định sanh về Tịnh Độ; vì thế 

nói là “kim sanh”   (đời  này).  Nghĩa  thứ  hai  là  nói  trong  khoảng  sát-na. 

Hễ tương ứng trong một niệm thì sanh về Tịnh Độ ngay trong niệm ấy. 

Người phát nguyện ắt phải trọn đủ ba món tư lương, Tín phải là chân tín, 

Nguyện phải khẩn thiết, thấy thấu suốt hết thảy mọi thứ trong thế gian, 

trong  tâm  triệt để buông xuống,  chứ không phải  chỉ buông xuống  trên 

mặt Sự. Nếu chỉ trên mặt Sự thì chẳng đáng để bàn tới. Trong tâm phải 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 412

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nên không vướng mắc, giống như Thiện Tài tham học năm mươi ba lần, 

nhưng  luôn  là  người  tâm  địa  thanh  tịnh,  chẳng  vướng  mắc  mảy  may. 

Biểu hiện trên mặt Sự, các ngành, các nghề, nam, nữ, già, trẻ đều không 

trở ngại. Trong một niệm phải có đủ Tín, Nguyện, Hạnh cũng như tương 

ứng với Giới, Định, Huệ, và Giác, Chánh, Tịnh. Một niệm như thế, thân 

tuy chưa sanh sang đó, mà trong ao bảy báu nơi Tây Phương Cực Lạc 

thế giới đã trổ một đóa hoa sen có ghi rõ tên hành giả. Đấy là do chính 

mình cảm ứng biến hiện ra, chứ không phải do Phật biến hiện. Niệm nào 

cũng tương ứng thì hoa sen báu càng ngày càng lớn, ánh sáng, màu sắc 

ngày càng tươi đẹp. Diệu nhân, diệu quả, chẳng lìa nhất tâm. Lâm chung 

liền  thác  sanh  trong  hoa  sen.  Nhân  quả  đồng  thời  chẳng  thể  nghĩ  bàn. 

Các pháp môn khác là “nhân trước, quả sau”, còn hoa sen là nhân quả 

đồng thời, cần gì phải đợi tới khi cái thân nghiệp báo hết tuổi thọ rồi mới 

có  thể  sanh  trên  đài  vàng  trong  ao  sen  bảy  báu.  Chỉ  cần  hiện  tại  tín 

nguyện trì danh, hoa sen trong cõi Tây Phương liền rạng rỡ xinh tươi, 

chẳng còn là người trong thế giới Sa Bà nữa! 

Trong tác phẩm của pháp sư Viên Anh có nhắc tới hai người:  

1)  Một  là  pháp  sư  Khả  Cứu  đời  Tống.  Sư  thường  niệm  kinh  Pháp 

Hoa cầu sanh Tịnh Độ. Trong chương Tam Bối Vãng Sanh của kinh Vô 

Lượng Thọ, đoạn thứ tư có nói: Hễ ai tu học hết thảy pháp Đại Thừa, hồi 

hướng cầu sanh Tịnh Độ thì A Di Đà Phật cũng đến tiếp dẫn giống hệt 

[như người chuyên tu Tịnh Độ]. Đủ thấy pháp môn này bao dung hết sức 

rộng lớn. Pháp sư Khả Cứu ngồi vãng sanh, mất đã ba ngày,  sống lại, 

bảo các đồng tu: “Tôi đã đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, trông thấy 

tình  hình  hoàn  toàn  giống  như  kinh  đã  dạy”.  Ngài  lại  nói  những  ai  tu 

Tịnh Độ trong cõi đời, hoa sen trong ao bảy báu ở Tây Phương đều có 

ghi  tên.  Người  Thượng  Phẩm  vãng  sanh  là  lão  hòa  thượng  của  Quảng 

Giáo Viện tại Thần Châu. Khi ấy, lão hòa thượng còn chưa vãng sanh. 

Ngoài ra, còn có Tôn Thập Nhị Lang ở Minh Châu và chính sư Khả Cứu 

đều là đài vàng. Kém hơn là đài bạc, người chứng được đài bạc là Từ 

đạo cô. Pháp sư Khả Cứu thuật tình hình đã thấy cho mọi người nghe rồi 

lại vãng sanh. Sau này, Tôn Thập Nhị Lang lâm chung, nhạc trời vang 

rền hư không; khi Từ  đạo  cô  lâm  chung, có  mùi  hương  lạ  ngập  thất  

không tan. 

2) Người  kia  là  pháp  sư  Hoài  Ngọc, khi lâm chung, thấy A Di Đà  

Phật cầm đài bạc đến đón, Sư nghĩ ta bình sinh công phu rất đắc lực, cớ 

sao  chỉ  được  đài  bạc,  tợ  hồ  chẳng  cam  lòng.  Ý  niệm  vừa  khởi,  chẳng 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 413

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

thấy A Di Đà Phật nữa. Sư lại dốc hết tánh mạng niệm Phật bảy ngày 

bảy đêm không ngớt, A Di Đà Phật lại hiện, cầm đài vàng tiếp dẫn. 

Trong thế gian, người tu pháp môn Tịnh Độ chân tâm niệm Phật cầu 

vãng sanh, hoa sen của người ấy bèn sáng ngời, rực rỡ chóa mắt. Nếu 

giải đãi, biếng nhác, hoa liền khô héo. Đổi dạ chuyển sang tu pháp môn 

khác,  hoa  liền  chết  khô.  Hết  thảy  sự  vật  trong  Tây  Phương  đều  chẳng 

sanh diệt, chỉ có hoa sen trong ao bảy báu là có sanh, có diệt. Sự tươi, 

khô, sanh, diệt ấy do hành nhân cảm thành, chứ không liên quan gì tới A 

Di Đà Phật. 

Khi niệm Phật, tâm tánh năng niệm chẳng thể nghĩ bàn, nhưng phải 

dùng chân tâm, đừng dùng vọng tâm. Niệm Phật bằng chân tâm thì xử 

thế đãi người tiếp vật cũng phải dùng chân tâm. Niệm niệm cầu sanh về 

Tịnh Độ, khi còn sống trên đời thì hết thảy thuận theo tự nhiên, chớ nên 

cưỡng cầu. Một câu Phật hiệu đầy đủ viên mãn Tam Học, Tam Huệ, và 

ba món tư lương, mà cũng đầy đủ viên mãn vô lượng hạnh môn, nhất 

tâm chấp trì sẽ có thể viên siêu, viên đốn. Những bộ kinh lớn trong Viên 

Giáo như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa vẫn chưa thể nói là “cực” (tột bậc); 

cực viên cực đốn chỉ có một pháp môn này. Thiền là Đốn, nhưng đem so 

với  kinh  này,  chẳng thể thành  tựu  trong bảy  ngày.  Mật  Tông  nói   “tức 

 thân thành Phật”  (thành Phật ngay trong thân này), nhưng Ấn Quang đại 

sư nói rất hay:  “Tức thân thành Phật trong Mật Tông chẳng qua chỉ là 

 liễu sanh tử, thoát tam giới mà thôi!”  Loại công phu ấy thì A La Hán, 

Bích Chi Phật mới có đủ tư cách, [“tức thân thành Phật” của Mật Tông] 

chỉ  là  quả  vị  Phật  trong  Tạng  Giáo,  chẳng  thể  bằng  quả  vị  Phật  trong 

Biệt Giáo và Viên Giáo. Hết thảy tông, giáo, pháp môn bày ra trước mặt 

quý vị, quý vị chẳng chao đảo, tín tâm mới có thể kiên cố. Thông minh 

thế gian là Thế Trí Biện Thông, trí huệ thật sự là đối với hết thảy pháp 

môn chẳng nghi hoặc một tí ti nào. Cổ nhân thường nói:  “Duy thượng trí 

 dữ hạ ngu bất di dã” (Chỉ có bậc thượng trí và kẻ hạ ngu mới chẳng thay 

đổi chí hướng), thật chẳng biết hạ ngu là thượng trí. Tín tâm chẳng đủ thì 

có  thể  vun  bồi.  Đối  với  pháp  môn  này  mà  có  thể  sanh  lòng  hoan  hỷ, 

chứng tỏ người ấy trong đời quá khứ quả thật có duyên với Phật pháp. 

Đọc nhiều kinh điển Đại Thừa có thể tăng mạnh tín tâm, đọc Tịnh Độ 

Thánh  Hiền  Lục,  Vãng  Sanh  Truyện  Ký  nhiều  lượt  có  thể  thúc  đẩy  ý 

nguyện cầu vãng sanh. 

4.3.1.3. Khuyến hạnh lưu thông  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 414

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Kinh) Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả, xưng tán chư Phật bất khả 

 tư nghị công đức, bỉ chư Phật đẳng diệc xưng tán ngã bất khả tư nghị 

 công đức, nhi tác thị ngôn: “Thích Ca Mâu Ni Phật năng vi thậm nan 

 hy hữu chi sự, năng ư Sa Bà quốc độ, ngũ trược ác thế, kiếp trược, 

 kiến trược, phiền não trược, chúng sanh trược, mạng trược trung, đắc 

 A  Nậu  Đa  La  Tam Miệu  Tam  Bồ  Đề,  vị  chư  chúng sanh,  thuyết thị 

 nhất thiết thế gian nan tín chi pháp”. 

(經) 舍利弗。如我今者。稱讚諸佛不可思議功德。彼

諸佛等。亦稱讚我不可思議功德。而作是言。釋迦牟尼

佛。能為甚難希有之事。能於娑婆國土。五濁惡世。劫

濁。見濁。煩惱濁。眾生濁。命濁中。得阿耨多羅三藐三

菩提。為諸眾生。說是一切世間難信之法。

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Như ta nay khen ngợi chư Phật có 

 công đức chẳng thể nghĩ bàn, các vị Phật ấy cũng khen ngợi công đức 

 chẳng thể nghĩ bàn của ta, mà nói như thế này: “Thích Ca Mâu Ni Phật 

 làm được chuyện rất khó, là có thể ở trong đời ác năm thứ trược là kiếp 

 trược, kiến trược, phiền não trược, chúng sanh trược, mạng trược, đắc 

 Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, vì các chúng sanh nói pháp mà 

 hết thảy thế gian khó tin tưởng này). 

Đoạn  kinh  văn  này  là   “khuyến  hạnh  lưu  thông” .  Chữ   “chư  Phật” 

trong câu trước chỉ A Di Đà Phật.  “Bỉ chư Phật đẳng”  là A Di Đà Phật 

và mười phương vô lượng vô biên chư Phật đều cùng tán thán Thích Ca 

Mâu Ni Phật ở trong đời ác ngũ trược, tức kiếp trược, kiến trược, phiền 

não trược, chúng sanh trược, mạng trược, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác, vì các chúng sanh nói ra pháp mà hết thảy thế gian khó thể 

tin tưởng này. Khi Phật Thích Ca xuất thế, tuổi thọ trung bình của con 

người trong thế giới Sa Bà là một trăm tuổi, đang nhằm kiếp giảm, cứ 

mỗi một trăm năm lại giảm một tuổi. Do đức Phật xuất thế cách đây đã 

ba ngàn năm nên tuổi thọ trung bình của con người hiện thời là bảy mươi 

tuổi, đang bước vào đời ác ngũ trược. Để có thể tu hành chứng quả thành 

Phật  ngay  trong  thời  này,  phải  dùng  phương  pháp  nào  để  thành  Phật? 

Ngẫu Ích đại sư bảo Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật do niệm A Di Đà 

Phật mà thành Phật. Câu này nằm ngay trong đoạn kinh văn này. Phật 

Thích Ca đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác tức là thành Phật, thị 

hiện thành Phật ngay trong một đời, rồi mới đem pháp môn thành Phật 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 415

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

ngay trong một đời truyền cho chúng ta. Đấy là  “vì các chúng sanh, nói

 ra pháp mà hết thảy thế gian khó tin tưởng”  này. 

 (Giải) Chư Phật công đức, trí huệ, tuy giai bình đẳng, nhi thi hóa 

 tắc hữu nan dị. Tịnh Độ thành Bồ Đề dị, trược thế nan. Vị Tịnh Độ 

 chúng sanh thuyết pháp dị, vị trược thế chúng sanh nan. Vị trược thế 

 chúng sanh thuyết tiệm pháp do dị, thuyết đốn pháp nan. Vị trược thế 

 chúng sanh thuyết dư đốn pháp do dị, thuyết Tịnh Độ hoành siêu đốn 

 pháp vưu nan. Vị trược thế chúng sanh, thuyết Tịnh Độ hoành siêu 

 đốn tu đốn chứng diệu quán, dĩ tự bất dị. Thuyết thử vô tạ cù lao tu 

 chứng,  đản  trì  danh  hiệu,  kính  đăng  Bất  Thoái,  kỳ  đặc  thắng  diệu, 

 siêu xuất tư nghị, đệ nhất phương tiện, cánh vi nan trung chi nan. Cố 

 thập phương chư Phật, vô bất thôi ngã Thích Ca, thiên vi dũng mãnh 

 dã. 

(解) 諸佛功德智慧。雖皆平等。而施化則有難易。淨

土成菩提易。濁世難。為淨土眾生說法易。為濁世眾生

難。為濁世眾生說漸法猶易。說頓法難。為濁世眾生說餘

頓法猶易。說淨土橫超頓法尤難。為濁世眾生。說淨土橫

超頓修頓證妙觀。已自不易。說此無藉劬勞修證。但持名

號。徑登不退 。奇特勝妙。超出思議。第一方便。更為難 

中之難。故十方諸佛。無不推我釋迦。偏為勇猛也。  

( Giải: Công đức và trí huệ của chư Phật tuy đều bình đẳng, nhưng 

 thực hiện sự giáo hóa thì có dễ hay khó. Trong Tịnh Độ thành Bồ Đề dễ 

 dàng, trong đời trược thì khó. Vì chúng sanh trong Tịnh Độ thuyết pháp 

 thì dễ, vì chúng sanh đời trược thuyết pháp khó khăn. Vì chúng sanh đời 

 trược thuyết pháp Tiệm (tu tấn dần dần) còn dễ, nói pháp Đốn sẽ khó. Vì 

 chúng sanh đời trược nói các pháp Đốn khác còn dễ, nói Đốn pháp Tịnh 

 Độ vượt ngang tam giới rất khó. Vì chúng sanh đời trước nói diệu quán 

 Tịnh Độ đốn tu đốn chứng vượt ngang tam giới đã chẳng dễ dàng, nói 

 pháp chẳng cần đến tu chứng nhọc nhằn, chỉ trì danh hiệu, mau chóng 

 vượt lên Bất Thoái, kỳ lạ, đặc biệt, thù thắng, nhiệm mầu, vượt khỏi suy 

 nghĩ, phương tiện bậc nhất này càng là điều khó nhất trong những điều 

 khó. Vì thế, mười phương chư Phật không một vị nào chẳng suy tôn đức 

 Thích Ca của chúng ta là bậc đặc biệt dũng mãnh). 

Mười  phương  tam  thế  hết thảy chư Phật Như Lai có cùng một tâm  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 416

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nguyện phổ độ chúng sanh viên thành Phật đạo. Công đức, trí huệ, năng 

lực của chư Phật đều bình đẳng, nhưng để thực hiện sự giáo hóa lại có dễ, 

khó [khác biệt]. Khó hay dễ là dựa trên đối tượng được giáo hóa mà nói, 

kẻ căn tánh lanh lợi sẽ dễ giáo hóa, chứ căn tánh đã chậm lụt mà nghiệp 

chướng lại nặng nề thì khó lắm. Đối với kẻ chướng nặng, nếu chẳng lập 

nhiều phương tiện chỉ dạy, bọn họ chẳng có hy vọng gì thành Phật. A Di 

Đà Phật hóa hiện Tịnh Độ ở Tây Phương thế giới chính là vì những kẻ 

như vậy mà lập bày ra. Có những kẻ hiểu lầm tưởng Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới  để  chuyên  độ  những  hạng  vô  tri  vô  thức,  làm  sao  có  thể 

sánh bằng các pháp môn Đại Thừa. Thật ra, họ đã thấy sai! Thật chẳng 

biết  Phật  Di  Đà lập ra  pháp  môn này,  vượt trỗi pháp  Nhất  Thừa  trong 

Đại Thừa, pháp này chính là pháp môn trực tiếp để thành Phật, những kẻ 

căn tánh cực độn, tội nghiệp sâu nặng, hễ tiếp nhận sẽ lập tức thành Phật. 

Vì sao kẻ ấy có thể tin, có thể nguyện, có thể hành? Đọc kinh Vô Lượng 

Thọ sẽ biết ngay, vốn là vì thiện căn, phước đức đã tích lũy trong nhiều 

đời nhiều kiếp của những người ấy đã chín muồi, hoàn toàn chẳng phải 

là ngẫu nhiên! 

Tiếp  đó,  luận  về  sự  khó  -  dễ  nơi  hoàn  cảnh.  Tây  Phương  thế  giới 

thành  Phật  dễ  dàng,  Sa  Bà  khó  khăn.  Mỗi  một  người  sanh  về  Tây 

Phương đều được bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, Phật quang phổ 

chiếu, trí huệ tăng trưởng, nghe pháp dễ khai ngộ. Cổ đức nói, hoàn cảnh  

giữa hai thế giới có nhiều điểm khác nhau:  

1) Ở Tịnh Độ thường xuyên thấy Phật. Kẻ đới nghiệp vãng sanh, dẫu 

là Hạ Hạ Phẩm vãng sanh ở trong hoa sen mười hai kiếp hoa sen mới nở, 

thấy Phật, ngộ Vô Sanh, nhưng ở trong hoa sen cũng có thể thấy Ứng 

Hóa Thân của A Di Đà Phật và chư Phật, cũng như thấy Văn Thù, Phổ 

Hiền v.v... các vị thượng thiện nhân. “Hoa nở thấy Phật” là thấy được 

Báo Thân Phật, khi hoa chưa nở thì thấy Ứng Hóa Thân, [khi hoa nở thì 

người ấy] cũng đồng thời có năng lực đến mười phương thế giới hóa độ 

chúng sanh hữu duyên. 

2) Thường nghe pháp. Ba kinh [Tịnh Độ] đều nói trong Tây Phương 

thế  giới,  sáu  trần  đều  thuyết  pháp,  nên  [chúng  sanh  trong  Cực  Lạc] 

chẳng bị mê hoặc mà cũng chẳng thể thoái chuyển. Trong thế giới Sa Bà 

nghe pháp rất khó. 

3) Ở Tịnh Độ, các vị thượng thiện nhân tụ hội một chỗ, những thứ 

được  tiếp  xúc  đều  giúp cho hành nhân đạt thành tựu, không bị chướng  

ngại; còn thế giới Sa Bà chướng ngại trùng trùng. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 417

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

4) Tịnh Độ không có ma sự, cõi này các loài ma nhiễu loạn. 

5) Người sanh vào Tịnh Độ đều thọ vô lượng, Sa Bà đoản mạng. 

6) Tịnh Độ chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, Sa Bà tiến ít, lùi nhiều. 

Hễ sanh sang đời khác, phải học lại từ đầu. 

7)  Tịnh  Độ  quyết  định  một  đời  thành  Phật,  Sa  Bà  thành  Phật  phải 

mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp. 

Cuối cùng đại sư lại nói:  “Vì chúng sanh đời trược nói các pháp Đốn 

 khác  còn  dễ,  nói  pháp  Tịnh  Độ  là  pháp  Đốn  vượt  khỏi  tam  giới  theo 

 chiều  ngang  rất  khó”.   Thế  nào  là  các  pháp  Đốn  khác?  Thiền  là  pháp 

Đốn khác, người học Thiền đông đảo. Vì chúng sanh trong đời trược nói 

pháp  Thật  Tướng  Niệm  Phật  và  Quán  Tưởng  Niệm  Phật  đã  chẳng  dễ 

dàng, may ra còn có người chịu tiếp nhận, chứ nói pháp môn bậc nhất 

 “không  cần  phải  tu  chứng  nhọc  nhằn,  chỉ  trì  danh  hiệu,  nhanh  chóng 

 vượt lên Bất Thoái”  càng là sự khó nhất trong các sự khó. Vì đây là cảnh 

giới của chư Phật, người thường ai có thể hiểu được? Tôi thường khen 

ngợi chư vị đồng tu, nhân duyên thiện căn, phước đức của quý vị tốt đẹp 

hơn tôi. Quý vị vừa học Phật liền tin tưởng pháp môn này. Tôi học Phật 

cả bốn mươi năm mới tin tưởng. Tôi xuất gia lúc mới hai mươi sáu tuổi, 

gặp lão cư sĩ Châu Kính Trụ đã ngoài bảy mươi, cụ đối với tôi rất tốt, 

thường  thường  chăm  sóc  tôi.  Về  sau,  cụ  giới  thiệu  tôi  đến  Đài  Trung 

thân  cận  thầy  Lý  học  Phật.  Thầy  Lý  là  đệ  tử  của  Ấn  Quang  đại  sư, 

chuyên tu Tịnh Độ. Tôi [đến Đài Trung] nhằm mục đích học giảng kinh, 

cụ Lý khuyên tôi tu Tịnh Độ, tôi chẳng thể tiếp nhận, thậm chí còn ép 

thầy đến nỗi cụ phải thốt ra một câu:  “Từ xưa đến nay bao nhiêu cao 

 tăng đại đức và những vị tại gia cư sĩ có học thức, tu tập vững vàng đều 

 học Tịnh Độ, cứ coi như là họ bị lừa đi. Chúng ta bị lừa một lần cũng 

 không sao!”   Năm  Dân  Quốc  sáu  mươi  (1971),  tôi  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm ở Đài Bắc, chẳng thể không thâm nhập nghiên cứu, giảng suốt 

mười  bảy  năm,  đến  cuối  cùng,  thấy  các  vị  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền  là 

những vị Phật sẽ bổ xứ trong thế giới Hoa Tạng, các Ngài đều cầu sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, chứng tỏ Tây Phương có chỗ đáng chú ý, 

ban cho tôi một nhân duyên phản tỉnh to lớn. Từ đấy, tôi lại chú ý thật 

kỹ càng: Thiện Tài đồng tử tu pháp môn Niệm Phật, Thiện Tài là học trò 

đắc ý của ngài Văn Thù. Ngài Văn Thù phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

truyền  pháp  cho  Thiện  Tài  ắt  cũng  là  pháp  môn  Niệm  Phật.  Về  sau, 

Thiện Tài đi tham học, vị thầy thứ nhất (tỳ-kheo Cát Tường Vân) dạy 

Ngài pháp môn Niệm Phật, đến vị cuối cùng là Phổ Hiền Bồ Tát, mười 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 418

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, khiến cho Thiện Tài thành Phật viên 

mãn ngay trong một đời. Do vậy, tôi mới quay đầu, mới lại thâm nhập 

nghiên cứu ba kinh Tịnh Độ. Nếu chẳng do kinh Hoa Nghiêm, tôi không 

có cách gì thâm nhập Tịnh Độ. Về sau, lại đọc những lời luận định của 

các bậc đại đức thời Tùy - Đường:  “Hoa Nghiêm, Pháp Hoa chẳng qua 

 nhằm  dẫn  đường  cho  kinh  Vô  Lượng  Thọ  mà  thôi!”   Tôi  đọc  câu  bình 

luận  này,  cảm  nhận  đặc  biệt  sâu  đậm  hơn  những  người  khác.  Đúng  là 

khó nhất trong những sự khó! Học Giáo mà có thể quy hướng Tịnh Độ 

thì số lượng những vị như vậy qua các đời truyền thừa chẳng nhiều. Do 

vậy, mười phương chư Phật không vị nào chẳng suy tôn Phật Thích Ca 

là đấng dũng mãnh. 

 (Giải)  Kiếp  Trược  giả,  trược  pháp  tụ  hội  chi  thời.  Kiếp  Trược 

 trung, phi đới nghiệp hoành xuất chi hạnh, tất bất năng độ. 

(解) 劫濁者。濁法聚會之時。劫濁中。非帶業橫出之

行。必不能度。  

( Giải: Kiếp Trược là lúc các pháp nhơ bẩn tụ hội. Trong thuở Kiếp 

 Trược,  nếu  chẳng  có  hạnh  “mang  theo  nghiệp  vượt  thoát  theo  chiều 

 ngang”, ắt chẳng thể độ được)

Đối  với  từ  ngữ  Ngũ  Trược,  trong  đoạn  Huyền  Nghĩa  trong  phần 

trước đã trình bày đại lược, ở đây, tôi lại y theo lời giải thích của đại sư 

để giảng rõ. 

Thứ nhất là Kiếp Trược. Chữ Kiếp (劫) chỉ thời đại. Trược (濁) là ô

nhiễm. Chúng ta cảm nhận sâu xa sự ô nhiễm trong môi trường sinh thái 

và địa cầu. Các nhà khoa học đã đưa ra lời cảnh cáo: Nếu chẳng cải thiện 

tình hình ô nhiễm, thì năm  mươi năm sau, thế giới này sẽ chẳng thích 

hợp cho nhân loại sanh sống. Hiện thời mọi người đều nghiên cứu vấn 

đề bảo vệ môi trường, nhưng hiệu quả chẳng lớn lắm. Đức Phật nói : “Y

 báo chuyển theo chánh báo” . Y báo là hoàn cảnh sống, hoàn cảnh bị ô 

nhiễm bởi chánh báo. Chánh báo là lòng người, tâm tịnh ắt cõi nước tịnh. 

Trong xã hội hiện thời, lòng người ô nhiễm, tư tưởng ô nhiễm, kiến giải 

ô nhiễm, tinh thần ô nhiễm; nếu chẳng dốc sức thanh tịnh hóa lòng người, 

sợ rằng chẳng thay đổi được gì. Ấn Quang đại sư đến tuổi xế chiều từng 

có lần chủ trì pháp hội Hộ Quốc Tức Tai tại Thượng Hải suốt bảy ngày. 

Ngày cuối cùng, Ngài truyền trao Tam Quy, Ngũ Giới, lúc ấy có đệ tử 

ghi chép những lời Ngài diễn giảng thành một cuốn sách nhỏ. Ngài đề 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 419

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

xướng  “kiêng giết, ăn chay, niệm Phật, chẳng những có thể tiêu trừ tai 

 nạn, mà còn có thể bảo vệ đất nước” . Nếu bây giờ chúng tôi đề xướng 

thuyết  ấy,  ai  sẽ  tin  tưởng?  Nhưng  ba  điều  ấy  quả  thật  hữu  hiệu,  niệm 

Phật tịnh hóa lòng người, kiêng giết, ăn chay sẽ giảm nhẹ sự tàn bạo, dữ 

dằn, hiệu quả trông thấy lập tức. Đáng tiếc là mọi người chẳng tin tưởng, 

coi đó là mê tín. Đấy là cộng nghiệp khó lòng cứu vãn! 

 (Giải)  Kiến  Trược  giả,  Ngũ  Lợi  Sử  tà  kiến  tăng  thịnh,  vị  Thân 

 Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ, Giới Thủ, cập chư tà kiến. Hôn muội cốt 

 một, cố danh vi Trược. Kiến Trược trung, phi bất giả phương tiện chi 

 hạnh, tất bất năng độ. 

(解) 見濁者。五利使邪見增盛。謂身見。邊見。見

取。戒取。及諸邪見。昏昧汨沒。故名為濁。見濁中。非

不假方便之行。必不能度。  

( Giải: Kiến Trược là năm thứ Lợi Sử tà kiến tăng trưởng mạnh mẽ, 

 tức là Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Thủ Kiến, và các tà 

 kiến. Tối tăm, chìm đắm, nên gọi là Trược. Trong thời Kiến Trược, nếu 

 chẳng cậy vào hạnh phương tiện, ắt chẳng thể độ được). 

Thứ hai,  “Kiến  Trược  là  năm  thứ Lợi Sử tà kiến tăng trưởng mạnh  

 mẽ” . Ngũ Lợi Sử: Sử (使) có nghĩa là nha dịch, giống như cảnh sát hình 

sự hiện thời. Lợi (利) là lợi hại. Ngũ Lợi Sử chính là Kiến Hoặc. Kiến 

Hoặc  chia  thành  năm  thứ,  tức  Thân  Kiến,  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ  Kiến, 

Giới Cấm Thủ Kiến và Tà Kiến. Trong phần trước tôi đã giảng cặn kẽ, ở 

đây không nói nhiều. Những kiến giải sai lầm này che lấp trí huệ trong 

chân tâm, nên gọi là Trược. Nếu chẳng nhờ vào phương tiện bậc nhất, ắt 

chẳng thể độ được. 

 (Giải) Phiền Não Trược giả, Ngũ Độn Sử phiền hoặc tăng thịnh, 

 vị tham,  sân, si, mạn,  nghi, phiền động  não loạn,  cố danh vi  Trược. 

 Phiền Não Trược trung, phi tức phàm tâm thị Phật tâm chi hạnh, tất 

 bất năng độ. 

(解) 煩惱濁者。五鈍使煩惑增盛。謂貪。瞋。癡。

慢。疑。煩動惱亂。故名為濁。煩惱濁中。非即凡心是佛

心之行。必不能度。  

( Giải:  Phiền Não Trược là năm thứ Độn Sử phiền não mê hoặc tăng  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 420

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 trưởng mạnh mẽ, tức là tham, sân, si, mạn, nghi gây phiền não, rối loạn, 

 nên gọi là Trược. Trong thuở Phiền Não Trược, nếu không dùng hạnh 

 “tâm phàm chính là tâm Phật”, ắt chẳng thể độ được). 

Kiến Trược là kiến giải sai lầm, tức thấy sai lầm. Phiền Não Trược là 

tư tưởng sai lầm, tức suy nghĩ lầm lạc. Ngũ Độn Sử cũng gồm năm loại 

lớn. Năm thứ Lợi Sử trong phần trước xảy đến mãnh liệt, còn năm thứ 

Độn Sử này tuy chẳng mãnh liệt nhưng rất khó đoạn. Cổ đức thường ví 

von là  “dẫu lìa ngó ý còn vương tơ lòng” . Dẫu cho đắc Tứ Quả La Hán, 

Kiến Hoặc và Tư Hoặc đều đã đoạn, nhưng tập khí vẫn còn. Ngũ Độn Sử 

là tham, sân, si, mạn, nghi. Tham là tham ái. Sân là nóng giận. Si là ngu 

si, đối với chân, vọng, tà, chánh, đúng, sai, thiện, ác, lợi, hại, chẳng phân 

biệt rõ ràng, thường thấy biết điên đảo. Trong các phiền não, ngu si là 

nghiêm trọng nhất, vì không có Huệ sẽ chẳng đoạn được Si, chỉ dựa vào 

Định vẫn chưa được. Do vậy, A La Hán có Cửu Thứ Đệ Định. Mạn là 

ngạo  mạn.  Nghi  là  hoài  nghi.  Nghi  đây  không  phải  là  ngờ  vực  thông 

thường, mà là hoài nghi Thánh Ngôn Lượng, đời này sẽ khó thoát tam 

giới. Trong thời đại hiện thời, Phiền Não Trược nghiêm trọng hơn bất cứ 

thời kỳ nào trong quá khứ. Đại sư nói nếu chẳng dùng phương pháp  “cái

 tâm phàm chính là tâm Phật”  sẽ chẳng thể thành tựu. Nói theo Lý, tâm 

phàm chính là tâm Phật, về mặt Sự, thì [tâm phàm và tâm Phật] khác hẳn 

nhau.  Ngoài  pháp  môn  Niệm  Phật  ra,  kinh  Đại  Thừa  có  nói  tới  Đồng 

Sanh  Tánh  và  Dị  Sanh  Tánh.  Hàng  Bồ  Tát  từ  Tam  Hiền  trở xuống và 

chúng  sanh  trong  sáu  đường  đều  là  Dị  Sanh  Tánh,  khó  thể  thành  tựu. 

Phàm phu trong lục đạo càng chẳng dễ gì vượt thoát tam giới. Con người 

luân hồi,  cuộc  sống trong  đời này  ngắn ngủi,  tạm  bợ,  cuộc sống trong 

những  đời sau sẽ làm  như  thế nào đây? Người  mê  hoặc,  điên  đảo,  chỉ 

thấy chuyện trước mắt, thường chẳng nghĩ tới hậu quả. Trong pháp môn 

tu hành, chỉ có tâm niệm Phật là chân tâm bổn tánh. Tâm tánh năng niệm 

chẳng thể nghĩ bàn, tâm ấy chính là Phật tâm, đức Phật được niệm chẳng 

thể nghĩ bàn. Phật hiệu là tánh đức, lại còn là đức hiệu (danh hiệu của 

phẩm đức nơi tự tánh) của chân tâm bổn tánh viên mãn. Câu  “tức phàm 

 tâm  thị  Phật  tâm  chi  hạnh”   chỉ  pháp  môn  Niệm  Phật  vãng  sanh.  Trừ 

pháp môn này ra, ắt chẳng [có pháp môn nào khác mà] có thể độ được. 

 (Giải) Chúng Sanh Trược giả, kiến phiền não, sở cảm thô tệ Ngũ 

 Ấm hòa hợp, giả danh chúng sanh. Sắc, tâm tịnh giai lậu liệt, cố danh 

 vi  Trược. Chúng  Sanh  Trược  trung,  phi Hân Yếm chi hạnh,  tất bất  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 421

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 năng độ. 

(解) 眾生濁者。見煩惱。所感麤弊五陰和合。假名眾

生。色心並皆陋劣。故名為濁。眾生濁中。非欣厭之行。

必不能度。  

( Giải: Chúng Sanh Trược là do Kiến Hoặc, cảm vời Ngũ Ấm thô tệ 

 hòa hợp, giả gọi là chúng sanh. Sắc lẫn tâm đều thô lậu, hèn kém, nên 

 gọi  là  Trược.  Trong  thuở  Chúng  Sanh  Trược,  nếu  không  do  hạnh  Ưa 

 Thích và Chán Lìa, ắt chẳng thể độ được). 

 “Do các duyên hòa hợp mà sanh”  nên gọi là  “chúng sanh” . Chúng

sanh do Ngũ Ấm, tức Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức kết hợp thành. Sắc 

tượng trưng cho vật chất, Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tinh thần. Có cảm 

nhận, suy nghĩ liên tục sanh diệt trong từng sát-na. Trong Duy Thức Học 

gọi Thức là A Lại Da Thức, nói thông tục là “linh hồn”, nhà Phật gọi là 

“thần thức”. Luân hồi trong sáu nẻo là do thần thức đầu thai. Khi chưa 

khai  ngộ  kiến  tánh,  thần  thức  là  chủ  tể,  đó  là  Ngã.  Sau  khi  kiến  tánh, 

chân tâm bổn tánh mới chính là con người thật của chính mình. Khi mê 

muội [chưa thấu hiểu] chân tâm bổn tánh thì gọi là Thức, ngộ rồi thì gọi 

là Chân Như Bổn Tánh. Thức và Chân Như Bổn Tánh là một, chẳng qua 

là hai danh từ khác nhau mà thôi. Chân tánh là bản thể của hết thảy vạn 

pháp trong vũ trụ, ở nơi hữu tình chúng sanh thì gọi là Phật Tánh, còn 

nơi vô tình chúng sanh thì gọi là Pháp Tánh. Do kiến giải, tư tưởng sai 

lầm  nên  cảm  vời  Sắc  và  Tâm  đều  chẳng  thanh  tịnh, nên gọi là  Trược. 

Trong hoàn cảnh ô nhiễm này, ắt phải phát tâm lìa khỏi, ắt phải vui vẻ 

nguyện sanh về cõi Phật thanh tịnh nơi thế giới Tây Phương. Có hạnh 

Vui Cầu và Nhàm Lìa thì mới có hy vọng đắc độ. 

 (Giải) Mạng Trược giả, nhân quả tịnh liệt, thọ mạng đoản xúc, nãi 

 chí bất mãn bách tuế, cố danh vi Trược. Mạng Trược Trung, phi bất 

 phí thời kiếp, bất lao cần khổ chi hạnh, tất bất năng độ. 

(解) 命濁者，因果並劣，壽命短促，乃至不滿百歲，

故名為濁。命濁中，非不費時劫，不勞勤苦之行，必不能

度。

( Giải: Mạng Trược là nhân và quả đều kém cỏi, tuổi thọ ngắn ngủi, 

 thậm  chí  chẳng  đầy  trăm  tuổi,  nên  gọi  là  Trược.  Trong  thuở  Mạng 

 Trược, mà  chẳng  dùng  hạnh  “chẳng tốn kiếp số, chẳng cần phải nhọc  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 422

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 nhằn tu tập”, ắt chẳng thể độ được). 

Mọi người thường nói tới khỏe mạnh, sống lâu, đấy là chuyện chúng 

sanh mong cầu nhiều nhất. Nếu luận theo nhân thì điều thứ nhất là phải 

có tâm thanh tịnh và tâm đại từ bi. Nếu cái nhân không tốt, tâm chẳng 

thanh tịnh, chẳng từ bi, thân ắt sẽ đoản mạng, lắm bệnh. Phật nói người 

có đủ sáu căn, tức sáu căn không thiếu sót, chẳng sứt sẹo, rất khó có. Bất 

cứ quả báo nào cũng đều có nguyên nhân. Nói theo mặt cương lãnh thì 

bố thí là nhân, phước báo là quả. Tài Bố Thí được giàu có, Pháp Bố Thí 

được  thông  minh,  trí  huệ,  Vô  Úy  Bố  Thí  được  mạnh  khỏe,  sống  lâu. 

Chẳng tu nhân mà mong có quả báo tốt thì chính là huyễn tưởng. Con 

người hiện thời thiếu khuyết tâm từ bi và tâm thanh tịnh; do vậy, Mạng 

Trược. Trong thời kỳ này, nhất định phải chọn một phương pháp tu hành 

chẳng tốn bao nhiêu thời gian, chẳng phải nhọc nhằn tu tập thì mới hòng 

đắc độ. 

 (Giải) Phục thứ, chỉ thử tín nguyện, trang nghiêm nhất thanh A Di 

 Đà Phật, chuyển Kiếp Trược vi thanh tịnh hải hội, chuyển Kiến Trược 

 vi vô lượng quang, chuyển Phiền Não Trược vi Thường Tịch Quang, 

 chuyển Chúng Sanh Trược vi liên hoa hóa sanh, chuyển Mạng Trược 

 vi vô lượng thọ. Cố, nhất thanh A Di Đà Phật tức Thích Ca Bổn Sư ư 

 ngũ trược ác thế, sở đắc chi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp. 

 Kim  dĩ  thử  quả  giác  toàn  thể,  thọ  dữ  trược  ác  chúng  sanh,  nãi  chư 

 Phật sở hành cảnh giới, duy Phật dữ Phật năng cứu tận, phi cửu giới 

 tự lực sở năng tín giải dã. “Chư chúng sanh”, biệt chỉ ngũ trược ác 

 nhân. “Nhất thiết thế gian”, thông chỉ tứ độ khí thế gian, cửu giới hữu 

 tình thế gian dã. 

(解) 復次。祇此信願。莊嚴一聲阿彌陀佛。轉劫濁。

為清淨海會。轉見濁。為無量光。轉煩惱濁。為常寂光。

轉眾生濁。為蓮華化生。轉命濁。為無量壽。故一聲阿彌

陀佛。即釋迦本師。於五濁惡世。所得之阿耨多羅三藐三

菩提法。今以此果覺全體。授與濁惡眾生。乃諸佛所行境

界。唯佛與佛能究盡。非九界自力。所能信解也。諸眾

生。別指五濁惡人 。一切世間 通指四土器世間。九界有 

情世間也。  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 423

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

( Giải: Lại nữa, chỉ dùng tín nguyện này để trang nghiêm, niệm một 

 tiếng  A  Di  Đà  Phật,  sẽ  chuyển  Kiếp  Trược  thành  hải  hội  thanh  tịnh, 

 chuyển  Kiến  Trược  thành  vô  lượng  quang,  chuyển  Phiền  Não  Trược 

 thành Thường Tịch Quang, chuyển Chúng Sanh Trược thành hóa sanh 

 trong hoa sen, chuyển Mạng Trược thành vô lượng thọ. Vì thế, một câu 

 A Di Đà Phật chính là pháp mà đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

 dùng  để  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  trong  đời  ác  ngũ 

 trược.  Nay  Ngài  đem  toàn  thể  sự  giác  ngộ  nơi  Phật  quả  truyền  cho 

 chúng sanh trong đời trược ác. Đấy chính là cảnh giới thực hành của 

 chư Phật, chỉ có Phật với Phật mới hòng thấu suốt cùng tận, chứ chúng 

 sanh trong chín pháp giới cậy vào tự lực sẽ chẳng thể tin hiểu được. Chữ 

 “chư  chúng  sanh”  chỉ  riêng  những  kẻ  ác  trong  đời  ngũ  trược.  Chữ 

 “nhất thiết thế gian” chỉ chung thế giới vật chất trong bốn cõi và hữu 

 tình chúng sanh trong chín pháp giới). 

Có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha thì một tiếng A Di Đà Phật sẽ 

chuyển Kiếp Trược thành hải hội thanh tịnh, chuyển biến ngay lập tức. 

Chuyển Kiến Trược thành vô lượng quang, chuyển biến kiến giải sai lầm 

thành sự quán sát trí huệ. Chuyển Phiền Não Trược thành Thường Tịch 

Quang, chuyển hết thảy phiền não thành Đại Định. Chuyển Chúng Sanh 

Trược  thành  hóa  sanh  trong  hoa  sen,  chuyển  Mạng  Trược  thành  vô 

lượng thọ. Cách chuyển như thế nào? Chỉ dựa vào tín nguyện trì danh, 

dễ dàng xiết bao! Khó ở chỗ người ta chẳng chịu tin tưởng. Hết thảy chư 

Phật đều cảm thán pháp này là pháp khó tin, ai có thể tin tưởng thì chính 

là  người  thật  sự  có  phước.  Phàm  phu  hoàn  toàn  chẳng  thể  thấu  hiểu 

nghĩa lý của pháp này, đấy là đại phước báo viên mãn rốt ráo chẳng thể 

nghĩ bàn. Đại sư lại dạy rõ:  Thích Ca Mâu Ni Phật do niệm A Di Đà 

 Phật  mà  thành  Phật,  vì  đức  Phật  Thích  Ca  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam 

 Miệu Tam Bồ Đề trong đời ác ngũ trược. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

Bồ Đề là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, mà cũng là “thành Phật”. 

Nếu Phật chẳng giảng kinh Di Đà, chẳng dạy chúng ta pháp môn Niệm 

Phật, dù Phật có nói ngàn kinh muôn luận thì cũng là phạm lỗi thiếu sót 

đối với  chúng  ta.  Chúng ta là phàm  phu nghiệp  chướng sâu  nặng,  nếu 

chẳng giảng pháp môn thành Phật viên mãn ngay trong một đời này thì 

làm sao gọi là đối xử đúng lẽ với con người cho được? Do vậy, hết thảy 

chư Phật nhất định chẳng phụ bạc chúng sanh. Tận hư không, khắp pháp 

giới tuyên dương phổ biến pháp môn này, bất luận tu học bất cứ pháp 

môn nào, Thiền Tông, Giáo Hạ, Mật Tông, Giới Luật, sau khi tu thành 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 424

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

tựu, đến cuối cùng đều về thế giới Hoa Tạng, Hoa Tạng là chỗ quy túc 

chung. Đến được thế giới Hoa Tạng rồi sẽ gặp Văn Thù, Phổ Hiền. Văn 

Thù, Phổ Hiền dạy mọi người niệm Phật cầu sanh về thế giới Cực Lạc 

hòng viên thành Phật đạo. Khi tôi giảng Quán Kinh, giảng đến phần ba 

thứ phước, thấy “tin sâu nhân quả” được xếp vào điều thứ ba; nếu xếp 

vào điều thứ nhất, tôi cũng chẳng hoài nghi một tí nào, [nay tin sâu nhân 

quả] lại xếp vào điều thứ ba, mà điều thứ ba là pháp tu của Bồ Tát. Tôi 

giảng kinh cũng là giảng theo kiểu nuốt trộng quả táo, nhưng vẫn hoài 

nghi, tự hỏi Bồ Tát mà vẫn chẳng tin nhân quả hay sao? Nhiều năm sau 

mới biết  “niệm Phật là nhân, thành Phật là quả” . Đấy là cảnh giới của 

Phật, rất nhiều vị Bồ Tát chẳng biết. Chúng sanh trong chín pháp giới 

nếu không được bổn nguyện và oai thần của Phật gia trì, sẽ đều chẳng tin 

tưởng.  Chúng  sanh  thiện  căn  chưa  chín  muồi,  Phật  cũng  chẳng  gia  trì 

được! Do vậy, đại sư nói:  “Chúng sanh trong chín pháp giới cậy vào tự 

 lực sẽ chẳng thể tin hiểu được” . Chữ  “chư chúng sanh”  riêng chỉ những 

kẻ  tạo  ác  trong  đời  ác  ngũ  trược.  Theo  Thiện  Đạo  đại  sư,  chữ   “chư 

 chúng sanh”  trong Quán Kinh chỉ ba bậc vãng sanh thuộc hạng Hạ. Ba 

phẩm thuộc bậc Thượng là đại tâm phàm phu, ba phẩm thuộc bậc Trung 

là phàm phu tu thiện trong thế gian, ba phẩm thuộc bậc Hạ là phàm phu 

tạo ác. Chữ  “nhất thiết thế gian”  chỉ chung các hữu tình thế gian trong 

chín pháp giới. 

 (Giải) Tiền khuyến tín lưu thông, thị chư Phật phó chúc. Thử Bổn 

 Sư phó chúc, chúc ngữ lược biệt tùng thông, đản vân “nhất thiết thế 

 gian” do tiền chư Phật sở vân “nhữ đẳng chúng sanh”, đương tri Văn 

 Thù, Ca Diếp đẳng, giai tại sở chúc dã. 

(解) 前勸信流通。是諸佛付囑。此本師付囑。囑語略

別從通。但云一切世間。猶前諸佛所云。汝等眾生。當知

文殊迦葉等。皆在所囑也。  

( Giải: Đoạn Khuyến Tín Lưu Thông trong phần trước là lời dặn bảo 

 của  chư  Phật.  Trong  đoạn này  là đức  Bổn  Sư dặn bảo.  Trong  lời dặn 

 bảo  riêng  này,  chỉ  nói  đại  lược,  nhưng  ý  nghĩa  vẫn  giống  như  trong 

 phần dặn bảo chung [của mười phương chư Phật]. Trong phần trước, 

 chư  Phật  đã  nói  “chúng  sanh  các  ngươi”,  cho  nên  biết  Văn  Thù,  Ca 

 Diếp v.v... đều thuộc trong số những người được đức Phật căn dặn). 

Trong phần Lưu Thông, ba tiểu đoạn Tín,  Nguyện,  Hạnh đến đây là  

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 425

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

hết. Tiếp theo đây là lời đức Giáo Chủ khen ngợi để kết thúc. Phần sáu 

phương Phật [tán thán] trong phần trước chính là vô lượng vô biên chư 

Phật Như Lai dặn dò chúng ta, còn khuyên phát nguyện, khuyên hành trì 

là  lời  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  dặn  bảo.  Lời  dặn  dò  nằm  trong  phần 

kinh  văn  này,  kinh  văn  khá  giản  lược,  chỉ  gồm  hai  từ  ngữ   “nhữ  đẳng 

 chúng sanh”  và  “nhất thiết thế gian” , nhưng bao gồm thánh phàm trong 

chín  pháp  giới.  Văn  Thù  là  thượng  thủ  của  hàng  Bồ  Tát,  Ca  Diếp  là 

thượng thủ trong hàng A La Hán, đều là đối tượng để Phật căn dặn. 

 (Kinh) Xá Lợi Phất! Đương tri ngã ư ngũ trược ác thế, hành thử 

 nan sự, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vị nhất thiết thế gian, 

 thuyết thử nan tín chi pháp, thị vi thậm nan. 

(經) 舍利弗。當知我於五濁惡世。行此難事。得阿耨

多羅三藐三菩提。為一切世間。說此難信之法。是為甚

難。  

( Chánh kinh: Này Xá Lợi Phất! Hãy nên biết: Ta ở trong đời ác ngũ 

 trược,  làm  chuyện  khó  khăn  này,  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

 Giác, vì hết thảy thế gian, nói pháp khó tin này, thật là rất khó). 



Trong đoạn trước, đại  sư đã nói:   “Vì thế,  niệm  một  tiếng  A Di  Đà 

 Phật, chính là pháp để Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật đắc Vô Thượng 

 Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  trong  đời  ác  ngũ  trược”   chính  là  dựa  trên 

đoạn  kinh  văn  ngắn  ngủi  này.  Chúng  ta  niệm  hằng  ngày  nhưng  hoàn 

toàn chẳng nhận biết. Có người niệm kinh A Di Đà, niệm nhuyễn nhừ, 

nhưng  nếu  có  ai  hỏi:  “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  do  tu  pháp  môn  gì  mà 

thành  Phật?”  liền  lúng  túng  không  biết  đáp  ra  sao.  Nếu  đại  sư  không 

nhắc nhở, chúng ta vẫn cứ lơ mơ chẳng hiểu biết y như cũ. Đủ thấy đại 

sư có ân đức rất lớn đối với chúng ta. 

 (Giải) Tín nguyện trì danh nhất hạnh, bất thiệp thi vi, viên chuyển 

 ngũ trược, duy tín nãi nhập, phi tư nghị sở hành cảnh giới. Thiết phi 

 Bổn  Sư,  lai  nhập  ác  thế,  thị  đắc  Bồ  Đề,  dĩ  đại  trí,  đại  bi,  kiến  thử, 

 hành thử,  thuyết  thử,  chúng sanh  hà  do  bẩm thử dã  tai!  Nhiên  ngô 

 nhân xử Kiếp Trược trung, quyết định vị thời sở hữu, vị khổ sở bức, 

 xử Kiến Trược trung, quyết định vị tà trí sở triền, tà sư sở hoặc. Xử 

 Phiền Não Trược trung, quyết định vị tham dục sở hãm, ác nghiệp sở 

 thích. Xử Chúng Sanh Trược Trung, quyết định an ư xú uế, nhi bất 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 426

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 năng đỗng giác, cam ư liệt nhược, nhi bất năng phấn phi. Xử Mạng 

 Trược trung, quyết định vị vô thường sở thốn, thạch hỏa, điện quang, 

 thố thủ bất cập. Nhược bất thâm tri kỳ thậm nan, tương vị cánh hữu 

 biệt pháp khả xuất ngũ trược, bồng bột trạch lý, hý luận phân nhiên. 

 Duy  thâm  tri  kỳ  thậm  nan,  phương  khẳng  tử  tận  thâu  tâm,  bảo  thử 

 nhất hạnh. Thử Bổn Sư sở dĩ cực khẩu, thuyết kỳ nan thậm, nhi thâm 

 chúc ngã đẳng đương tri dã. Sơ phổ khuyến cánh. 

(解) 信願持名一行。不涉施為。圓轉五濁。唯信乃

入。非思議所行境界。設非本師。來入惡世。示得菩提。

以大智大悲。見此。行此。說此。眾生何由稟此也哉。然

吾人處劫濁中。決定為時所囿。為苦所偪。處見濁中。決

定為邪智所纏。邪師所惑。處煩惱濁中。決定為貪欲所

陷。惡業所螫。處眾生濁中。決定安於臭穢。而不能洞

覺。甘於劣弱。而不能奮飛。處命濁中。決定為無常所

吞。石火電光。措手不及。若不深知其甚難。將謂更有別

法可出五濁。熢勃宅裡。戲論紛然。唯深知其甚難。方肯

死盡偷心。寶此一行。此本師所以極口。說其難甚。而深

囑我等當知也。初普勸竟。 

( Giải:  Một  hạnh  tín  nguyện  trì  danh,  chẳng  xen  lẫn  những  hạnh 

 nghiệp nào khác, chuyển biến trọn vẹn ngũ trược, chỉ có tin mới hòng 

 chứng nhập, là cảnh giới chẳng thể do nghĩ bàn mà hòng thấu hiểu được. 

 Nếu đức Bổn Sư chẳng vào trong đời ác, thị hiện chứng đắc Bồ Đề, do 

 đại  trí,  đại  bi,  thấy  điều  này,  hành  pháp  này,  giảng  pháp  này,  chúng 

 sanh sẽ do đâu mà nhận lãnh được pháp này vậy thay? Nhưng chúng ta 

 sống trong Kiếp Trược, quyết định bị thời đại vây bủa, bị khổ não bức 

 bách. Sống trong Kiến Trược, chắc chắn bị tà trí trói buộc, bị tà sư mê 

 hoặc. Sống trong Phiền Não Trược, chắc chắn bị tham dục vây hãm, bị 

 ác nghiệp cắn rứt. Sống trong Chúng Sanh Trược, chắc chắn ở yên trong 

 cảnh hôi nhơ mà chẳng thấu hiểu, cam lòng kém hèn, chẳng thể phấn 

 chấn mạnh mẽ tiến lên. Ở trong Mạng Trược, chắc chắn bị vô thường 

 nuốt mất, [mạng người ngắn ngủi] như tia lửa xẹt do đập vào đá, như 

 ánh chớp, trở tay chẳng kịp. Nếu chẳng biết sâu xa [thoát ly Ngũ Trược] 

 là cực khó, ắt sẽ ngỡ còn có một pháp nào khác để thoát khỏi Ngũ Trược, 

 cứ hý luận rối bời trong ngôi nhà lửa cháy bừng bừng. Chỉ có hiểu sâu 

 xa [thoát ly Ngũ Trược] là rất khó thì mới chịu chết sạch tấm lòng mong 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 427

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 ngóng so đo, quý báu một hạnh này. Đây chính là lý do vì sao đức Bổn 

 Sư cạn hết lời, bảo pháp này rất khó, lại còn tha thiết dặn dò chúng ta 

 phải nên thấu hiểu. [Đoạn lớn] thứ nhất [trong phần Lưu Thông] là Phổ 

 Khuyến hết). 

 “Tín nguyện trì danh nhất hạnh, bất thiệp thi vi” :  “Thiệp” (涉) là

thiệp cập (涉及: dính dáng),  “thi vi” (施為) là chẳng dùng tới phương tiện, 

chẳng dùng những pháp môn nào khác để phụ trợ; chẳng dùng Thiền mà 

cũng  chẳng  dùng  chú.  Dùng  ngay  một  câu  Phật  hiệu  này  bèn  có  thể 

chuyển biến trọn vẹn ngũ trược. Trong thời rất gần đây, ở Đài Loan bị 

hạn hán thiếu nước, Quán Trưởng phát khởi lòng từ bi, tính thông báo 

đạo  tràng tại  Đài  Bắc  hãy  cầu  mưa,  hỏi  tôi  cách  thức  cầu  mưa.  Trong 

Thiền Môn Nhật Tụng có Cầu Vũ Nghi Quy (nghi thức cầu mưa). Trong 

quá khứ, Liên Trì đại sư trụ tích158 tại Hàng Châu, có một năm trời hạn 

hán.  Quan  Thái  Thú  Hàng  Châu  biết  đại  sư  là  bậc  cao  tăng  hữu  đức, 

thỉnh Ngài lập đàn cầu mưa. Đại sư nói:  “Tôi chỉ biết niệm Phật, chẳng 

 biết cầu mưa, nhưng là chuyện cầu phước cho dân chúng thì cũng nên 

 tùy hỷ”.  Ngài liền dẫn đồ đệ niệm Phật suốt trên đường đi. Đại sư đi tới 

đâu, trời đổ mưa tới đó, cũng là kỳ tích. Trong truyện ký của Liên Trì đại 

sư có chép chuyện này. Bất luận cầu điều gì, chỉ một câu Phật hiệu thật 

sự đủ dùng rồi. 

Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong thế gian, do đại trí, 

đại  bi,  thấy  pháp  trì  danh  niệm  Phật  này  sẽ  thành  Phật,  bèn  đích  thân 

thực hành, và nói cho chúng ta biết, chúng ta mới biết ân đức lớn lao của 

Phật.  Sống trong  cõi  đời  nhơ bẩn  này,  giống như tù nhân bị nhốt  chặt 

trong ngục khó trốn, lại không may gặp phải thời pháp yếu, ma mạnh. 

Đạo tràng chánh pháp phần nhiều đìu hiu; ngược lại, đạo tràng của tà sư 

đông đúc. Chúng ta tự thẹn đạo đức, định lực chẳng đủ, trước hết, hãy 

nên thành tựu chính mình, đừng bị mê hoặc, trói buộc bởi tà trí, tà sư. 

Hãy  nên  biết  rằng:  Trong  đời  này,  không  ai  chẳng  tham,  tham  là  hầm 

bẫy. Tham tiếng tăm, lợi dưỡng thế gian, ngũ dục, lục trần chính là hầm 

bẫy tam ác đạo. Tham pháp xuất thế gian thì vẫn là cạm bẫy tam ác đạo. 

Đức Phật bảo chúng ta trừ khử tâm tham, chứ không bảo chúng ta thay 

đổi đối tượng tham lam. Nếu có pháp môn nào chưa học, đợi đến Tây 

Phương hãy học cũng chẳng muộn. Trong giai đoạn hiện thời, nhất tâm 

158 Trụ tích (Cắm gậy tích trượng): Từ ngữ dùng để chỉ một vị Tăng ở lại một đạo 

tràng hoặc tự viện nào đó trong một thời gian dài để hoằng dương giáo hóa. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 428

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

nhất ý cầu sanh Tịnh Độ. Trong xã hội hiện thời, đại đa số con người 

tâm chẳng thanh tịnh, tranh danh, đoạt lợi, đều là tạo ác, điều sai chồng 

chất mãi sẽ trở thành đúng. Nếu chẳng tùy thuận thế tục, đâm ra sẽ bị coi 

như kẻ quái dị. Vì thế, chúng ta phải độc lập, độc hành thì mới có thể 

thoát khỏi [người đời dị nghị]. 

 “Bồng bột trạch lý, hý luận phân nhiên”  (trong căn nhà cháy bừng 

bừng, tơi bời hý luận): Trong căn nhà khói lửa mù  mịt như thế, người 

tỉnh táo sẽ gấp rút chạy thoát thân, kẻ mê hoặc vẫn ở trong nhà thảo luận, 

nghiên cứu. Chỉ có thấu hiểu [tam giới] rất khó thoát lìa, mới chịu chết 

sạch những ý nghĩ chụp giựt, cầu may, coi một câu A Di Đà như thần 

chú cứu mạng hết sức quý báu. 

 4.3.2. Kết khuyến  

  

 (Kinh) Phật thuyết thử kinh dĩ, Xá Lợi Phất, cập chư tỳ-kheo, nhất 

 thiết thế gian, thiên, nhân, A Tu La đẳng, văn Phật sở thuyết, hoan hỷ 

 tín thọ, tác lễ nhi khứ. 

  

 (Giải)  Pháp  môn  bất  khả  tư nghị, nan tín, nan tri, vô nhất nhân  

 năng phát vấn giả. Phật trí giám cơ, tri chúng sanh thành Phật duyên 

 thục, vô vấn tự thuyết, linh đắc tứ ích, như thời vũ hóa. Cố “hoan hỷ 

 tín  thọ”  dã.  Thân  tâm  di  duyệt,  danh  “hoan  hỷ”.  Hào  vô  nghi  nhị, 

 danh “tín”. Lãnh nạp bất vong, danh “thọ”. Cảm đại ân đức, đầu thân 

 quy mạng, danh “tác lễ”. Y giáo tu trì, nhất vãng bất thoái, danh “nhi 

 khứ”. 

(經) 佛說此經已。舍利弗。及諸比丘。一切世間。天

人阿修羅等。聞佛所說。歡喜信受。作禮而去。  

(解) 法門不可思議。難信難知。無一人能發問者。佛

智鑒機。知眾生成佛緣熟。無問自說。令得四益。如時雨

化。故歡喜信受也。身心怡悅。名歡喜。毫無疑貳。名

信。領納不忘。名受。感大恩德。投身歸命。名作禮。依

教修持。一往不退。名而去。 

( Chánh kinh: Đức Phật nói kinh này xong, ngài Xá Lợi Phất và các 

 vị tỳ-kheo, hết thảy thế gian, trời, người, A Tu La v.v... nghe lời Phật dạy, 

 hoan hỷ tin nhận, làm lễ, lui ra. 

 Giải Thích Chánh Kinh - Lưu Thông Phần 

 429

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 Giải: Pháp môn chẳng thể nghĩ bàn, khó tin, khó biết, không một ai 

 có  thể  nêu  câu  hỏi.  Đức  Phật  dùng  trí  huệ  xét  soi  căn  cơ,  biết  duyên 

 thành Phật của chúng sanh đã chín, bèn không ai hỏi tự nói, khiến cho 

 mọi người được bốn thứ lợi ích, giống như trận mưa đúng thời khiến cho 

 muôn loài tăng trưởng. Vì thế, [đại chúng] “hoan hỷ tín thọ” (hoan hỷ 

 tin nhận). Thân tâm vui sướng gọi là “hoan hỷ”. Chẳng nghi ngờ mảy 

 may, gọi là “tín”. Lãnh nhận chẳng quên mất, gọi là “thọ” (nhận). Cảm 

 kích ân đức lớn lao, gieo toàn thân quy mạng, gọi là “tác lễ”. Vâng theo 

 lời dạy tu trì, thẳng tiến chẳng lui sụt, gọi là “nhi khứ”). 



Tuy đức Thế Tôn gọi ngài Xá Lợi Phất, mà ngài Xá Lợi Phất từ đầu 

đến giờ chẳng thưa một câu. Đối với chuyện này, Ngài chẳng biết một 

điều nào, cho thấy pháp môn này chẳng thể nghĩ bàn, khó tin, khó biết. 

Đây là cảnh giới viên mãn nơi quả địa Như Lai, Phật dùng trí huệ viên 

mãn xét soi chúng sanh, thấy cơ duyên của họ đã chín muồi, không ai 

hỏi tự nói, nói ra bộ kinh A Di Đà này. Chúng ta nghe xong, nếu hoan hỷ 

tin nhận, liền được bổn nguyện và oai thần của chư Phật Như Lai gia trì, 

giống như mưa ngọt đúng lúc, thân tâm vui sướng, đối với lời Phật nói 

chẳng hoài nghi mảy may, hoàn toàn tiếp nhận lời Phật giáo huấn, cảm 

tạ ân đức khôn sánh của đức Thế Tôn, nương theo lời dạy tu trì. Pháp hội 

đã giải tán nhưng tu hành mới bắt đầu. Chính mình phải vui mừng, chớ 

phụ bạc thiện căn từ vô lượng kiếp của chính mình, đừng phụ bạc chư 

Phật gia trì, đừng phụ bạc Thích Ca Mâu Ni Phật buốt lòng rát miệng vì 

chúng ta nói ra pháp môn này, mà cũng đừng phụ rẫy Ngẫu Ích đại sư đã 

giải thích cặn kẽ trong cuốn Di Đà Yếu Giải này, khiến cho chúng ta có 

thể trên báo bốn ân, dưới cứu tam khổ. Hôm nay đã giảng đến ngày thứ 

bốn mươi tám, viên mãn vừa khéo. Cảm ơn quý vị. 

 Phụ lục - Ngẫu Ích đại sư bạt  

  

 Kinh vân: “Mạt Pháp ức ức nhân tu hành, hãn nhất đắc đạo. Duy 

 y niệm Phật đắc độ”. Ô hô! Kim chánh thị kỳ thời hỹ! Xả thử bất tư 

 nghị pháp môn, kỳ hà năng thục? Húc xuất gia thời, tông thừa tự phụ, 

 miểu thị giáo điển, vọng vị trì danh, khúc vi trung hạ. Hậu nhân đại 

 bệnh, phát ý Tây quy. Phục nghiên Diệu Tông,  Viên Trung nhị sao, 

 cập  Vân  Thê  Sớ  Sao  đẳng  thư,  tri  kỳ  Niệm  Phật  tam-muội,  thật  vô 

 thượng  bảo  vương,  phương  khẳng  tử  tâm,  chấp  trì  danh  hiệu,  vạn 

 ngưu mạc vãn dã. Ngô hữu Khứ Bệnh, cửu sự Tịnh nghiệp, dục linh 

 Phụ Lục - Ngẫu Ích đại sư bạt 

 430

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 thử kinh đại chỉ, từ bất phiền, nhi bỉnh trước, thỉnh dư vị thuật Yếu 

 Giải.  Dư  dục  phổ dữ  pháp  giới  hữu  tình  đồng  sanh  Cực  Lạc,  lý  bất 

 khả khước, cử bút vu Đinh Hợi cửu nguyệt nhị thập hữu thất, thoát 

 cảo ư thập nguyệt sơ ngũ, phàm cửu nhật cáo thành. Sở nguyện nhất 

 cú,  nhất  tự,  hàm  tác  tư  lương,  nhất  kiến,  nhất  văn,  đồng  giai  Bất 

 Thoái.  Tín  nghi  giai  thực  đạo  chủng,  tán  báng  đẳng  quy  giải  thoát. 

 Ngưỡng duy chư Phật, Bồ Tát, nhiếp thọ chứng minh, đồng học hữu 

 nhân tùy hỷ gia bị. 

 Tây Hữu đạo nhân Ngẫu Ích Trí Húc các bút cố bạt, thời niên tứ 

 thập hữu cửu. 

蕅益大師跋 

經云：末法億億人修行，罕一得道，唯依念佛得度。嗚

呼！今正是其時矣。捨此不思議法門，其何能淑。旭出家

時，宗乘自負，藐視教典。妄謂持名，曲為中下。後因大

病，發意西歸。復研《妙宗》《圓中》二鈔，及雲棲《疏

鈔》等書，始知念佛三昧，實無上寶王，方肯死心執持名

號，萬牛莫挽也。吾友去病，久事淨業，欲令此經大旨，

辭不繁而炳著，請余為述要解。余欲普與法界有情同生極

樂，理不可卻。舉筆于丁亥九月二十有七，脫稿於十月初

五，凡九日告成。所願一句一字，咸作資糧。一見一聞，

同階不退。信疑皆植道種，讚謗等歸解脫。仰唯諸佛菩薩

攝受證明，同學友人隨喜加被。西有道人蕅益智旭閣筆故

跋，時年四十有九。 

Lời bạt của Ngẫu Ích đại sư  

 Kinh dạy: “Trong đời Mạt Pháp, ức ức người tu hành, hiếm có một 

 ai đắc đạo, chỉ có nương vào pháp Niệm Phật thì mới đắc độ”.  Than ôi! 

 Nay đúng nhằm thời ấy vậy. Bỏ pháp môn chẳng thể nghĩ bàn này, thì 

 còn cậy vào đâu để giải thoát cho được? Húc tôi lúc xuất gia, tự phụ là 

 người thuộc Thiền Tông, coi thường những kinh điển thuộc Giáo môn, 

 nói xằng “phép trì danh là pháp quyền biến nhằm phù hợp căn tánh của 

 những kẻ trung căn và hạ căn”. Về sau, do bệnh ngặt nghèo, mới phát 

 Phụ Lục - Ngẫu Ích đại sư bạt 

 431

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

 tâm quy Tây. Lại nghiên cứu hai bộ Viên Trung Sao và Diệu Tông Sao, 

 và  sách  Sớ  Sao  của  ngài  Vân  Thê,  mới  biết  Niệm  Phật  tam-muội  quả 

 thật là vua báu vô thượng, mới chịu chết sạch tấm lòng mong ngóng, so 

 đo, chấp trì danh hiệu, một vạn con trâu cũng không lôi lại được. Bạn 

 tôi là ông Khứ Bệnh, tu Tịnh nghiệp đã lâu, muốn cho tông chỉ của kinh 

 này nêu tỏ rạng ngời mà lời lẽ giảng giải đơn giản, xin tôi viết lời giải 

 thích những điểm trọng yếu. Tôi muốn làm cho hữu tình trong khắp pháp 

 giới đều cùng sanh về Cực Lạc, xét theo lý chẳng thể chối từ được, bèn 

 cầm bút viết từ ngày Hai Mươi Bảy tháng Chín năm Đinh Hợi (1647), 

 đến  ngày  mồng  Năm  tháng  Mười  là  hoàn  thành,  tổng  cộng  viết  xong 

 trong chín ngày. Kính mong mỗi một câu, mỗi một chữ đều là tư lương 

 [cho người tu Tịnh nghiệp]. Ai thấy, ai nghe cũng đều đạt lên Bất Thoái. 

 Người tin tưởng hay nghi ngờ, kẻ khen ngợi hay hủy báng đều cùng về 

 giải thoát. Ngưỡng mong chư Phật, Bồ Tát nhiếp thọ, chứng minh, các 

 bạn đồng học tùy hỷ gia bị. 

 Tây Hữu đạo nhân Ngẫu Ích Trí Húc gác bút. (Đề lời bạt này vào 

 năm bốn mươi chín tuổi). 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký  

(Hoàn thành cảo bản ngày 22 tháng 09 năm 2010 

Giảo duyệt lần hai ngày 30 tháng 8 năm 2011) 

 Phụ Lục - Ngẫu Ích đại sư bạt 

 432

 Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Giảng Ký 

Hồi Hướng 

Nếu việc chuyển ngữ này có chút công đức nào đều xin hồi hướng 

cho cha mẹ hiện tiền và quá vãng, sư trưởng, Bổn Sư Thượng Tọa Thích 

Giải Thắng (trụ trì Bửu Quang Tự, quận 7, Sài Gòn), lịch đại tổ tiên, cừu 

gia  oán  đối  nhiều  đời  nhiều  kiếp,  các  liên  hữu  cùng  hết  thảy  hữu  tình 

hàm  thức  trong  mười  phương  pháp  giới  đều  cùng  vãng  sanh  Cực  Lạc 

quốc. Xin đặc biệt trân trọng hồi hướng công đức này đến các liên hữu 

Vạn Từ, Minh Tiến, Huệ Trang, Đức Phong và Chơn Phù đã tốn không 

ít thời gian và công sức giảo duyệt, sửa chữa bản dịch Trong quá trình 

chuyển ngữ, do kiến thức nông cạn, hiểu biết nội điển kém cỏi, tâm trí si 

ám, nghiệp chướng trùng trùng chắc chắn sẽ phạm rất nhiều lỗi sai lầm 

không thể chấp nhận được, ngưỡng xin Tam Bảo từ bi gia hộ khiến cho 

chúng đệ tử tội chướng tiêu trừ, không đến nỗi đọa lạc, không đến nỗi 

biến diệu dược cam lộ thành độc dược. 

Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa đê đầu hòa-nam kính bạch 

 Hồi Hướng 

 433



cover_image.jpg
adidakinhyeugiaigi
angky-httinhkhong





